

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

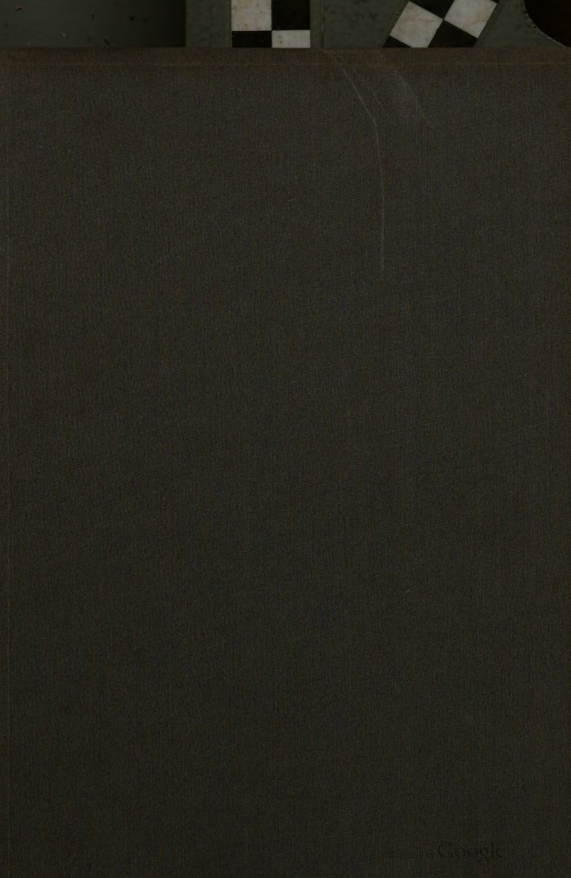
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



110 d. 482



Mosidoi

ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ

# IΣΤΟΡΙΑ

# A TO TOY KYPIOY HMON IHZOY XPIZTOY

MEXPI TΩN KAΘ' HMAΣ XPONΩN

PICAMETA BAPEIAOT

🛕. 🕩. καί καθηγητοῦ τῆς Θεολογίας ἐν τῷ ἐν Χάλκη Θεολογίας Σχολζ.

'Αρχιμανδρίτου

ΤΟΜΟΣ ΔΕΥΤΕΡΟΣ.

MEXH EKKAHZIAZTIKH IZTOPIA (700-1159-22)

CONSTANTINOPLE

LORENTZ & KEIL

Libraires de S. M. I. le Sultan.

# ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ

# **IZTOPIA**

## ΑΠΟ ΤΟΥ ΚΥΡΙΟΥ ΗΜΩΝ ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ

## ΜΕΧΡΙ ΤΩΝ ΚΑΘ ΉΜΑΣ ΧΡΟΝΩΝ

YIIO

ΦιλΑΡΕΤΟΥ ΒΑΦΕΙΔΟΥ

'Αρχιμανδρίτου

Δ. Φ. καὶ καθηγητοῦ τῆς Θεολογίας ἐν τῆ ἐν Χάλκη Θεολογική Σχολή.

#### ΤΟΜΟΣ ΔΕΥΤΕΡΟΣ.

MEXH EKKAHXIAXTIKH IXTOPIA (700-1458 p. xp.)



ΕΝ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΙ

1886.

TYHOIE

Σ. Ι. ΒΟΥΤΥΡΑ



'Αδεία του 'Υπουργείου τῆς Δημοσίας 'Εκπαιδεύσεω;

💽 ὑπ' ἀριθ. 1128 καὶ ἡμερομ. 28 Φεδρουαρίου 1300 (15 Τζεμοζί-οὐλ-ἐδδὲλ 1302).

TH

# ΕΝ ΧΑΛΚΗ, ΙΕΡΑ, ΘΕΟΛΟΓΙΚΗ, ΣΧΟΛΗ,

THN BIBAON THNAE

ΕΥΓΝΩΜΟΝΩΝ ΑΝΑΤΙΘΗΣΙΝ

Ο ΠΟΝΗΣΑΣ.

#### IIPOAOFOE.

----ob/6/do----

'Η έν τε τοις ημετέροις και ξένοις έπιστημονικοις κύκλοις εύμετης υποδοχή του πρώτου τόμου της Έκκλησιαστικής μου 'Ιστορίας προάγει με, δπως προδώ και είς την εκδοσιν του μετά χειρας δευτέρου. Καὶ ἐν τῆ συντάξει καὶ ἐπεξεργασία τοῦ παρόντος τόμου, του περιλαμβάνοντος την ιστορίαν της καθόλου χριστιατικής Έκκλησίας από του 700 μέχρι του 1453 ήκολούθησα ταις πηγαίς καὶ τοις βοηθητικοις ἐκείνοις ἐγχειριδίοις, ὧν ἐμνήσθην έν τῷ προλόγω τοῦ πρώτου τόμου. Ένταθθα δμως ἀπέβλεψα καὶ συτεβουλεύθητ καὶ ετέροις ιδίως προκειμέτου περί της Ιστορίας της ημετέρας 'Ορθοδόξου 'Ανατολικής 'Εκκλησίας, ἀπέναντι τῶν της Δύσεως εκείνων ιστοριογράφων, οίτινες υπό προκαταλήψεως έτι και δυσμετείας πρός αυτήτ κατεχόμετοι, θεωρουσιτ έτ γέτει αὐτὴν ὡς νεκρὰν καὶ φθισιῶσαν, ὡς τοιοῦτόν τι καθίδρυμα, ἐν ὡ παρακμή τις μόνον ἀπαντῷ καὶ μαρασμός, μικρὰ δὲ καὶ ἀσήμαντα στοιχεία ζωής και έπομένως μετά πολλής τής φειδούς καλ συντομίας ποιούνται περί αὐτης τὸν λόγον, ήναγκάσθην κὰ λάδω ὑπ' ὄψιν τοὺς διαφόρους της ἐποχης ἐκκλησιαστικοὺς συγγραφείς καὶ μάλιστα τοὺς Βυζαντινούς. Ἐκ τῆς μελέτης ταύτης δεν συνήγαγον βεβαίως, ότι και έν τοις χρόνοις τούτοις άπαντα ό χρυσούς της άρχαιας Έκκλησιας αιών, ή δημιουργικὴ ἐκείτη καὶ ὑπὸ πάσας τὰς ὄψεις πρωτότυπος ἐποχή, άλλ' οὐδ' ότι είναι νεκρά όλως καὶ ἀσήμαντος, ώστε νὰ μὴ ἡναι δυτατότ τὰ τείτη περί αὐτης ἐπτετέστερος λόγος ή ἐτ τῆ περί ής ό λόγος περιόδω Έκκλησια ήμων ειργάσθη κατά την έποχην καὶ τὰς περιστάσεις· εὐτυχῶς δὲ τοῦτο ἤρξαντο ἀπό τινος νὰ κατανοώσι καὶ πολλοὶ τῆς Εσπερίας ιστορικοὶ καὶ ἐπομένως δικαιότερον νὰ ἐκτιμῶσι τὴν Ιστορίαν τῆς ἡμετέρας Ἐκκλησίας. Ἐκτὸς τῶν πηγῶν τούτων μεγάλως ἐπωφελήθην καὶ τὰ Acta et Diplomata Græca Medii Aevi ὑπὸ Miklosich καὶ Müller, Vindobonæ 1860, τὰ ἐν τῷ Συντάγματι τῶν θείων καὶ tερῶν Κανόνων ὑπὸ Ράλλη καὶ Ποτλῆ, ἐν ᾿Αθήναις 1852—59 ποικ'λα πατριαρχικὰ καὶ ἄλλα ἔγγραφα, τὰ ἐν τῷ Μεσαιωνικῷ Βιθλιοθήκῃ τοῦ Κ. Σάθα, ἔν τισι δὲ κεφαλαίοις καὶ τὴν ἔτι ἐν πολλοῖς χρήσιμον Ἱστορίαν τοῦ Schröckh, τοῦ Κιντί καὶ ταῦτα μὲν ὅσον ἀφορᾳ εἰς τὴν ἐν τῷ Βυζαντινῷ κράτει ᾿Ανατολικὴν Ἐκκλησίαν προκειμένου δὲ περὶ τῆς Ρωσσικῆς, ἰδίως ἐπωφελήθην τὸν Φιλάρετον Τζέρνικως καὶ περὶ τῆς Δυτικῆς πρὸς ἄλλοις Προτεστάνταις καὶ Παπικοίς αὖθις τὸν Κιντίχ.

"Όσον δ' ἀποβλέπει εἰς τὴν μέθοδον καὶ τὴν διαίρεσιν ἡκο.λούθησα τῷ ἀπ' ἀρχῆς σχεδίῳ· μόνον ἐν σχέσει πρὸς τὴν ἔκτασιν τῶν ἐκτιθεμένων γεγονότων, ἐν τῷ παρόντι τόμῳ ἐξέθηκα ἐνιαχοῦ τὰ πράγματα ἐκτενέστερον, καὶ τοῦτο οὐχὶ διότι ἡ ἔκτασις τοῦ πρώτου τόμου ἡν ἀνεπαρκής, ἀλλὰ διότι ἡ ἱστορία τῶν χρόνων τοὑτων κινεί μᾶλλον τὸ ἐνδιαφέρον, εἶναι δ' ἐν πολλοίς οὐχὶ τοσοῦτον γνωστή· τοῦτο δὲ ἰσχύει περί τε τῆς ἡμετέρας καὶ τῆς Δυτικῆς Ἐκκλησίας. Οὕτω καταρτίσας καὶ τὸν δεύτερον τοῦτον τόμον τῆς Ἐκκλησιαστικῆς μου 'Ιστορίας παρέχω νῦν αὐτὸν εἰς φῶς εὐχόμενος, ὅπως ἀνταποκριθῆ πρὸς τὸν σκοπόν, δι' ὃν συνετάχθη.

Έν Χάλκη, τη 15 Ίανουαρίου 1886.

\*Αοχιμ. ΦΙΛΑΡΕΤΟΣ ΒΑΦΕΙΔΗΣ Δ. Φ. καὶ καθηγητής τῆς Θεολογίας ἐν τῆ ἐν Χάλκη Θεολογικῆ Σχολῆ.

## IIINAE

#### TON HEPIEXOMENON.

### MEΣH

#### ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ

| S  | 101. | ΕΙΣΑΓΩΓΉ                                                                                                                                               | σελ.            | 1     |
|----|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-------|
|    |      | ΠΕΡΙΟΔΟΣ Γ΄.                                                                                                                                           |                 |       |
| •, |      | άννου τοῦ Δαμασκηνοῦ καὶ τοῦ Βονιφατίου μέχρι τῆς ἐπί Μιχαἡλ<br>λαρίου ἀποπερατώσεως τοῦ σχίσματος τῆς δυτικῆς ἀπὸ τῆς ἀνατολ<br>Ἐκκλησίας (700—1054). |                 | npou- |
|    |      | A' ANATONIKH EKKAHZIA                                                                                                                                  |                 |       |
|    |      | ΚΕΦΛΛΑΙΟΝ Α΄.<br>'Βξάπλωσες του Χριστιανεσμού.                                                                                                         |                 |       |
| 5  | 102. | 'Ο Χριστιανισμός έν Mairy καὶ παρά τοις Σλαύοις                                                                                                        | σελ.            | 12    |
| Š  |      | Ο Χριστιατισμός παρά τοις δυτιχοίς Σλαύους                                                                                                             | »               | 16    |
| S  |      | 'Ο Χριστιανισμ. παρά τοις Χαζάροις καί Βουλγάροις                                                                                                      | »               | 23    |
|    |      | Ο Χριστιατισμ. παρά τοις 'Ρώσσοις καί Πατζιτάκαις                                                                                                      | ))              | 26    |
|    |      | ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Β΄.                                                                                                                                          |                 |       |
|    |      | Alpicett unt exichata.                                                                                                                                 |                 |       |
|    |      | A'.                                                                                                                                                    |                 |       |
|    |      | Είχονομαχία (726-842).                                                                                                                                 |                 |       |
| S  | 106. | Λέων ο Ισαυρος (714-741)                                                                                                                               | <b>»</b>        | 31    |
| S  | 107. | Κωνσταντίνος ο Κοπρώνυμος (741-775)                                                                                                                    | <b>&gt;&gt;</b> | 36    |
| 9  |      | 'Αναστήλωσις των ίερ. είκον ων δπό της Ειρήνης (787)                                                                                                   | ))              | 39    |
|    | 109. | Δεύτερον στάδιον τῆς εἰχονομαχίας. Λέων ὁ Ε΄ ὁ ᾿Αρ- μένιος (813—820), Μιχαὴλ ὁ Τρανλός, Θεό- guλος (820—29—42) και Θεοδώρα. ᾿Αναστή-                   |                 |       |
|    |      | λωσις των ιερων είκονων (842)                                                                                                                          | »               | 43    |
|    |      | В'.                                                                                                                                                    |                 |       |
|    | T    | <ul><li>Γὸ σχίσμα τῆς δυτικῆς ἀπὸ τῆς ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας (863—10)</li></ul>                                                                          | 54).            |       |
|    | 440  | Ποώτη πατομιστεία τοῦ ίκροῦ Φωτίου (857-867).                                                                                                          | σελ.            | 48    |

| S          | 111.   | Έχθρόνισις τοῦ ἱεροῦ Φωτίου, καταδίκη καὶ ἀναξιο-                                                       |            |            |
|------------|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
|            |        | παθήματα αὐτοῦ                                                                                          | σελ.       | 5 <b>6</b> |
|            |        | Δευτέρα πατριαρχεία τοῦ ἱεροῦ Φωτίου                                                                    | <b>»</b>   | 60         |
| S          | 113.   | Συμπλήρωσις τοῦ σχίσμ. ἐπὶ Μιχ. τοῦ Κηρουλαρίου                                                         | x          | 64         |
|            |        | Γ'.                                                                                                     |            |            |
|            |        | Έτεραι αίρετικαί καί σχισματικαί τάσεις.                                                                |            |            |
|            |        | Oi Mav.lixiaroi                                                                                         | ×          | 69         |
| S          | 115.   | Τὰ τέχτα τοῦ Ἡλίου ἢ οἱ Θοττρακίται, οἱ Αθίγ-                                                           |            |            |
|            |        | γανοι καὶ οι Ευχιται                                                                                    | »          | 74         |
|            |        | ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Γ'.                                                                                           |            |            |
| 'F         |        | πός όργανισμός τής Έκκλησίας ήτοι ίστορία του έκ<br>Σλιτεύματος, τής θείας λατρείας καλ του χριστιανικο |            |            |
| c          |        |                                                                                                         | _          |            |
|            |        | Έχχλησία χαὶ Πολιτεία                                                                                   | σελ.       | 77<br>80   |
|            | 117.   | Μοταχικὸς βίος                                                                                          | ))<br>))   | 85         |
| <b>S</b>   | 110.   | Ίερὸς κλήρος<br>Έκκλησιαστική Γεραρχία, πατριάρχαι                                                      | ))<br>))   | 91         |
| 5          | 190    | Θεία λατρεία, δορταί, είχονες καὶ μυστήρια                                                              | ))         | 94         |
| 5          |        | 'Αγία Γραφή, έκκλησιαστική μουσική καὶ δμνο-                                                            | ,,         | 01         |
| J          | .~     | γραφία, καοὶ καὶ ἔργα τῆς τέχκης                                                                        | 20         | 97         |
| S          | 122.   | 'Ηθικός βίος                                                                                            | »          | 101        |
| 3          | 2.0.0  | ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Δ΄.                                                                                           | -          |            |
|            |        | REΨΑΛΑΙΟΝ Δ .<br>Θεολογικά γράμματα.                                                                    |            |            |
| c          | 192    | Περί των γραμμάτων καθόλου και των θεο.λογικών                                                          | ))         | 103        |
| - 3<br>- S |        | Οι έπι της είχυτομαχίας ακμάσαντες Πατέρες                                                              | "          | 103        |
| 2          | 124.   | καὶ συγγραφείς τῆς Έκκλησίας (700-850)                                                                  | <b>)</b> ) | 108        |
| S          | 125    | Οι έπὶ τῆς ἐποχῆς τῶν Μακεδόνων ἀκμάσαντες                                                              | "          | 100        |
| 3          |        | Πατέρες και συγγραφείς (850—1054)                                                                       | <b>)</b> 0 | 111        |
|            |        |                                                                                                         |            | • • •      |
|            |        |                                                                                                         |            |            |
|            |        | B' AYTIKH EKKAHZIA                                                                                      |            |            |
|            |        | ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Α΄.                                                                                           |            |            |
|            |        | 'Εξάπλωσις τοῦ Χριστιανισμοῦ.                                                                           |            |            |
| c          | 400    | Ο Χριστιατισμός παρά τοις Γερματοις                                                                     |            | 115        |
|            |        | Ο Χριστιανισμός παρά τοις Γερμανοις Ο Χριστιανισμός παρά τοις Σχανδινανοίς                              | ))<br>))   | 120        |
|            |        | 'Ο Μωαμεθανισμός εν τη Δυσει                                                                            | ))         | 124        |
|            | 1 & 0. |                                                                                                         | ~          | 164        |
|            |        | ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Β'.                                                                                           |            |            |
|            |        | Alpiosis nat oxiopara.                                                                                  |            |            |
| S          | 129.   | Είχονομαχία εν τη Δυσει                                                                                 | <b>»</b>   | 127        |
| S          | 130.   | Η περί του άγιου Πνεύματος κακοδοξία                                                                    | w          | 129        |

|    |        | HINAZ TON HEPIEXOMENON.                                                                                       |                 | €′.     |
|----|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|---------|
| S  | 131.   | 'Η περὶ vioθεσίας αϊρεσ. (adoptianismus785-799)                                                               | σελ.            | 133     |
| Š  | 132.   | Ή περὶ προορισμού έρις (847—868)                                                                              | ×               | 136     |
|    |        | Ή περί θείας ευχαριστίας έρις (844-1079)                                                                      | 20              | 139     |
|    |        | Ματιχαϊκαί τινις αιρέσεις                                                                                     | D               | 144     |
|    |        | ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Γ΄.                                                                                                 |                 |         |
| 'E |        | nde deyaviende the Bundnelae http://eropia tou in<br>Dittelnatoe, the leiae datpeiae uni tol ypiotiavino      |                 | derito  |
| ç  |        | Ο παπισμός καὶ οἱ Καρολίδαι                                                                                   | σελ.            | 146     |
|    |        | Ο παπισμός και ή Σαξονική δυναστεία                                                                           | 20              | 156     |
|    |        | Παπικὸν δίκαιον                                                                                               | <b>)</b>        | 161     |
|    |        | Μητροπο. Ιται καὶ επίσκοποι                                                                                   | 20              | 164     |
|    |        | 'Ο χλήρος                                                                                                     | <b>&gt;&gt;</b> | 167     |
|    |        | Μοταχικός βίος                                                                                                | <b>»</b>        | 171     |
| Š  | 141.   | Έχχ. Ιησιαστιχὰ ἀγαθά                                                                                         | <b>&gt;&gt;</b> | 173     |
| Š  | 142.   | Osla Jarpsla                                                                                                  | <b>»</b>        | 175     |
|    |        | 'Ηθικός βίος καὶ ἐκκλησιαστική εὐταξία                                                                        | <b>30</b>       | 180     |
|    |        | ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Δ'.<br>Θεολογιαά γράμματα.                                                                          |                 |         |
| ς  | 144.   | Τὰ γράμματα ἐν γένει καὶ ἡ θεολογία                                                                           | ))              | 186     |
|    |        | Οι χατά την εποχήν ταυτην άχμάσαντες θεολόγοι.                                                                | <b>»</b>        | 191     |
|    |        | ΠΕΡΙΟΔΟΣ Δ΄.                                                                                                  |                 |         |
| 'A | πό της | ἐπὶ Μιχαὴλ τοῦ Κηρουλαρίου ἀποπερατώσεως τοῦ σχίσματος<br>τῶν Τούρκων ἀλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως (1054—14 |                 | τῆς ὑπὸ |
|    |        | <b>A</b> '.                                                                                                   |                 |         |
|    |        |                                                                                                               |                 |         |
|    |        | IZTOPIA THE ANATOAICHE BUKAHEIAE.                                                                             |                 |         |
|    |        | 1. EN TO: BYZANTINO: KPATEI.                                                                                  |                 |         |
|    |        | ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Α΄.                                                                                                 |                 |         |
|    |        | Exissic the dvatodinhe nat butinhe Enndneine.                                                                 |                 |         |
| ç  | 146.   | Α πρὸς ενωσιν των Έκκλησιων ἀπόπειραι ἐπὶ των                                                                 |                 |         |
| J  |        | σταυροφοριών (1098—1261)                                                                                      | σελ.            | 201     |
| ς  | 147.   | Α πρός ενωσιν απόπειραι επί Μιχαή Ι του Πα.                                                                   |                 |         |
| 3  |        | lawolorov (1274)                                                                                              | ))              | 210     |
| Ç  | 148.   | Αι πρὸς ἔνωσιν ἀπόπιιραι κατὰ την ΙΔ' ἐκατονταετ.                                                             | ))              | 215     |
|    |        | 'Η ετ Φλωρεττία ψευδής ετωσις τωτ Έχχλησιωτ.                                                                  | ))              | 218     |
|    |        | Τὰ μετὰ την έν Φλωρεντία ψευδοσύνοδον. Πτω-                                                                   |                 | _       |
| ٠  | •      | σις της βυζαντινής αυτοχρατορίας (1453)                                                                       | »               | 229     |

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Β'.

## Alpiesis nat exispara.

| S  | 151.     | 'H aipsou vor Boroullor (IB' aiwr)                    | σελ.          | 233   |
|----|----------|-------------------------------------------------------|---------------|-------|
|    |          | Θεολογικαί έριδες της ΙΒ' έκατονταετηρίδος            | <b>)</b> )    | 238   |
|    |          | Αιρετικαί τάσεις της 1Β καί ΙΕ΄ έκατονταετηρώδος.     | 20            | 241   |
|    |          | Το σχίσμα των 'Αρσενιατων (1262—1312)                 | <b>»</b>      | 244   |
| Š  | 155.     | 'O Baplaau zal 'Aztrovroc zal oi 'Hovyaozat           | ·»            | 246   |
|    |          | . ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Γ΄.                                       |               |       |
| 'E | ad se pe | ri Cor Digoroi sorf Palagnakara' aftr Souperapogo són | nyata         | renov |
|    | Æ        | λιτεύματός, της θείας λατρείας και του χριστιανικοί   | s stou.       |       |
| S  | 156.     | 'Εχχλησία καὶ Πολιτεία                                | σελ.          | 252   |
| S  | 157.     | Μοταχικὸς βίος                                        | <b>39</b>     | 255   |
| S  |          | Ίερὸς κλήρος                                          | <b>)</b>      | 259   |
|    |          | Έχχλησιαστική Γεραρχία, πατριάρχαι                    | <b>»</b>      | 263   |
| S  | 160.     | Θεία λατρεία                                          | »             | 267   |
| S  | 161.     | 'Ηθιχὸς βίος                                          | w             | 271   |
|    |          | ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Δ΄.                                         |               |       |
|    |          | θεολογικά γράμματα.                                   |               |       |
| 6  | 162.     | Περὶ τῶν γραμμάτων καθόλου καὶ τῶν θεολογικῶν         | <b>»</b>      | 273   |
| Š  |          | Οι έπὶ τῆς ἐποχῆς τῶν Κομνηνῶν Πατέρες zal            |               |       |
|    |          | συγγραφείς                                            | n             | 277   |
| S  | 164.     | Οι ἐπὶ τῆς ἐποχῆς τῶν Παλαιο. Ιόγων Πατέρες καὶ       |               |       |
|    |          | συγγραφείς (1250—1453)                                | <b>30</b>     | 283   |
|    |          | A THE TOO DOPPING PRATEIN                             |               |       |
|    |          | 2. EN TO: POZZIKO: KPATEI.<br>(1054—14 <b>5</b> 3).   |               |       |
| c  | 165.     | Σχέσεις τῆς 'Ρωσσικῆς 'Εκκλησίας πρὸς τοὺς ἐν-        |               |       |
| J  | 100.     | τὸς καὶ ἐκτὸς αὐτῆς                                   | <b>3</b> 0    | 287   |
| c  | 166.     | Αιρετικαί τάσεις ετ 'Ρωσσία                           | »             | 291   |
| S  | 167      | 'Exxlησιαστικόν πολίτευμα                             | )0<br>)0      | 292   |
|    |          | Ο λοιπός κλήρος καὶ οἱ μοταχοί                        | 29            | 298   |
|    |          | Θεία Λατρεία καὶ ἡθικὸς βίος                          | »             | 300   |
| 5  |          | Θεολογικά γράμματα                                    | <i>"</i><br>» | 303   |
| 3  | 1 10.    | Θεοπογικά γραμματά                                    | "             | 000   |
|    | 5        | . ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΩΝ ΕΝ ΑΝΑΤΟΛΗ: ΑΠΕΣΧΙ <b>ΣΜΈΝΩΝ ΕΚΚ</b> Α  | ΗΣΙΩΝ.        |       |
| S  | 171.     | Negropiaroi                                           | σελ.          | 305   |
| Š  | 172.     | 'Αρμενική 'Εκκ.λησία                                  | n             | 309   |
| Š  | 173.     | Oi ir Svoja 'Iaxwettai                                | 30            | 317   |
|    |          | Οι έν Αιγήπτω και' Αβνασ. Κόπται και οι Μαρωνίται     | n             | 320   |

#### B'.

#### INTOPIA THE AYTIMES BEKAHNIAN.

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Α΄.

| ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Α΄.                                            |                 |             |  |  |  |
|----------------------------------------------------------|-----------------|-------------|--|--|--|
| 'Eţdnlwaiç toŭ Xpiatiaviaµoŭ.                            | •               |             |  |  |  |
| § 175. 'Ο Χριστιανισμός εν Ευρώπη                        | σελ.            | 324         |  |  |  |
| § 176. 'Ο Χριστιανισμός έν ταις Λοιπαίς ήπειροις         | 70              | 32 <b>8</b> |  |  |  |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Β΄.                                            |                 |             |  |  |  |
| Alphonic und oxiopara.                                   |                 |             |  |  |  |
| § 177. Or Kabapol                                        | ))              | 331         |  |  |  |
| § 178. Πατθείστικαί τινες καὶ μεταρρυθμιστικαὶ αἰρέσεις. | <b>))</b>       | 334         |  |  |  |
| § 179. Or 'Albirioi zai of Báldioi                       | »               | 340         |  |  |  |
| 5 180. Ήπρὸς μεταρρύθμισιν της ρωμ. Έχκλησίας τάσις      | <b>»</b>        | 343         |  |  |  |
| ξ 181. Πρόδρομοι της Μεταρρυθμίσεως                      | <b>»</b>        | 345         |  |  |  |
| ΚΕΦΑΛΛΙΟΝ Γ΄.                                            |                 |             |  |  |  |
| 'Εσωτερικός δργανισμός της 'Εκκλησίας ήτοι ίστορία του   | gunyala         | £ 0%        |  |  |  |
| στικού πολιτεύματος, της θείας λατρείας και του χριστι   | Course          | Blov.       |  |  |  |
| § 182. 'Ο παπισμ. καὶ ὁ περὶ περιβολῆς ἀγὼν(1073-1122)   | σελ.            | 355         |  |  |  |
| § 183. 'Ο παπισμ. καὶ ἡ δψίστη αὐτοῦ ἀκμη (1122-1216)    | <b>))</b>       | 362         |  |  |  |
| § 184. Ο παπισμός μέχρι του Βονιφατίου (1216-94).        | <b>&gt;&gt;</b> | 368         |  |  |  |
| § 185. 'Ο παπισμ. καὶ ή κατάπτωσις αὐτοῦ (1294-1378)     | <b>»</b>        | 371         |  |  |  |
| § 186. Ο παπισμός καὶ τὸ σχίσμα (1378-1443)              | <b>»</b>        | 376         |  |  |  |
| § 187. Ot τελευταίοι Πάπαι (1443-1517)                   | <b>»</b> .      | 381         |  |  |  |
| § 188. A σταυροφορίαι                                    | <b>»</b>        | 384         |  |  |  |
| § 189. 'Ατάπτυξις της ίδεας καὶ δυτάμεως τοῦ παπισμοῦ.   | <b>»</b>        | 390         |  |  |  |
| § 190. Οι έπισκοποι καὶ ὁ Λοιπὸς κλήρος                  | <b>»</b>        | 396         |  |  |  |
| § 191. 'Ο μοταχικός βίος                                 | 30              | 398         |  |  |  |
| § 192. Θεία λατρεία                                      | <b>»</b>        | 409         |  |  |  |
| § 193. 'Ηθικὸς βίος                                      | ))              | 417         |  |  |  |
| § 194. Exx. Anoi a o tix n e v ta E la                   | » •             | 421         |  |  |  |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Δ΄.                                            |                 |             |  |  |  |
| Osodojina ppappata.                                      |                 |             |  |  |  |
|                                                          |                 | .07         |  |  |  |
| ς 195. Περὶ τῆς Θεολογίας καθόλου                        | 30              | 427         |  |  |  |
| \$ 196. Γέντησις της Σχολαστικής Θεολογίας               | »               | 430         |  |  |  |
| § 197. 'Ακμή της Σχολαστικής Θεολογίας                   | <b>20</b> ~     | 437         |  |  |  |
| § 198. Παραχμή της Σχολαστικής Θεολογίας                 | <b>»</b>        | 445         |  |  |  |
| § 199. Μυστική Θεολογία                                  | <b>»</b>        | 448         |  |  |  |
| § 200. 'Araγέντησις των γραμμάτων                        | <b>)</b> )      | 452         |  |  |  |

#### MEZH

# ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ.

#### \$ 101.

#### EIZAIOTH.

Πρόλ. Hopf, διαφόρους μονογραφίας εν τοῖς Sitzungsberichten der Wiener Akademie καλ έν τόμ. 85 καλ 86 της Έγκυκλοπαιδείας του Ersch und Gruber. - Gibbon, Ιστορίαν τῆς πτώσεως τοῦ ρωμ. χράτους, γερμ. μετάφ. Ας:ψ. 1805.—Finlay, ίστορίαν τῆς Βυζ. αὐτοχρατορίας 716—1453, ὡς καὶ τὰ λοιπὰ αὐτοῦ συγγράμματα. - Gförer, Byzantinische Geschichten, Schaffh. 1872-71.— τοῦ αὐτοῦ, Allgemeine K-Geschichte, Stutt. 1841-46.—II. Krause, Die Byzantiner des Mittelalters, Halle 1869.—F. Hirsch, Byzantinische Studien, Leipz. 1876.—W. Fischer, Studien z. byzantinischen Geschichte des 11 Jahrhund. Plauen in. V. 1883. — Κ. Σάθα, Μεσαιωνικήν βιβλιοθήκην τόμ. 1. - Σ. Ζαμπελίου, Βυζαντινάς Μελέτας, 'Αθήν. 1857. — του αὐτου, δημοτικά ἄσματα. Κερκ. 1852. — Miklosich, Acta et Diplomata graeca medii aevi, Vindobonae 1860. — Hertzberg, Gesch. Griechenlands seit d. Absterben des antiken Lebens, Gotha 1876.-Lonormant, La Grande Grèce, Paris 1881. - Augustin Marrast, Esquiesses Byzantines, Paris 1874.—Βικέλλα, Μελέτην περί Βυζαντινών, εν Λονδίνω 1874.—Εὐγενίου τοῦ Βουλγάρεως, Θεολογικόν, ὑπὸ ἀρχιμ. ᾿Αγαθαγγέλου Λον. τοπούλου, εν Βενετία 1872.—Κ. Παπαρρηγοπούλου, Ίστορίαν τοῦ έλληνικοῦ έθνους, τόμ. 3 καλ 4. — Ullmann, Ueber die dogmatische Entwickelung der griechischen Kirche im 12 Jahrh. in Theolog. Stud. u. Kritik. Jahrg. 1833, 3. - J. Döllinger, Kirche und Kirchen, München 1861. -Gieseler, K-Geschichte τόμ. 2, 2 σελ. 664.—Möhler, K Geschichte τόμ. 2, σελ. 1. - τοῦ αὐτοῦ, Das Zurücktreten des Orients und das Vortreten des germanischen Occidents in der Geschichte, in hist-polit. Blät. Band 10, 564.—Hagenbach, K-Geschichte des Mittelalters, σελ. 3.—Wattenbach, die deutsche Geschichtsquellen im MA. Berlin 1878. - A. Potthast, Biblioth. hist. medii aevi, Berol. 1862 xal 68.—Rehm, Gesch. d. MA. Marb. 1821.—Leo, Gesch. des MA. Halle 1830.—Damberger, Synchronistische Gesch. d. Kirche u. d. Welt im MA. Rgsb. 1850.—Heeren u. Uckert, Europ. Staatengesch. Hamb. 1828.—Würher, Influence bienfaisante de l'Eglise dans le moyen âge pour la diminution de l'ignorance, de la grossièreté et de l'anarchie de cette époque. - de Broglie, le Moyen âge

(EKKA. IZTOPIA, TOM. B'.)

regionally Google

1

et l'Église catholique, Paris 1852. -J. Zeller, Entretiens sur l'Histoire de moyen âge, Paris 1884.

1. Έν τη μέχρι τουδε έρεύνη ήμων έξητάσαμεν τον βίον τζς άρχαιας Έχχλησιας, τὸν χρυσοῦν τῆς Έχχλησιας αἰῶνα. Ένταῦθα είδομεν πῶς τὸ θεοφύτευτον τοῦ Χριστιανισμοῦ δένδρον μετὰ πολλάς και φρικώδεις θυέλλας και καταιγίδας έρριζώθη έπι τέλους ἔνδον τε καὶ ἐκτὸς τοῦ ρωμαϊκοῦ κράτους, πῶς περιέλαδεν ὑπὸ τοὺς κλάδους αὐτοῦ σύμπαντα σχεδόν τὸν κόσμον καὶ ἐπλήρωσεν αὐτὸν των θείων αύτου εύλογιων, πως ένέπνευσεν αύτω τὸ πνευμα τζς άγάπης και πως αι δωρεαι αυται δεν εμειναν άνευ καρπορόρου αποτελέσματος, και άλλαχου μέν, ιδία δε έν τῆ ρωμαϊκῆ αὐτοκρατορία· ὁ πολιτικός και ο ίδιωτικός βίος, ή οίκογένεια, ή δημοσία νομοθεσία, τά πάντα εν γένει ενεπνεύσθησαν ύπο ύψηλοτέρων ήθιχων ίδεων, αίτινες την έθνικην πολιτείαν μετέτρεψαν έπι τέλους είς χριστιανικήν. Περαιτέρω είδομεν, πῶς αἱ θεμελιώδεις του Χριστιανισμοῦ ἀλήθειαι μετὰ φοδερούς καὶ βαρυγδούπους ἀγῶνας διετυπώθησαν ἀραρότως καὶ περιεφρουρήθησαν έναντίον των λυμαινομένων την Έκκλησίαν αίρέσεων, έθαυμάσαμεν δε την όξύνοιαν, τον ζηλον και την αυταπαρνησίαν των μεγάλων της Έχχλησίας πατέρων και διδασχάλων, μεθ' ής ύπερήσπισαν τον Χριστιανισμόν. Ένταθθα ευρομεν έπίσης εύχαιρίαν νὰ ἐκτιμήσωμεν καὶ τὸν ἐσωτερικὸν τῆς Ἐκκλησίας βίον, πῶς δηλ. χαθωρίσθησαν αι πρὸς τὴν πολιτείαν σχέσεις τῆς Έχχλησίας, πως διετυπώθη τὸ πολίτευμα αὐτζς, πως ἀνεπτύχθη ὁ χριστιανικὸς καθόλου βίος καὶ ίδία ὁ μοναχικός, χωρίς ὅμως νὰ διστάσωμεν νὰ ὑποδείξωμεν και τὰς ὑπερδολὰς αὐτοῦ και καταχρήσεις, ὅπου και ἀν αύται ένερανίσθησαν. 'Αλλά και όποιον μεγαλείον, όποια ίδανικά δέν συνηντήσαμεν έν τη άναπτύξει της θείας λατρείας, ώς και μέγαν πλούτον συμβόλων, παρασχόντων τη τέχνη άξιοπρεπη έλατήρια! Ένταῦθα τέλος εϋρομεν τὸν κατάλληλον καιςὸν νὰ ἐρευνήσωμεν καὶ την θεολογικήν της έπογης φιλολογίαν και να θαυμάσωμεν την πρωτοτυπίαν και ἐπιστημονικὴν ἀκρίδειαν τῶν ἐκκλησιαστικῶν τῶν γρόνων έχείνων άνδρων, οίτινες διά παντός, ούτως είπειν, ξθηκαν τάς πρώτας ἐπιστημονικὰς βάσεις καὶ ἐσγεδιαγράφησαν τὸ μεγαλοπρεπὲς

της θεολογίας μέγαρον. 'Αλλά μέχρις ένταθθα κατά την ήμετέραν διαίρεσιν (§ 3) έκτείνεται και η ίστορία της άρχαιας 'Εκκλησίας, άπό του έτους δὲ 700 καὶ έξης άρχεται η ίστορία της 'Εκκλησίας κατά τὸν μεσαιώνα. Ένταθθα ἐπί τινα ἔτι χρόνον βλέπομεν συνεργαζομένας τὰς Έκκλησίας της 'Ανατολής καὶ της Δύσεως, άλλ' ὁ σύνδεσμος αὐτῶν δὲν είναι ἐνδόμυχος· ηδη ἐν τῷ πρώτῳ μέρει της 'Ιστορίας ταύτης (§ 83) είδομεν, ὅτι ἡ 'Ρώμη δὲν συνεδιδάζετο πρὸς τὴν Κωνσταντινούπολιν, ἀκολούθως δὲ καὶ ἔτεροι πολλοὶ λόγοι συνετίλεσαν εἰς τὴν ἀμοιδαίαν ψυχρότητα καὶ τὸν ἀπ' ἀλλήλων χωριτών· ὥττε δυνάμεθα εἰπειν ἀσφαλῶς, ὅτι ἀπὸ τοῦ νῦν ἀμφότεραι αἰ 'Εκκλησίαι ὑπὸ διαρόρου πνεύματος ἐμπνεόμεναι, ἀνεξαρτήτως ἀπ' ἀλλήλων πορεύονται ἰδίαν έκατέρα όδόν, κατὰ τοῦτο δὲ ἀνάγκη καὶ τὴν ἰστορίαν έκατέρας τῶν 'Εκκλησιῶν νὰ ἐξετάσωμεν ἰδιαιτέρως.

2. Έν πρώτοις περί της ανατολικής Έκκλησίας παρατηρητέν, ότι αι τύχαι αὐτης ήταν άναποσπάστως συνδεδεμέναι πρὸς τὰς τοῦ βυζαντινοῦ χράτους. "Ηδη ἀπό τοῦ τέλους τῆς προηγουμένης περιόδου εύρισχομεν την βυζαντινήν αύτοχρατορίαν πολλαχῶς στενοχωρουμένην και έπι τέλους καταπίπτουσαν άρ' ένὸς μέν αί χαταχτήσεις των Τούρχων, αι λεηλασίαι των άγριων όρδων των Βωλγάρων, αι έχστρατείαι των Ρώσσων και αι βιαιοπραγίαι των Σταυροφόρων, ἀφ' έτέρου δὲ ἡ διαφθορὰ καὶ ἀνικανότης πολλάκις τῶν αὐτοχρατόρων καὶ ἡ παλαιγενής της Δύσεως δυσμένεια, ταῦτα καὶ έτερα πολλά ἐκλόνησαν καὶ ἐπὶ τέλους κατέστρεψαν τὸ μόνον τούτο πεπολιτισμένον οἰχοδόμημα της ἐποχης ἐχείνης. Έν τοιαύτη καταστάσει πραγμάτων ήτο άρά γε δυνατόν ή άνατολική Έχχλησία να έξασχήση την αυτήν έπι του χόσμου ευεργετικήν έπιρρήν, ην εξήσκησε πρότερον και να διαδραματίση το αυτό πρωταγωνιστούν και πρωτότυπον πρόσωπον έν τη κονίστρα της ιστορίας, άφου μάλωτα τοσούτον θαυμασίως ενήργησεν εν τοις προγενεστέροις χρόκς και σχεδόν εξήντλησε τὰ άντικείμενα της ενεργείας αὐτης; ΊΙμεις αναλογιζόμενοι ότι οὐδὲν ἐν τῷ χόσμφ τούτφ διατηρείται ἐπί του αύτου σημείου της άχμης και ότι την άχμην διαδέχεται παρακμή, λαμβάνοντες δ' άμα ύπ' όψιν και τὰς περιστάσεις, ἐν αίς διετέλει

ή ήμετέρα Έκκλησία, νομίζομεν ότι το πράγμα ήτο ἀδύνατον. Ἡ άνατολική ἐκκλησία μή δυναμένη ἔνεκα τῶν περιστάσεων αὐτῶν καὶ τῶν πραγμάτων νὰ ἐνεργήση περαιτέρω, τοὐλάχιστον δὲν ἔπαυσε ζώσα, δεν έπαυσε κινουμένη και ένεργούσα κατά το δυνατόν, άλλὰ προστησαμένη έαυτη ώς κανόνα καὶ γνώμονα νὰ μὴ ἐξέλθη τῆς άρχαίας τροχιάς, ην διεχάραξαν αύτη οι άπόστολοι και αι οίκουμενικαί σύνοδοι, ἔπραξε παν τὸ ὑπὸ τῶν περιστάσεων ἐπιτρεπόμενον. Καὶ πραγματικῶς καθ' όλον τὸν μεσαιῶνα βλέπομεν ὅτι ἡ ἡμετέρα Έχχλησία άδιαρρήχτως έξαχολουθεί τὴν Ιστορίαν τῆς ἀργαίας Ἐχκλησίας έν τῷ αὐτῷ πνεύματι, έν τῆ αὐτῆ τάσε: καὶ ὑπὸ τοὺς αὐτούς φορείς του Εύαγγελίου. Μέχρις έσχάτων και έπι τη καταστροφή ἔτι τῶν πολυτιμοτάτων ἐπὶ γῆς ἀγαθῶν ἀντέχεται τῆς ὀρθοδοξίας και παραδίδωσιν αὐτὴν ἀλώδητον εἰς τὰς ἐπεργομένας γενεάς διά τουτο όπου εν τη εποχή ταύτη εμφανίζονται αίρεσεις καί κακοδοξίαι, μετά του αύτου πνεύματος του Εύαγγελίου πολεμεί αύτάς έγείρει φωνήν κατά της Είκονομαχίας, κατεξανίσταται κατά τῶν ύπερφιάλων και άντευαγγελικών άξιώσεων της Ρώμης, πολεμεί τούς Παυλικιανούς, τούς Βογομίλους καὶ τοσαϋτα έτερα ζιζάνια καὶ συγκροτούσα διαφόρους συνόδους τοπικάς τε και οίκουμενικάς περιθριγγεζ διὰ τῶν αὐτῆς ἀποράσεων τὴν άγίαν τοῦ Xριστοῦ πίστιν. Αλλά και ὑπὸ ἄλλας ὄψεις ἡ ἀνατολικὴ Ἐκκλησία κατώρθωσε τὸ ύπὸ τῶν περιστάσεων ἐπιτρεπόμενον καὶ μεθ' ὅλους τοὺς ἐξωτερικοὺς χινδύνους, χαὶ μεθ' όλην τὴν δυσμένειαν χαὶ τὰς ἀντενεργείας τῆς Δύσεως, ή ήμετέρα Έκκλησία ἐπεξέτεινε τὸν Χριστιανισμὸν μεταξύ των Βουλγάρων, των Βοημων, των Μοραβων, των Ρώσσων κελ. άλλα και την θείαν αύτης λατρείαν δριστικώτερον διεμόρφωσε καί τὸ ἐχκλησιαστικὸν πολίτευμα συνεπλήρωσε καὶ τὸν μοναχικὸν βίον πολλαχου μετεφύτευσε και έδραίωσε και τὰ θεολογικά γράμματα έχαλλιέργησε καὶ ἐν γένει ἐνήργησεν ἐπὶ τὰ ἴχνη τῆς ἀρχαίας Ἐνκλησίας, ἀποτροπιαζομένη πᾶν καινὸν καὶ ἀντευαγγελικόν.

3. Καὶ ὅμως πόσον δυσμενῶς κρίνουσι πολλοὶ τῶν νεωτέρων περὶ τῆς κατὰ τοὺς χρόνους τούτους ἱστορίας τῆς ἡμετέρας Ἐκκλησίας! Καθὼς ἐν γένει τὸν Βυζαντινισμὸν θεωροῦσιν ὡς τὸ ἐθνικὸν καὶ πο-

λιτικόν έκεινο πνεύμα της ήμετέρας αυτοκρατορίας, παράγοντες του όποιου ήσαν ή ἀπολυταρχία και ή αὐθάδεια, ούτω και τὴν ήμετέέαν Έχχλησίαν πολλοί αὐτῶν οὐδεμίαν ἐν αὐτἢ ἐμδλέπουσι ζωήν, σύδεμίαν γονιμότητα καὶ δημιουργικότητα, άλλα μόνον γεροντικήν τινα στασιμότητα, φθισιώσαν τινα άγονίαν καὶ στειρότητα ούτω τ. γ. ὁ ἄλλως περικλεής Doellinger την Έκκλησίαν ήμων θεωρεί καθόλου κατεγομένην ύπο τοιαύτης γεροντικής και άσθενικής άκινησίας καὶ ὑψηλόφρονος νάρκης, ήτις οὐδὲν πλέον ἡδύνατο νὰ μάθη. άλλα και άγονος και άσθενής ύπηρχε πρός βελτίωσιν της εύρωτιώσης αὐτῆς καταστάσεως (Kirche und Kirchen σελ. 5) τὰς αὐτὰς χύσεις έχφέρουσι περί της ήμετέρας Έχχλησίας και άλλοι έχ των κωτέρων. Βεβαίως οὐδεὶς δύναται νὰ ἀρνηθῆ ὅτι ἡ κατάστασις τῆς χατά τὸν μεσαιῶνα Ἐκκλησίας ήμῶν δὲν είναι ἐπίσης ἀνθηρά, ὡς έντη άρχαία έποχη, ούδεις άντιλέγει ότι άπό των μέσων ήδη του β αίωνος έξηφανίσθη ή παραγωγικότης καὶ τὸ δημιουργικὸν πνευμα. τό γαρακτηρίζον τούς άρχαίους της Έκκλησίας πατέρας καὶ συγγραφείς ουδείς διαμφισθητεί ότι πολλάκις ή πολιτική έξουσία έπίεζε τὴν Έχχλησίαν, ὁ δὲ φανατισμός χαὶ ἡ ὑποχρισία τινῶν παρείχο αύτη πράγματα. ότι όμως ή κατάστασις καθόλου της έν τῷ βυζαντινῶ χράτει Έχχλησίας ήμῶν ἡν τοσοῦτον ἐλεεινή καὶ όδυνηρά, ὅσον περιγράφεται ύπο τῶν νεωτέρων, τοῦτο ἀδυνατοῦμεν νὰ ἀποδεχθῶ. μεν. "Ο, τι λέγει περιφανής τις γερμανός, περί τὰ ήμέτερα ἐνασχολούμενος, περί του βυζαντινισμού καθόλου, δύναται να έραρμοσθή καί έπί τζε ήμετέρας Έχχλησίας χαθώς τὸ βυζαντινόν πνευμα στερείται μέν ίδιαιτέρας δημιουργικότητος καὶ άκμης, μετά θανμασίας όμως σταθερότητος διακρατεί παν ό,τι παρέλαβε, τουτο δὲ γινώσκει νὰ παραδίδη μετὰ π.Ιαστικότητος, ούτω καὶ ἡ Έχαληγία (Gass, ἐν Realencyklopaedie von Herzog, ἄρθρ. griechische Kirche, ἔκδ. 1). Καὶ πραγματικώς ὅ,τι παρέλαδεν ἡ άνατολική Έκκλησία ἀπό των άργαιοτέρων γενεών, τουτο διετήρησεν άκέραιον καὶ άλώθητον καὶ ὡς τοιοῦτο παρέδωκεν εἰς τὰς ἐπερχομένας. 'Αντί να καινοτομή περί τα δόγματα και την διδασκαλίαν χαθόλου, άντι νὰ άνατρέπη τὸ ἐχχλησιαστιχὸν πολίτευμα και διαφθείρη την θείαν λατρείαν, άντι να άποδέχηται τα δύσπεπτα καί άκαρπα τῶν Σχολαστικῶν συστήματα καὶ διὰ τῆς αὐθαιρεσίας καὶ της βίας να επιδάλλη τας θεωρίας αύτης και διαδίδη καθόλου τὸν Χριστιανισμόν, ή ήμετέρα Έκκλησία πιστή είς τὰς παραδόσεις τῶν έπτα πρώτων αιώνων, και τον Χριστιανισμόν έξαπλοι νομίμως, και τὰ δόγματα αὐτῆς διακρατεί ἀναλλοίωτα, καὶ τὴν λατρείαν καὶ τὸ πολίτευμα αὐτζις καθορίζει καὶ διατυποῖ ἀκριδέστερον καὶ τὰ θεολογικά γράμματα προάγει καὶ καλλιεργεῖ, όσον ἐννοεῖται ἡδύνατο καὶ αί περιστάσεις επέτρεπον διότι ό,τι ό γερμανός Krause (die Byzantiner des Mittelalters σελ. 6 τῶν προλεγ.) ὑπεραμυνόμενος τοῦ βυζαντινού χράτους κατά τῶν μομφῶν τῶν νεωτέρων, λίαν ὀρθώς παρατηρεί, ότι λαμθανομένων ύπ' όψιν των δεδομένων τοις Βυζαντινοζς περιστάσεων, οὐτοι δὲν ἡδύναντο νὰ ἀποδῶσιν ἄλλο τι παρ' ὅ,τι άπεδηταν, και ότι εν πολλοίς ήσαν κρείσσονες των δυτικών, τουτο έφαρμοστέον και έπι της ήμετέρας Έκκλησίας. Και δέν είναι άρά γε τουτο άληθές; Καὶ αὐτὸς ὁ Γίββων, ὁ τοσουτον οἰκτρῶς διαστρέψας την βυζαντινήν Ιστορίαν και παρασχών ούτω πλουσίαν τροφήν τοις έπιγενομένοις, προχειμένου περί των γραμμάτων χαθόλου έν Ανατολή, ἀναγκάζεται νὰ ὁμολογήση ὅτι οἱ ἱερωμένοι προίσταντο της παιδαγαγωγίας των νέων, ότι αί ρητορικαί καὶ φιλοσοφικαί σχολαί διετηρούντο μέγρι της πτώσεως του χράτους καί ότι μόνον τὰ τείχη της Κωνσταντινουπόλεως περιέχλειον πλείονας γνώσεις και βιδλία η άπασαι αι άγανεῖς της Δύσεως χῶραι (ίστορ. της πτώσεως του ρωμ. χρ. μετάρρ. γερμ. τόμ. 16 σελ. 108-110). Τούτων πάντων λαμβανομένων ὑπ' ὄψιν, ή κατὰ τοὺς χρόνους τούτους ἡμετέρα Έχχλησία ου μόνον δέν είναι άξιόμεμπτος, ώς χαθόλου και τὸ βυζαντινόν χράτος, άλλά και πολλών ἐπαίνων άξία αυτη ἐνήργησεν έφ' όσον αὐτή ἐπέτρεπον αί περιστάσεις· αί διάφοροι της Ιστορίας περίοδοι δμοιάζουσαι πρός τὰς διαφόρους ήλικίας του ἀνθρωπίνου βίου προχωρούσιν άκατασχέτως, συνεπαγόμεναι καλά καὶ κακά, φωτεινὰ καὶ σκοτεινά, ὡς τὰ νέφη ἐπὶ τοῦ ὁρίζοντος οὕτω καὶ ἡ ἰστορία της ήμετέρας Έχχλησίας. Εχει βεδαίως καὶ τὰς κηλίδας αὐτης, έν σχέσει μάλιστα πρός την άρχαίαν, δέν είναι όμως νεκρά και φθι-

σιώτα καὶ στάσιμος, ὡς ἐχαρακτήρισαν αὐτήν τινες τῶν νεωτέρων. Καίτοι, παρατηρεί ὁ ἄνω μνημονευθείς Gass ὁ ἐχκλησιαστικὸς βίος των Βυζαντινών, δεν είχε τόσην ζωηρότητα και άκμην, ή Μεταρρύμισις όμως του ΙΣΤ΄ αίωνος τρία τινά δέν πρέπει να λησμονήση, ότι ή βυζαντινή πολιτεία έσωσε την χριστιανικήν Δύσιν, ότι ή έλληνική Έκκλησία άντιστάσα κατά της παπικής άπολυτοφροσύνης εστήριξε δια πάντων των αἰώνων τὴν μὴ ρωμαϊκήν, άλλ' άληθή καθολικότητa, ὅπερ τῷ  $\Pi$ ροτεσταντισμῷ ἐχρητίμευσεν ὡς ἀπόδειξις τοῦ Ιστορικοῦ αὐτοῦ δικαίου καὶ ὅτι ἡ ἐλληνικὴ γλῶσσα καὶ ἐπιστήμη μέχρι τέλους καλλιεργηθείσαι, καρπορόρως ἐπέδρασαν ἐπὶ τζς Μεταρρυθμίσεως. Έντασθα δίκαιον να μνησθώμεν και του γαλάτου Lenormant (La grande Gréce, Paris 1881, τόμ. 2 σελ. 375), όστις τὸν Ιστορικόν μετασχηματισμόν τοῦ βυζαντινοῦ κράτους καὶ τῆς Έχχλησίας ἀνάγων είς δύο είδη προχαταλήψεων, παπιχών και φιλοσορικών του ΙΗ΄ αίωνος, μετά χαράς βλέπει ἐπελθούσαν σήμερον άναστάτωσιν των ίδεων τούτων, τούς δέ έν Εύρώπη λογίους άναγνωρίζοντας τὴν βυζαντινὴν αὐτοχρατορίαν ὡς τὸ μόνον προτείχισμα τής πεπολιτισμένης Ευρώπης, την Κωνσταντινούπολιν ώς την φωτεινήν έστιαν του πολιτισμού και την έλληνικην Έκκλησιαν, το μέν άριθμούσαν λεγεώνας διδασκάλων, άγίων και μαρτύρων, τό δὲ δικαίως διεχδιχούσαν το όνομα της όρθοδοξίας και τρίτον μεγάλην καταβαλούσαν ενέργειαν πρός διάδοσιν του Χριστιανισμού παραδάλλων δέ τὰ ἐν τῷ βυζαντινῷ χράτει πρὸς τὰ τῆς Δύσεως, ἀνομολογεῖ μετὰ δικαιοσύνης ότι και μεθ' όλας τὰς αἰσγρὰς σελίδας, αϊτινες ὑπάργουσιν εν τῷ πρώτῳ, καὶ ὧν οὐδ' ἡ Δύσις στερεῖται, ὑπάρχουσι καὶ πολλαί ενδοξοι και έπικαι, ότι ο ελληνικός λαός ο γαρακτηρισθείς ώς έχτεθηλυμένος, ἀπεχτηνωμένος και πάντη ἀνίκανος ἔχει μοναδικάς έποχας θριάμδων, ότι οι μεγάλοι αὐτοχράτορες του Βυζαντίου κατ' οὐοὲν δύνανται νὰ φθονήσωσι τοὺς ἐν τῆ Δύσει καὶ ὅτι τέλος ὁ λαὸς εύτος δίς έγένετο ο φωτιστής της Ευρώπης.

4. Έξετάζοντες ήδη τὴν Ιστορίαν τῆς δυτικῆς Ἐκκλησίας κατὰ τοὺς μέσους χρόνους, παρατηρούμεν ὅτι τὰ κατ' αὐτὴν ἔχουσι διαφόρως: ἐνῷ αἰ περιστάσεις τῆς Ἐκκλησίας ταύτης ἡσαν πολλῷ εὐνοἴ-

κώτεραι η έν 'Ανατολή, ἀποδαλούσα όμως το πνεύμα της άρχαίας Έχχλησίας καὶ ἀποσχισθείσα αὐτης ἀχολουθεί ίδιαν όδόν. πλήρη καινοτομιών και αύθαιρεσιών και διαστρέφει ούτω έν πολλοίς τὸν ἀρχέτυπον της Ἐκκλησίας βίον. Είναι βεδαίως ἀληθὲς ὅτι ἡ δυτική Έκκλησία κατά τούς χρόνους τούτους έν πολλοϊς άντικειμένοις παρίστησι σπουδαίαν καὶ σπανίαν ἐνέργειαν, οὐχ ήττον ὅμως είναι άληθες ότι ή ενέργεια αύτη είναι ώς έπὶ τὸ πολύ σχολιά χαὶ άντευαγγελική. Παραδείγματά τινα έκ του βίου της Έκκλησίας ταύτης ἐπιχυροῦσι τὰ λεγόμενα. Έν τῆ διαδόσει π. χ. τοῦ Χριστιανισμοῦ άναμφιβόλως ή Ρώμη κατώρθωσε νὰ έξαπλώση κα! στηρίξη αὐτὸν παρὰ τοῖς Γερμανοῖς, Σάξοσι, Βρεττανοῖς, Σκανδιναυοῖς κτλ. δὲν δυνάμεθα δὲ πολλάκις νὰ μὴ ἀνομολογήσωμεν τὸν ζήλον των αποστόλων αὐτης: ποσακις όμως δεν εύρισκομεν την εὐκαιρίαν να δμολογήσωμεν ότι το μέγα τοῦτο ἔργον πολλάκις έξετελείτο διὰ τής βίας καὶ ἔνεκα κοσμικών καὶ ἰδιοτελών λόγων, ότι τὰ χριστιανίζοντα έθνη ἀποστερούμενα καὶ γλώσσης καὶ ἐθνικῆς ἐνεργείας ὑπηρέτουν μόνον ὡς ὄργανα τῶν παπιχῶν σχεδίων χαὶ ότι πανταγού έσχοπείτο ή έπιβολή της σφραγίδος του παπισμού; Άλλα μήπως κρείσσων ην η ενέργεια της Έκκλησίας ταύτης καί έν τη διατυπώσει και τῷ καθορισμῷ τῶν δογμάτων; Και ἐνταϋθχ βλέπομεν μέν ότι πολεμεί διαφόρους αίρέσεις άναφανείσας έν τοις χόλποις αὐτῆς, ἀρ' ἐτέρου ὅμως, τὸ μὲν ἐχτροχιαζομένη τῆς τροχιᾶς τῆς άργαίας Έχκλησίας έμπλατύνει το βάραθρον τῶν καινοτομιῶν, τὸ δὲ ἐπιλανθανομένη τῆς εὐαγγελικῆς ἀνεξιθρησκείας καυτηριάζει τὴν συνείδησιν τῶν μελῶν αὐτῆς, ἐγείρει φρικτοὺς κατὰ τῶν αἰρετικῶν πολέμους, παρασχευάζει είρχτας καὶ δίχας καὶ ἰχριώματα τῆς ἰερᾶς έξετάσεως και ἀπό μητρός πραείας και είρηνικής παρίσταται τυραννική διώκτρια παντός μή συμδιδαζομένου πρός τὰ άξιώματα αὐτης. Καινοτόμος και άντευαγγελική είναι έν πολλοϊς ή ένέργεια της δυτικής Έχχλησίας χαὶ ἐν τῷ ἐσωτεριχῷ αὐτής βίω. Έν πρώτοις ὅσον άφορφ είς τοὺς πάπας καὶ τὴν ἀνάπτυξιν τοῦ συστήματος αὐτῶν, άναμφιδόλως δεν δυνάμεθα να άρνηθώμεν ότι πολλοί εξ αὐτών εκάθηντο άξιως ἐπὶ τοῦ θρόνου τῆς Ῥώμης πολύ πρωίμως ὅμως πρέπει

νὰ όμολογήσωμεν ότι ή παπική έξουσία έζήτει νὰ έζέλθη τῶν διχαίων αὐτζς δρίων. Ἡ ίδέα ὅτι ὁ πάπας οὐ μόνον πρῶτος τῶν ἐπισχόπων έστι, άλλά χαὶ συμπεριλαμβάνει ἐν έαυτῷ ἄπασαν τὴν ἀποστολικήν έξουσίαν, ή ιδέα ότι ο πάπας ώς ο όρατος έπιτροπος του  $^{\prime}$ Ιησοῦ Xριστοῦ είναι χύριος τῆς αἰωνίου πόλεως καὶ τῆς οἰκουμένης (urbis et orbis) ήρχεν έρ' όλων των παπών της έποχης ταύτης, τὴν ἰδέαν δὲ ταύτην κατώρθωσαν οἱ πάπαι νὰ πραγματοποιήσωσιν ού μόνον διά τῶν ἀρετῶν ἀλλὰ καὶ διά τῶν κακιῶν αὐτῶν, πλαστογραφούντες διάφορα Ιστορικά μνημεία και διδάσκοντες τὰ ἀμαθή τῆς Δύσεως έθνη, ότι Χριστιανισμός καὶ παπισμός είναι έν καὶ τὸ αὐτὸ πράγμα. Είναι άληθες ότι κατά της ίδεας ταύτης έκτὸς της άνατολικής Έχκλησίας κατεξανέστη και Κάρολος ό Μ. θέλων πράγματι νά όριση τὰ όρια τῆς παπικῆς ἐξουσίας καὶ τῆς κοσμικῆς πολιτείας καὶ νὰ παραστήση ούτω τὴν βασιλείαν καὶ τὸν παπισμὸν ώς τοὺς δύο βραχίονας της έπι γης βασιλείας του Θεου· άλλά μετ' όλίγον έξ. ερράγη σφοδρός μεταξύ πολιτείας καὶ παπικής έξουσίας άγών, ώς τούτο ίδίως καταδείκνυται έν τη περί περιδολης έριδι καὶ τῷ έκατονταετε? μεταξύ 'Ρώμης καὶ τῶν Χοενστάουφεν ἀγῶνι. Περαιτέρω έρευνῶντες τὴν Ιστορίαν τῶν παπῶν, ἀναμφιδόλως θὰ εὕρωμεν τὴν εύχαιρίαν πολλούς αύτῶν νὰ παραστήσωμεν ὡς ὑπερασπιστὰς τοῦ δικαίου και της άθωστητος και άντιπροσώπους της φιλανθρωπίας. θά Ιὸωμεν όμως άμα τὸν παπισμὸν πίπτοντα εἰς ἐλεεινὸν βάραθρον καὶ σχοτιζόμενον ύπο της επάρσεως και της απολυταρχίας. θα ίδωμεν κατά τὸν Ι΄ αίωνα τὴν ούτω λεγομένην ἐπογὴν τῆς πορνοκρατίας, άπὸ τζς όποίας μόλις Γρηγόριος ὁ Ζ΄ ὁ Ἡδεβράνδος ἔσωσε τὴν δυτικήν Έκκλησίαν. 'Από του μεγάλου τούτου πάπα καὶ έξης θά ιδωμεν βεδαίως και έτέρους επίσης μεγάλους, ώς τον 'Αλέζανδρον Γ' Ίννοχέντιον Γ΄ καὶ Δ΄ κτλ. άλλὰ τὸ θεοκρατικὸν αὐτῶν σύστημα, τὸ όποῖον τηθελον νὰ πραγματοποιήσωσι δι' ίδανικῶν καὶ κοσμικῶν ραινομένων, ἔμελλεν ἀναγκαίως νὰ μετατραπή εἰς γελοιογραφίαν, μή δυναμένην να διατηρηθή έπι μακρόν. Έκτος του παπισμού και έν έτέροις σημείοις του έσωτερικού αύτης όργανισμού θα ίδωμεν την δυτικήν Έκκλησιαν δραστηρίως ένεργούσαν και ένταῦθα θά συναν-

τήσωμεν πολλάς φωτεινάς τῶν πραγμάτων πλευράς, ἀλλ' ἄμα καἰ πολλάς σχιεράς. Έν τῷ μοναγικῷ βίω, λόγου γάριν, θὰ συναντήσωμεν σημαντικάς προσωπικότητας, θά δμολογήσωμεν δέ ότι είς τὸν βίον τούτον ώφειλεν ο Χριστιανισμός τὴν μεταξύ τῶν ἐθνῶν διάδοσεν αύτου, ο δε πολιτισμός, αι τέγναι και επιστήμαι την έαυτων καλγιερλειαν. καθώς οπώς ή ανχπίζις κοαπικών και μλεοπατικών ατοιγείων διέρθειρε τὸν παπισμόν, οὕτω καὶ τὴν μοναγικὴν πολιτείαν. την άσχητικήν των μοναχών αύστηρότητα διαδέχεται μετ' όλίγον ήθική νέκρωσις, ή ἀπὸ τοῦ κόσμου φυγή μετατρέπεται εἰς ἀσέλγειαν, ή ταπεινοφροσύνη είς αὐθάδειαν καὶ ή εὐσέβεια είς φανατισμόν. Έπίσης καὶ ἐν τῆ θεία λατρεία σπουδαίως θὰ ἴδωμεν ἐνεργόθσαν τὴν δυτικήν Έκκλησίαν καὶ άναπτύσσουσαν αὐτήν μεγαλοπρεπῶς: άλλ' ένῷ χυρίως ἀνεπτύχθη τὸ συμβολιχὸν τῆς λατρείας μέρος, τὸ χήρυγμα του θείου λόγου σχεδόν τέλεον περιωρίσθη, κατέπεσε δε καθόλου ή θεία λατρεία εἰς άπλην έζωτερικότητα. Καὶ ἐν τῷ ἡθικῷ δὲ βίῳ της δυτικής Έκκλησίας θά συναντήσωμεν πολλάς φωτεινάς άκτίνας, μεγάλην ήθικήν σπουδαιότητα, πρόσωπα μεγάλα καὶ τὰ τοιαύτα: ταυτα πάντα όμως δὲν θέλουσι μᾶς τυρλώσει όπως παρίδωμεν καὶ τὴν ήθικήν εν γένει διαφθοράν. ότι ύπο την πίεσιν τοιαύτης (εραργίας ήτο άδύνατον νὰ βελτιωθή ή ήθική κατάστασις τοῦ λαοῦ, εἰς τοῦτο οὐδεὶς ἀντιλέγει, καίτοι ἡδύνατό τις Ισως νὰ δικαιολογήση πως τήν έπὶ τοῦ λαοῦ ἐπίδλεψιν τοῦ κλήρου. ποσάκις όμως ή Έκκλησία έχείνη άντὶ μητρὸς ἀπεδείγθη μητρυιά; ποσάχις οἱ ποιμένες τοῦ λαοῦ άντι να όδηγωσι τα πρόδατα είς νομάς σωτηρίους, ξχειρον μόνον αὐτά; όποια ήθικά σκάνδαλα δέν προύξένησαν οι φέροντες διάφορα άξιώματα κληρικοί και αὐτοί οι Πάπαι;—Τέλος ὅσον ἀφορᾳ εἰς τὰ θεολογικά γράμματα, θά ίδωμεν άληθῶς ὅτι διά Καρόλου τοῦ Μ. έδόθη πολλαπλή τις χίνησις χαί ζωή, δυστυχώς όμως μετ'όλίγον έξαφανίζεται παν ίχνος παιδείας καὶ άνατέλλει ὁ σκοτεινὸς aiwr (saeculum obscurum)· ναὶ μὲν ἀχολούθως χαὶ ίδίως χατὰ τὸν ΙΒ΄ χαὶ ΙΓ΄ αίωνα άναφαίνεται ή σχολαστική φιλοσοφία και θεολογία, παραγαγούσα σπουδαίους ἄνδρας, σπουδαίως έργασθέντας· πρός τοις καλοίς όμως και ώφελίμοις αύτου το σύστημα τουτο είχε και πολλά

τὰ ἄχαρπα καὶ δύσπεπτα. ἀντὶ νὰ συμδιδάση τὸ μεταξὺ γνώσεως καὶ πίστεως χάσμα, ἀπεναντίας ἐξέτεινεν αὐτό, πολλάχις δὲ ἡ ὀξύπρὸς τὴν ἔρευναν, εἰς σχεπτιχήν τινα ἐπιπολαιότητα.

5. Τοιαύτη εν ολίγοις ή Ιστορία της ανατολικής και δυτικής Έχχλησίας χατά τὸν Μεσαιῶνα, εἰς τὴν ἔρευναν τῆς ὁποίας εἰσεργόμεθα. 'Αλλά πρὸς σαρεστέραν καὶ συστηματικωτέραν ἔκθεσιν τῶν γεγονότων του μέρους τούτου, τέρμα του όποίου θεωρούμεν την άλωσιν ττς Κωνσταντινουπόλεως, διαιρούμεν αύτό, ώς ήδη έν άρχη ττς παρούσης Ιστορίας (§ 3, 1) εδηλώταμεν, είς δύο περιόδους, την μέν πρώτην περιλαμβάνουσαν τὰ ἀπό τοῦ Ἱεροῦ Δαμασχηνοῦ παρ' ἡμῖν καὶ τοῦ ἀποστόλου τῶν Γερμανῶν ἐν τῆ Δύσει Βονιφατίου γεγονότα της Έχχλησίας μέγρι της έπὶ τοῦ πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως Μιχαήλ του Κηρου.laplov ἀποπερατώσεως του Σγίσματος της δυτικης άπο της άνατολικης Έκκλησίας 700-1054, την δέ δευτέραν τὰ ἀπὸ τούτου μέχρι της άλώσεως Κωνσταντινουπόλεως 1054 - 1453 επειδή δὲ τὸ σχίσμα τῶν Ἐχχλησιῶν ἄρχεται μὲν χυρίως ἀπὸ τοῦ  $\theta'$  αἰῶνος, ἤδη ὅμως προηγουμένως αὶ μεταξύ τῶν δύο Έχχλησιῶν σγέσεις δὲν είναι τοσούτον ἐνδόμυχοι, διὰ τοῦτο ὡς άνωτέρω ύπηνίγθημεν, τον βίον έκατέρας των Έκκλησιών θέλομεν έρευνήσει άσγέτως πρός τὸν της άλλης.

#### TIEPIOAOS T'

ΑΠΟ ΙΩΑΝΝΟΎ ΤΟΥ ΔΑΜΑΣΚΗΝΟΎ ΚΑΙ ΤΟΥ ΒΟΝΙΦΑΤΙΟΎ ΜΕΧΡΙ ΤΗΣ ΕΠΙ ΜΙΧΑΉΑ ΤΟΥ ΚΗΡΟΥΑΑΡΙΟΎ ΑΠΟΙΕΡΑΤΏΣΕΩΣ ΤΟΥ ΣΧΙΣΜΑΤΌΣ ΤΗΣ ΔΥΤΙΚΉΣ ΑΠΌ ΤΗΣ ΑΝΑΤΟΛΙΚΉΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ (700-1054).

#### A'. ANATONIKH EKKAHZIA.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Α΄.

#### EZAHAQZIZ TOY XPIZTIANIZMOY.

§ 102.

Ο ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ ΕΝ ΜΑΪΝΗ, ΚΑΙ ΠΑΡΑ ΤΟΙΣ ΣΛΑΥΟΙΣ.

Πρόλ. περί τῶν κατοίκων Μαΐνης, Κωνσταντίνου Πορφυρογεννήτου περί Θευάτων βιβλ. 2, 18 καὶ πρὸς τὸν ἔδιον υίδν κεφ. 50. -- J. Ph. Fallmerayer, Geschichte d. Halbinsel Morea im MA. Stuttg. 4830. - J. W. Zinkeisen, Geschichte Griechenlands bis auf unsere Tage, Leipz. 1832. -- G. Hertzberg, Ges. Griech, seit d. Absterben antik. Lebens, Gotha 1876. -- περί δὲ τῶν Σλαύων, τούς μετά Θεοφάνην, βιδλ. 5, 52, 53, 54, -  $\mathbf{K}$ . Πορφυρογέννητον πρός τὸν ἔδιον υίδν κεφ. 29. 31. 32 -- Γ. Κεδρηνόν σελ. 21 (ἔκδ. Βόννης).-- Ρ. J. Schafarik, slavische Alterthümer, Leipz. 1843. —Regenvolscii, Systema hist-chronol ecclesiarum Slavonicarum Traj ad Rh. 1652.--Wengerscii, hist. ecclesiarum Slavonie. Arnst. 1689.—De Bohusz, Reschersches hist, sur l'origine des Sarmates, des Esclavons et des Slaves, Petersb. et Londres 1812.--Farlati, Illyric. sacrum.--Maciejowsky, Essai hist.sur l'église chr. primitive des deux rites chez les Slaves, Paris 1846.-Hergenröther, Photius, τόμ. 2. σελ. 601. — Gförer, Byzantinische Geschichten, Gratz, 1874, τόμ. 2. -- Pricot de Sainte-Marie. Les Slaves méridionaux, Paris 1874.

1. Έν τῆ μεγάλη τῶν ἐθνῶν μεταναστεύσει δύο κυρίως ἦσαν τὰ μεγάλα ἔθνη, οἱ Γερματοὶ καὶ οἱ Σλατοι, οἴτινες ἔμελλον νὰ ἀσπα-

σθωσι τὸν Χριστιανισμόν, καὶ ἐξ ών οἱ μὲν πρώτοι προσεκολλήθησαν είς τὴν ρωμαϊκὴν ἔδραν, τῶν δὲ δευτέρων, καίτοι σχεδόν πάντες παρά της άνατολικης Έκκλησίας έδιδάχθησαν αυτόν, ουδέν ήττον όμως πρωίμως ήδη μεγάλη αυτών μερίς προσετέθη είς τὴν ρωμαϊκήν Έκκλησίαν. Οι Σ. Ιαῦοι (Σκλάβοι, Σθλάβοι, Σκλαβηνοί) γνωστοί μέχρι του ΣΤ΄ αίωνος ύπο το όνομα Σχυθαι καί Σαρμάται, ήσαν πρό πολλου έγκατεστημένοι έν Εύρώπη, κατά δὲ τὴν Ε΄ έκατονταετηρίδα ἀπωθούμενοι ὑπὸ τῶν Οὔνων ἐπεξετάθησαν πρὸς βορράν των Καρπαθίων όρεων ἀπό τοῦ Βιστούλα μέγρι τοῦ Δουνάβεως. Κατά το 578 διάροροι σλαυϊκαί φυλαί περί τάς 100 χιλιάδας πιεζόμεναι ύπο των 'Αβάρων διέβησαν τον Δούναβιν και κατακλύσαντε; τὴν Μακεδονίαν, Θεσσαλίαν, Στερεάν Ἑλλάδα και Πελοπόννησον κατέστρεψαν πολλούς τῶν κατοίκων καὶ ἀποκατέστησαν ἐν ταῖς γώραις ἐκείναις· καίτοι δὲ κατὰ τὸ 746 οἱ πλεῖστοι τῶν βαρδάρων τούτων κατεστράφησαν ύπο τρομερού λοιμού, ούδεν ήττον όμως έτεροι Σλαύοι είσελάσαντες κατά διαφόρους έπογάς είς τάς έλληνικάς χώρας, τοσούτον κατεπίεσαν αὐτάς, ώστε κατά Κωνσταντίνον τὸν Πορουρογέννητον έσθ. Ιαδώθη πάσα ή χώρα και γέγονε βάρδαρος. Βεβαίως ὁ χύριος πληθυσμός της χώρας έμεινε πάντοτε ὁ έλληνικός, ούδὲ ἐπηλήθευσεν ή ἐθνολογική φαντασιοκοπία τοῦ Φαλμεράϋερ, οωπ ηθοιαμίζεπ νώδος νωνίσκέ νων άπο επί χωμό στοπήδοωπό ή έλληνική γλώστα καὶ ὁ Χριστιανισμός καὶ πολλαχοῦ ἐπεκράτησεν ή σλαυϊκή πολυθεία. Έκτος όμως της σλαυϊκής ταύτης είδωλολατρείας, διετηρούντο έτι εν Έλλαδι λείψανα της έλληνικης είδωλολατρείας και μάλιστα παρά τοις ἀπογόνοις τῶν Σπαρτιατῶν, τοις κατοίκοις της Μαίνης (Μανιάταις), οϊτινες έν ταϊς φάραγζι του Ταϋγέτου κατά τε των Βυζαντινών καὶ των Σλαύων ύπεστήριξαν την έλευθερίαν αὐτῶν καὶ την προγονικήν θρησκείαν. Τοὺς τοιούτους Σλαύους καὶ Ελληνας, τὸ μὲν ὅπως ὑποτάξη ὑπὸ τὸ βυζαντινόν σκήπτρον, το δὲ όπως χριστιανίση ἀπεπειράθη πρώτη ή αὐτοκράτειρα Εἰρήνη (780-790. 797-802), ἀποστείλασα τὸν στρατηγόν Σταυράκιου, δστις μετά στρατού είθισμένου έν νίκαις κατήρξατο του έργου της ύποτάξεως καὶ γριστιανίσεως αὐτῶν.

οὐδὲν ἢτον ὅμως ἐπὶ τῆς βασιλείας Θεοφιλου (829—42) καὶ τοῦ υἰοῦ αὐτοῦ Μιχαὴλ τοῦ Γ΄ (842—67) ἀπεστάτησαν οἱ Σλαῦοι· ὁ Μιχαὴλ ἀπέστειλε κατ' αὐτῶν τὸν στρατηγὸν Θεόκτιστον, ὅστις κατώρθωσε νὰ ὑποτάξη τοὺς Σλαύους καὶ ἐπιδάλη αὐτοῖς φόρους, μετ' ὁλίγον ὅμως ἀποστατησάντων πάλιν ἐπὶ τῆς βασιλείας Βασιλείου τοῦ Μακεδόνος (867—886) ἐπῆλθε κατ' αὐτῶν ἔτερος στρατός, εἰσελάσας μέχρι τῶν φαράγγων τοῦ Ταϋγέτου· τὸ ξίφος ἔταμε τὴν εἰς τὸν σταυρὸν ὁδὸν καὶ οἱ στρατιῶται προελέαναν τὴν εἰς τοὺς κληρικοὺς καὶ μοναχούς· οὕτω Σλαῦοι καὶ Ἑλληνικὴ γλῶσσα καὶ ὁ πολιτισμὸς ἐπεκράτησαν.

2. Έπὶ Βασιλείου τοῦ Μακεδόνος κυρίως ἐχριστιάνισαν καὶ ἔτεροι Σλαύοι καταλαβόντες τὰς ἀπὸ τῆς ᾿Αδριατικῆς θαλάσσης μέγρι τοῦ Δουνάβεως και του Σάβα χώρας, ήτοι οι Κροάται (Χρωβάτοι), Σέρδοι, Ζαχλούμοι, Τερδουνιώται, Διοκλητιανοί (Μαυροδούνιοι), Παγανοί και 'Αρεντανοί' ώς άναφέρει Κωνσταντίνος ο Πορφυρογέννητος (είς τὸν έαυτου υίὸν κεφ. 29 - 36) τὰς χώρας ταύτας κατοικουμένας ύπὸ τῶν Pωμάνων, ἐποιχισθέντων ὑπὸ τοῦ  $\Delta$ ιοχλητιανοῦ, χατέλαβον οι "Αβαροι, καταστρέψαντες τούς κατοίκους αὐτῶν καὶ ήδη τό 619 ήπειλουν και αὐτὴν τὴν Κωνσταντινούπολιν. Τότε ὁ αὐτοκράτωρ 'Ηράκλειος (611 – 641) διεγείρας εναντίον των 'Αδάρων τούς σλαυϊκούς τούτους λαούς, παρεχώρησεν αὐτοῖς τὰς χώρας ταύτας καὶ ἐχριστιάνισεν· ἐπὶ τοῦ ἄρχοντος δηλ. τῶν Κροατῶν  $m{\Pi}$ ορ $m{\gamma}$ ὰ προσεκάλεσεν εκ 'Ρώμης Ιερεῖς, οἵτινες ἐβάπτισαν αὐτούς, βεδαιώσαντας δι' όρχου ότι έν τῷ μέλλοντι θὰ ἀφίστανται παντὸς ἐπιθετιχου πολέμου· αι ύποσχέσεις αύται τῶν Κροατῶν ἐπανελήρθησαν χαὶ πάλιν μετ' όλίγον, ότε έχ 'Ρώμης άφίχετο πρός αὐτοὺς εὐσεδής τις άνηρ Μαρτίνος, χομίζων τὰς εὐλογίας τοῦ πάπα. Καθώς τοῖς Κροάταις, ούτω και τοῖς Σέρβοις ὁ Ἡράκλειος παρέσχεν ίδιαν χώραν ἐν τῷ θέματι της Θεσσαλονίκης, έν τοῖς ὑπ' αὐτῶν ὀνομασθεῖσι Σερβίοις, μετ' όλίγον όμως διαδάντας είς τὰς προτέρας αὐτῶν ἐστίας καὶ μεταμεληθέντας ο Ήράκλειος έγκατέστησε είς τὰς χώρας της παλαιᾶς Δαχίας, Δαρδανίας, Δαλματίας καὶ τῶν παραλίων της 'Αλβανίας· καὶ οἱ Σέρβοι οὐτοι ἀναγνωρίσαντες τὴν βυζαντινὴν κυριαργίαν έδέχθησαν τὸ βάπτισμα διὰ τοῦ Ἡρακλείου ἐκ Ῥώμης. Οὕτως έγριστιάνισαν οἱ σλαυϊκοὶ οὐτοι λαοὶ καὶ ὑπετάσσοντο βεβαίως εἰς τὸν πάπαν τῆς Ῥώμης, ἀναφέρονται δὲ παρ' αὐτοῖς κατὰ τοὺς γρόνους τούτους δύο μεγάλαι μητροπόλεις μετά πολλών έπισκοπών, ή τζς Σάλωνος και τζς Διοκλήας. Έν τούτοις οὐ μόνον οι Σέρβοι τόρη έπε Λέοντος του Ίναι ρου (717-741), άποσπάσαντος άπο τής Ψώμης τὰς ἐπαρχίας τοῦ Ἰλλυρικοῦ, προσετέθησαν εἰς τὸν πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως, άλλά μετ' όλίγον και άπαντες οι τῶν μερῶν τούτων Σλαῦοι ὡς δηλ. διηγοῦνται Κ. ὁ Πορφυρογέννητος (ἐν. άν.), οί μετὰ Θεοράνην (περί Βασιλ. Μακεδ. κεφ. 52) καὶ ὁ Κεδρηνές (σελ. 218—) οι Σλαυϊκοί οὐτοι λαοὶ ἐπὶ τῆς βασιλείας Μιχαηλτου Τραν.λου (820-29) ου μόνον της βυζαντινής χυριαρχίας άφη. νίασαν, άλλά και του θείου βαπτίσματος έαυτούς ήλλοτρίωσαν. ὅτε όμως το 867 έπι Μιχαήλ του Γ΄ του μεθύσου οι Σαρακηνοί διά μεγάλου στόλου επολιόρχησαν το φρούριον της Ραγούσης, διά Βασιλείου δὲ τοῦ Μακεδόνος ἐλύθη ἡ πολιορκία αὐτῆς, τότε καὶ οἱ λοιποὶ Σλασοι, Σέρδοι, δηλ. Χρωβάτοι κτλ. οι τε μή βαπτισθέντες και οι αποπτύσαντες τον Χριστιανισμόν, φοβούμενοι πιθανώς την δύναμιν του Βασιλείου πέμπουσιν αὐτῷ πρεσδείαν έξαιτούμενοι, ὅπως τῆ τε βυζαντινή αὐτοχρατορία καθυπαχθώσι καὶ τὸ εὐαγγέλιον ἀποδεχθώσιν· πραγματικώς ο Βασίλειος άποστείλας αύτοῖς ἄνδρα βασιλικόν μετὰ ίερέων ένεχέντρισεν είς Χριστόν και άπο της έποχης ταύτης ύπέδαλεν αὐτοὺς ὑπὸ τὴν ἐκκλησιαστικὴν διοίκησιν τοῦ Κωνσταντινουπόλεως. "Ότι τὰ ὑπὸ τῶν βυζαντινῶν χρονογράφων Ιστορούμενα είναι ἀληθή δείχνυται καὶ ἐκ τῶν ἐπιστολῶν τοῦ πάπα Ἰωάννου H (872—882) πρὸς τὸν ἡγεμόνα τῶν Βουλγάρων Μιχαὴ. ἐ καὶ τὸν κλέρον τῆς Σάλωνος, εν αίς δμολογεί ότι απασα ή Δαλματία ύπετάσσετο ύπο τον πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως, καίτοι ἐπὶ τοῦ πάπα 'Αλεξάνδρου τοῦ B'(1061-73) φαίνεται ὅτι ἡ Δαλματία καὶ Σλαδωνία καὶ αύθις άπετέλεσαν μέρος της Ρωμαϊκής διοικήσεως (πρέλ. Wiltsch, Kirchliche Geographic und Statistik, τόμ. Α΄ σελ. 399-Gförer έν. άν. σελ. 15-26. 110. 160. 172 κτλ.).

### § 103.

#### Ο ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ ΠΑΡΑ ΤΟΙΣ ΔΥΤΙΚΟΙΣ ΣΛΑΥΟΙΣ.

- Προβλ. Mansi, Consil. τόμ. 47 και 18.—Dobrowsky, Cyrill u. Methodius die Slaven Apostel, Prag 1823.—τοῦ αὐτοῦ, mährische Legende von Cyrill u.Methodius, Prag 1826.—Schafarik, slavische Alterthümer, Leip. 1813.— Dümmler, die pannonische Legende von h. Methodius, εν τῷ 13 τόμ. τοῦ Archiv für Kunde östreich. Geschichtsquellen. —Philaret, Cyrill und Methodius, Mittau 1847.—Βίον Κλήμεντος άρχιεπισκόπου Βουλγαρίας, επιστασία 'Αμβροσίου ιερομονάχου τοῦ Παμπέρεως, Βιέννη 1802. καὶ ὑπὸ Miklosich, Vindobonae 1847.—Revue des questions historiques, 14 année, 56 livraison, 1 Octob. 1880.—Dobner, Monumenta hist. Bohem. Prag 1764. -Palacky, Würdigung d. alt. böhm. Geschichtsschreiber, Prag 1830.-- 103 αύτου, Geschichte von Böhmen, Prag 1836. - Dobrowsky, Krit. Versuche über die ältere böhmisch. Geschichte, Prag. 1803.-Schröckh, Kirchengeschichte τόμ. 21 σελ. 408. - Neander K-G. τόμ. 6 σελ. 58. - Gieseler, K-G. τόμ. 2, 2 σελ. 350.—Möhler, K-G. τόμ. 2 σελ. 106.—Kurtz Handb. d. K-G. τόμ. 2, 1 σελ. 171. - Φιλοθέου Νικομηδείας, "Ελεγγον Έγχυχλίου Πάπα Λέοντος ΙΓ΄ Κωνσταντινουπόλει 1882. ατλ.
- 1. Έκτος τῶν  $\Sigma$ λαύων τῶν περί τὰ τέλη τοῦ  $\Sigma T$  αἰῶνος ὑπὸ των 'Αβάρων καταπιεσθέντων και καταλαβόντων τὰς έλληνικὰς χώρας (ξ. 102, 1), έτεροι Σλαύοι διῆλθον τὸν Βιστούλαν καὶ ἐπεξετάθησαν μέχρι του "Αλθυος ἐπὶ γερμανικῶν χωρῶν, ὡς οἱ Μοραβοὶ καὶ οί Βοημοί οι Μοραβοί το 803 ύπέχυψαν ύπο την χυριαρχίαν Καρόλου του Μ. οιδόλως δ' ἀπίθανον ὅτι ἕνεκα τοῦ συγγρωτισμοῦ τζς χώρας αὐτῶν πρὸς τὴν πλησιόχωρον Γερμανίαν μετεφυτεύθησαν αὐτόθι σπέρματα του Χριστιανισμού καὶ ἐμορρώθησαν χριστιανικαί τινες χοινότητες, έξαρτώμεναι έχ των έπισκοπών της Σαλισδούργης και τοῦ Παταβίου (Passau). Έν τούτοις ή Μοραβία εν συνόλω εξεταζομένη ήν έθνική, ή έπιστροφή δ' αύτης είς Χριστόν κυρίως όφείλεται είς τὴν Ἐκκλησίαν Κωνσταντινουπόλεως ότε δηλ. ὁ ἡγεμών της Μοραβίας 'Ρατισλαθος ἀπήλλαξε του γερμανικού ζυγου (855) τὸ χράτος αὐτοῦ, ἐχ πολιτιχῶν χινούμενος λόγων ἐστράφη πρὶς την βυζαντινήν αὐτοχρατορίαν καὶ ἐζήτησεν ἐντεῦθεν κήρυκας τοῦ εὐαγγελίου (863)· πραγματικώς δὲ δ αὐτοκράτωρ Mιχa $\eta$  $\lambda$  δ  $\Gamma$ ' (842-867) καὶ ὁ πατριάρχης Φωτιος ἀπέστειλαν πρὸς αὐτὸν

τους δύο ἐπισήμους τῶν Σλαύων ἀποστόλους Κύριλλος (Κωνσταντίνον) και Μεθόδιον, οίτινες έλληνες το γένος όντες και έκ Θεσσαλονίκης καταγόμενοι άνετράφησαν καὶ ἐμόνασαν ἐν Κωνσταντινουπόλει έν τη μονή του Πολυχρονίου και διεκρίθησαν μέχρι τουδε έν διαφόροις ἀποστολαϊς παρὰ τοῖς Χαζάροις (§ 105) καὶ Βουλγάροις (§ 104). Οϋτω λοιπόν οί "Ελληνες κήρυχες τοῦ εὐαγγελίου έλθόντες είς Μοραβίαν διέδωκαν και έκραταίωσαν τον Χριστιανισμόν και παρέσχον τοις Μοραβοίς εν τη σλαυική γλώσση την θείαν λειτουργίαν και τὰς άγιας Γραφάς, ὑποτάξαντες τὴν νεαρὰν ταύτην ἐκκλησιαν ὑπὸ την έξουσίαν του Κωνσταντινουπόλεως πατριάργου ούτως είγον τὰ πραγματα μέχρι του 867, ότε δ 'Ρατισλαύος διά πολιτικούς λόγους προσέκλινεν είς την εκκλησίαν της 'Ρώμης, δοθοδοξον έτι, συνεπεία δὲ τούτου ὁ Μεθόδιος καὶ ὁ Κύριλλος κατὰ πρόσκλησιν τοῦ πάπα Νιχολάου του Α΄ μετέδησαν είς Ῥώμην οι ἀπόστολοι τῶν Σλαύων εύρον ἐπὶ τοῦ παπιχοῦ θρόνου τὸν 'Aδριαν $\delta$ ' B', ὡς  $\delta$ ' ἀναφέρουσι τὰ χρονικὰ τῆς Μοραδίας ἐγένοντο αὐτοῖς ἐνταϋθα ἐκ μέρους τοῦ πάπα καὶ τοῦ ῥωμαϊκοῦ κλήρου παρατηρήσεις ἐπὶ τῆς γρήσεως της σλαυωνικής γλώσσης, ως βεβήλου καὶ βαρβάρου άλλ' οἱ ἱεροὶ των Σλαύων ἀπόστολοι ἀποχρούσαντες νιχηρόρως ὡς ἀντευαγγελικὰς τας παρατηρήσεις ταύτας, έλαδον την επιδοχιμασίαν της 'Ρώμης και ο μέν Μεθόδιος άναγνωρισθείς άρχιεπίσκοπος Μοραβίας και Παννονίας ἐπανήλθεν είς τὴν παροικίαν αὐτοῦ, ὁ δὲ Κύριλλος ἔμεινεν ἐν 'Ρώμη, δπου και ἀπέθανε το 869. Έν τούτοις ο πλησιόχωρος φραγχιχὸς χλήρος μη ἀνεχόμενος την ἀνεξάρτητον της Μοραβίας ἐχχλησίαν, ἐπωρελεϊται τῶν ἐπὶ τοῦ διαδόχου τοῦ 'Ρατισλαύου, Σδετοπόλχου (870) πολέμων των Μοραδών πρός τούς Φράγχους, συλλαμδάνει τὸν Μεθόδιον και ἐνώπιον τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ δικαστηρίου τῆς Σαλισδούργης καταδικάζει αὐτὸν είς είρκτήν, ώς είσπηδήσαντα δήθεν είς τὴν παροιχίαν αὐτοῦ· ὁ ἱερὸς Μεθόδιος ἐπὶ τρία ἔτη διετέλεσεν ἐν ύπερορία και είρκτη. άλλ' έπειδή το γεγονός τουτο προσέδαλλεν αὐτην την παπικήν έδραν, ὁ πάπας Ίωάννης ὁ Η΄ ἀποστείλας τὸν ἐπίσχοπον 'Αγχῶνος Παύλον πρὸς τὸν μητροπολίτην Σαλισδούργης και τὸν ἐπίσκοπον Φραϊσίγγης, ἐλέγγει αὐτοὺς διὰ τοῦτο και ἐπανά-

eletition by Google

γει τὸν Μεθόδιον εἰς τὴν ἀρχιεπισχοπὴν αὐτοῦ, ἄμα ὅμως ἐπιτάσσει αὐτῷ ὅπως μὴ ποιῆται χρῆσιν τῆς σλαυωνικῆς γλώσσης (873). δ Μεθόδιος οὐδεμίαν ἔδωκεν είς τὰ ὑπὸ τοῦ πάπα γραφόμενα προσοχήν, άλλ'ό φραγχικός κλήρος και πάλιν επιλαδόμενος τής εύχαιρίας χατηγορεί αὐτὸν παρὰ τῷ πάπα (879) δ Ἰωάννης τότε ἐλέγχει καὶ αύθις τὸν Ιερὸν Μεθόδιον ἐπὶ τῆ χρήσει τῆς σλαυωνικῆς γλώσσης, ὁ δὲ ἀπόστολος τῶν Σλαύων ἀναγκάζεται νὰ ἔλθη αὐτοπροσώπως είς Ῥώμην τι μεταξύ τῶν δύο ιεραρχῶν ἀντηλλάγη ἐνταῦθα ἀγνοοῦμεν, τουτο μόνον γινώσχομεν ότι ο πάπας Ίωάννης δι' έπιστολής αὐτου πρός τον Μεθόδιον επιτρέπει την χρησιν της σλαυωνικής γλώσσης, προτρέπει δὲ μόνον αὐτόν, ὅπως τὸ εὐαγγέλιον ἀναγινώσκηται πρῶτον λατινιστί και είτα σλαυωνιστί εν τούτοις οι Φράγκοι δεν ήσύχασαν άλλα πλάσαντες γράμματα του πάπα Ίωάννου πρὸς τὸν Σβετοπόλκον διεμήνυον αὐτῷ ὅτι ὁ Μεθόδιος κατεκρίθη ἐν Ῥώμη διὰ τὴν καχοδοξίαν αύτου και ἀπηγορεύθη αύτῷ ἡ γρῆσις τῆς σλαυωνικῆς γλώσσης ὁ Μεθόδιος μαθών ταῦτα ἀναγγέλλει τῷ πάπα, οὐτος δὲ δι' ἐπεστολής πρός αὐτὸν ἀποχαλύπτει τὰς συχοφαντίας. μετὰ τέσσαρα ἔτη ό ίερος Μεθόδιος ἀπέθανε (885), οί δὲ ἐχθροὶ αὐτοῦ ἐπετέθησαν λυσσωδώς κατά των μαθητών αύτου καταφυγόντων είς Βουλγαρίαν (πρόλ. Νέμτσωφ, ιστορικήν ἀνάμνησιν της άργιεπισκοπης Αγριδών, έν Κωνσταντινουπόλει 1868 καὶ περιγραφήν τῆς μητροπόλεως Βελεγράδων ύπὸ τοῦ μητρ. Βελεγ. 'Ανθίμου έν Κερχύρα 1868). ἡ ἀρχιεπισχοπή της Μοραβίας έπι 14 έτη έχήρευε, μόλις δε άποχατέστησε τὰ πράγματα τὸ 899 ὁ Ἰωάννης Θ΄· ἀλλὰ τὸ 908 τὸ μοραδικὸν κράτος διηρέθη μεταξύ Βοημῶν και Ουγγρων, κατ' όλίγον δὲ ἐξηλείφθη παν ίγνος της άνατολικης θείας λατρείας και της όρθοδοξίας και ίδια διά της κατά το 925 και 1068 έν Σάλωνι συγκροτηθείσης συνόδου, έν ή τελευταία πρό πάντων οι Σλατοι κατεδικάζοντο ώς Γότθοι, τὰ γράμματα καὶ τὰ βιβλία αὐτων ώς γοτθικὰ καὶ οὶ τούτων πατέρες και διδάσκαλοι ώς αιρετικοί, έκ της αιρέσεως των άρειανων Γότθων.

2. Καὶ ἐν Βοημία, ὡς πρῶτος διαδούς τὸν Χριστιανισμὸν ἀναφέρεται ὁ ἰερὸς τῶν Σλαύων ἀπόστολος Μεθόδιος. "Ότε τὸ μοραδικὸν χράτος ἐπὶ τοῦ ἡγεμόνος Ῥατισλαύου ἀνυψώθη εἰς τὸν χολοφῶνα τῆς άχμης αύτου, οί Βοημοί στενώς συνεδέθησαν μετ' αύτου, μάλιστα δ υίὸς του Ρατισλαύου Σβετοπόλχος ώς σύζυγον αὐτοῦ έλαβε τὴν θυγατέρα τοῦ ἡγεμόνος τῶν Βοημῶν Βορτζιβότ (871) ἐντεῦθεν ὅμως ἡ ἀποστολική ἐνέργεια τοῦ Μεθοδίου ἐπεξετάθη ἀποτελεσματικῶς ἐν Βοημία· αὐτὸς ὁ Βορτζιβόϊ ἀναφέρεται ὅτι χατὰ τὸ αὐτὸ ἔτος μετὰ της γυναικός αυτου Λουδιιλλης ήλθεν είς Μοραβίαν και έδέξατο τὸ βάπτισμα ἀπὸ τῶν χειρῶν τοῦ Μεδοθίου, οὕτω δὲ ὁ Χριστιανισμὸς καὶ μαλιστα κατά τὸν ἀνατολικὸν τύπον προέκοπτεν ἐν Βοημία, ὑποστηριζόμενος και ύπὸ τῶν υίῶν τοῦ Βορτζιβόϊ Σπιτινέβα († 912) και Βρατισλαύου († 936)· μετὰ τὸν θάνατον ὅμως τοῦ Ῥατισλαύου ύπερίσχυσεν εν Βοημία ή έθνική αύτου σύζυγος Δραωμίρα μετά του ἐπίσης ἐθνιχοῦ αὐτῆς υἱοῦ Βολεσλαύου, ὅστις προσεπάθησε νὰ καταστρέψη τὸν Χριστιανισμόν καὶ ἐπαναγάγη τὸν ἐθνισμόν· ἐν τούτοις ὁ Βολεσλαθος ήττηθείς το 950 ύπο "Οθωνος του Α΄ ήναγκάσθη να άποκαταστήση τὸν Χριστιανισμὸν καὶ τὴν Ἐκκλησίαν. Ὁ υίὸς αὐτου Βολεσλαύος ὁ Β΄ η ὁ Εὐσεθης (967 - 999) ίδρύσας την έπισχοπήν της Πράγας (973), έξησφάλισε τὸν Χριστιανισμὸν της Βοημίας, άλλ' είς τοῦτο ἐφάνη πρόθυμος ὁ πάπας Ίωάννης ὁ ΙΓ' μόνον ύπὸ τὸν ὅρον, ὅπως ἀποσχοραχισθῶσιν ἐχ Βοημίας ἡ σλάυωνιχὴ γλῶσσα καὶ τὰ ἀνατολικὰ ἔθιμα. ἔνεκα τούτου οἱ ἐν τῆ χώρα ταύτη μαθηταί του Μεθοδίου ήναγκάσθησαν να καταφύγωσιν είς τα όρη καί την γείτονα Ούγγαρίαν, μόλις δε ό ήγεμων Ούλερτχος (1012-1037) και ο τούτου διάδοχος Βρατισλαθος (1037-1055) ύποστηρίξαντες μαθητήν τινα του Μεθοδίου Προχόπιον, ίδρυτήν του περιφήμου μοναστηρίου της Σαζάβας και τον άνεψιον αυτου Βίτον, έπανήγαγον πολλαχού την σλαυϊκήν λατρείαν μετ' όλίγον όμως έπὶ του Σπιτινέβα ή εκκλησία πάλιν εξερωμαίσθη, ότε δε επί του διαδόχου αύτου Βρατισ. Ιαύου (1061) έζητήθη παρά της Ρώμης ή χρησις της σλαυϊκής θείας λατρείας, ὁ πάπας Γρηγόριος ὁ Ζ΄ ὁ Ἰλδεβράνδος (1073) ἀπέχρουσεν ώς μωράν την αίτησιν, έντειλάμενος τῷ Βρατισλαύφ tra καὶ οὐτος πάση δυνάμει ἀντιστή τῆ ματαία προπαιτεία του λαου, πρός δόξαν του παντοδυνάμου Θεού ούτω διά τῶν

διατάξεων τούτων της 'Ρώμης καὶ της κατὰ τὸ 1097 πυρπολήσεως τῶν σλαυϊκῶν βιβλίων ἐξηφανίσθη καὶ ἐν Βοημία ὁ ὁρθόδοξος καὶ ἀνατολικὸς αὐτης χαρακτήρ.

3. Έκ της ήμετέρας κυρίως Έκκλησίας τὰ πρώτα σπέρματα του Χριστιανισμού έδέγθησαν και οι Πολωνοί, οιτινες κατά την μεγάλην μετανάστευτιν των Σλαύων κατέλαδον τὰς παρὰ τὸν Βιστούλαν χώρας. Κατά τοὺς περί της χριστιανίσεως τῶν Πολωνῶν γράψαντας οὐδαμῶς ἀπίθανον ὅτι καὶ ὁ σλαυϊκὸς οὐτος λαὸς τὴν πρώτην γνώσιν του Χριστιανισμού όφειλει είς τον Κύριλλον καὶ τον Μεθόδιον καί ότι άκολούθως κατά την καταστρορήν της Μοραβίας ύπο των Ούγγρων (908), πολλοί των μαθητών των άποστόλων τῶν Σλαύων καταφυγόντες ἐνταῦθα (πρέλ. Κωνστ. Πορφυρ. πρὸς τὸν Ιδιον υίόν, κεφ. 41), ἐκαλλιέργησαν τὰ σπέρματα ἐκεῖνα· ὑπὲρ τούτου προσάγουσιν οὐ μόνον τὴν ὕπαρξιν Χριστιανῶν καὶ ἐκκλησιῶν έν Πολωνία ήδη έπι του ήγεμόνος της χώρας Ζεμυσλαύου (913), άλλα και την υπαρξιν της σλαυωνικής γλώσσης έν τη λειτουργία καὶ τὸν ἀνατολικὸν καθόλου τύπον τῶν ἐκκλησιαστικῶν τελετῶν. Αποτελεσματικώτερον όμως και βεβαιότερον είσέδυσε και έγκατέστη ο Χριστιανισμός παρά τοῖς Πολωνοῖς το 966. Ὁ ἡγεμών δηλ. αὐτῶν Μιεσισλατος νυμφευθείς τὴν γριστιανὴν ἡγεμονίδα Δαμδρόδσκην, θυγατέρα του ήγεμόνος της Βοημίας Βολεσλαύου προετράπη ύπ' αὐτης είς τὴν ἀποδοχὴν του χριστιανισμού καὶ βαπτισθείς τὸ 966 προέτρεψε καὶ τὸν λαὸν αὐτοῦ εἰς μίμησιν τοῦ ἰδίου παραδείγματος· οϋτως ίδρύθη ή έν Πολωνία Έχχλησία άναμφιδόλως χατά τὸν τύπον της ήμετέρας, μόλις δὲ ἀπὸ τοῦ 977, ὅτε ἀπέθανεν ἡ Δαμβρόβσκη και ο Μιεσισλαθος ενυμφεύθη δυτικήν τινα ήγεμονίδα την "Odar και ή εν Πολωνία Έκκλησια ήρξατο να ρυθμίζηται πρός την ρωμαίκην. κατά τινας των Ιστορικών ήδη το 968 ο Μιεσισλαύος ίδρυσε την έπισκοπήν του Πόζεν, ύπαγομένην είς την άρχιεπισκοπήν του Μαγδεδούργου· ακολούθως όμως ο υίος και διαδοχος αύτου Βολεσλαυος ο Ισχυρός (992-1025) τη συγκαταθέσει του αυτοκράτορος της Γερμανίας 'Οθωνος του Γ' απήλλαξε την πολωνικήν Έκκλησίαν της μαγδεδουργικής μητροπόλεως και ίδρυσεν ίδιαν άρχιεπισκοπήν

4. Τὸν Χριστιανισμὸν ἀμέσως παρὰ τῆς ἡμετέρας Ἐκκλησίας και δή έκ Κωνσταντινουπόλεως έδέχθησαν και οι Ούγγροι, οίτινες καθ' όλας τὰς πιθανότητας φυλής ταταρικής έγκατεστάθησαν έν τή άρχαία Παννονία περί τὰ τέλη τοῦ Θ΄ αἰῶνος. Οἱ βυζαντινοί χρονογράροι Κεδρηνός (ἔχδ. Βόννης τόμ. 2, σελ. 328) και Ζωναράς (ξχδ. Migne τόμ. 135, σελ. 104) διηγούνται ότι χατά το 950 έπί ττς βασιλείας Κωνσταντίνου του Πορφυρογεννήτου (912-959) άρίκετο είς Κωνσταντινούπολιν ήγεμών τις των Ούγγρων (Τούρκων ονομαζομένων) Βουλουσουδής η Βολογουδής λεγόμενος, όστις ζητήσας νὰ ἀσπασθή τὸν χριστιανισμὸν ἐδαπτίσθη καὶ τιμηθείς τῷ ἀξιώματι του πατρικίου ἐπανέκαμψεν εἰς τὰ ίδια ἐκτὸς τούτου μετ' ολίγον παρουσιάσθη είς Κωνσταντινούπολιν και έτερος άργων των Ουγγρων Γυλάς, όστις έπίσης βαπτισθείς και πολλών δώρων πληρωθείς, έλαβε μεθ' έαυτοῦ καί τινα μοναχὸν Ἱερόθεον, χειροτονηθέντα ύπὸ τοῦ πατριάρχου Θεοφυλάκτου ἐπίσκοπον Τουρκίας. 'Ο Βουλουσουδής δὲν ἔμεινε πιστὸς είς Χριστόν, άλλά μετέπεσε μετ' όλίγον είς τὸν ἐθνισμόν, μάλιστα ἡττηθείς ὑπὸ "Οθωνος του Α' τὸ 955 ἀπηγχονίσθη: ὁ Γυλᾶς ὅμως διαττρήσας τὸ νέον θρήσκευμα συνετέλεσε πολύ διά του ἐπισκόπου Ἱεροθέου είς τὴν ἐκχριστιάνισιν τῆς χώρας, τοῦτο δὲ μαρτυρείται οὐ μόνον ὑπὸ τῶν χρονογράφων, ἀλλὰ καὶ ὑπὸ τῶν πολλαχού της χώρας ιδρυθέντων έλληνοσλαυίκῶν μοναστηρίων, ών

πολλά διετηρούντο μέγρι του ΙΓ΄ αίδινος (πρόλ. Safarik, Glagolitische Fragmente, Prag 1857 σελ. 58-). 'Αλλ' ἡ ἐν Ούγγαρία Έχχλησία μετ' όλίγον βλέπομεν ότι ἀποδάλλει τὸν ἀνατολιχὸν τύπον καὶ διὰ τῶν γερικνῶν ἀποστόλων προσκολλᾶται εἰς τὴν ῥωμαϊκήν Έκκλητίαν. "Ηδη δηλ. διά της έπι "Οθωνος του Α΄ (955) νίκης των Γερμανών κατά των Ούγγρων, ἐπεκράτησαν οἱ πρώτοι ἐν Ούγγαρία, διάφοροι δὲ κήρυκες τοῦ Εὐαγγελίου καὶ μάλιστα ὁ ἐπίσκοπος Παταδίου (Passau) Ιλλιγρίμος έκαλλιέργηταν τὸ έργον· τούτοις συνεδέθη μετ' όλίγον καὶ ὁ ήγεμών της χώρας Γεϊσὰ (992 -997), όστις λάβων είς κοινωνίαν γάμου τὴν θυγατέρα τοῦ Γυλά Σαρόλταν, έδαπτίσθη, συνήργησεν είς την διάδοσιν του Χριστιανισμού καὶ συμμαγήσας μετὰ τοῦ "Όθωνος συνεπλήρωσε τὴν ἔνωσιν τῆς Ούγγαρίας μετά της ρωμαϊκής Έκκλησίας. Τον Γεϊσά διεδέγθη έν τε τῷ θρόνῳ καὶ τῆ γριστιανίσει τῆς χώρας ὁ υίὸς αὐτοῦ, ὁ ἄγιος Στέφανος (997-1038), όστις νυμφευθείς την άδελφην του μετά ταυτα αὐτοχράτορος 'Ερρίκου τοῦ Β' Γιζέλαν, κατέβαλεν ἐπανάστασίν τινα των έθνιχων, παρέσχε τη χώρα αύτου πολίτευμα και νόμους, ιδρυσε την έν Γράν άρχιεπισχοπήν μετά 10 έπισχοπών και κατά τό 1000 παρὰ τοῦ πάπα Σιλβέστρου τοῦ Β΄ ἔλαβε τὸν βασιλικὸν στέφανον, όστις κατά τὴν περιγραφὴν τῶν νεωτέρων, ἐπὶ μὲν τοῦ μετώπου έφερε τὸν Χριστὸν μετὰ τῶν γραμμάτων Ι. Χ. καὶ δεξιόθεν τους άργαγγέλους Γαβριήλ και Μιγαήλ, έπι δὲ τοῦ χρυσοῦ κύκλου τούς μάρτυρας Κοσμᾶν, Γεώργιον, Δημήτριον καὶ Δαμιανόν καὶ ὅπισθεν έχτὸς τοῦ αὐτοχράτορος Κωνσταντίνου τοῦ Πορφυρογεννήτου, δύο έτέρας κεφαλάς, τὴν μὲν παριστῶσαν τὸν Γεϊσὰ μετὰ τῶν λέξεων Κράλης Τουρχίας, τὴν δὲ τὸν ἀδελφὸν τοῦ βασιλέως τῆς Βουλγαρίας μετά της έπιγραφής Μιχαή. Ι Δούκας έκτὸς τούτου έπὶ τοῦ χρανίου τοῦ στεράνου ὑπάρχει ἡ εἰκών τοῦ Χριστοῦ μετὰ 8 ἀποστόλων καὶ λατινολογγοδαρδικῶν γραμμάτων, ἄτινα, λέγεται ὅτι προσετέθησαν ὑπὸ τοῦ πάπα εἰς τὸν στέφανον, ὸν ἀποστείλας ὁ Στέφανος εἰς 'Ρώμην εζήτει την παπικήν εύλογίαν και επικύρωσιν. Έπι των διαδόχων του Στεφάνου άνεφάνη και αύθις ἐπανάστασίς τις τῷν ἐθνικῶν Ούγγρων, άλλα κατεστάλη ύπο Λαδισλαύου του άγιου (107795· πρόλ. Thietmar, Chronik.—Mailath, Geschichte d. Magyaren, Wien 1828.—Fessler, Gesch. von Ungarn, Lpz.1868.
—Dümmler, Pilgrim von Passau, Leipz 1854 και Schröckh K-G. Τόμ. 21 σελ. 526—).

### § 104.

#### Ο ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΌΣ ΠΑΡΑ ΤΟΙΣ ΧΑΖΑΡΟΙΣ ΚΑΙ ΒΟΥΛΓΑΡΟΙΣ.

- Πρόλ. την εν § 103 φιλολογίαν καὶ τοὺς μετὰ Θεοράνην 4,13.—Συμεων Μάγιστρον κεφ. 21—25. Λέοντα Διάκονον σελ. 238 (ἔκδ. Βόννης). Γεώργ. Κεδρηνόν τόμ. 2, σελ. 151 καὶ 185. Φωτίου ἐπιστολ. Α΄ πρὸς Μιχαήλ, ἄρχοντα τῶν Βουλγάρων. Schafarik, slavische Alterthümer, Leipz. 1814. Kurtze Uebersicht d. ält. Kirchenslavischen Literatur Lpz. 1818. C. J. Jirecek, Geschichte der Bulgaren, Prag 1875 κτλ.
- 1. 'Απὸ τῆς ήμετέρας 'Εκκλησίας κατὰ τὴν περίοδον ταύτην παρέλαδον τὸν Χριστιανισμόν καὶ δύο ταταρικοὶ λακί, οἱ Χάζαροι καὶ οί Βούλγαροι. Οι Χάζαροι φυλή άγρια καὶ ἰσχυρά, ἐγκατεστημένη κατά τὴν Θ΄ έκατονταετηρίδα έν ταϊς μεταξύ του Βόλγα καὶ τῆς Αζοφικής θαλάσσης χώραις, ώς και εν τη χερσονήσω της Χερσώνος, άπέστειλαν τὸ 850 πρὸς τὸν αὐτοχράτορα τοῦ Βυζαντίου Μιχαὴλ τὸν Γ΄ πρεσδείαν, ζητούντες διδασκάλους καὶ κήρυκας του Ευαγγελίου, καθόσον μάλιστα προσετίθουν ότι οί Ίουδαΐοι καὶ οί Σαρακηνοί ήμιλλώντο να χερδήσωσιν αὐτούς ὑπὲρ ἐαυτών ἡ αὐλή τότε τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀπέστειλε πρὸς αὐτοὺς τὸν ἀδελφὸν τοῦ Μεθοδίου, τὸν Ιερὸν Κύριλλον, ὅστις ἐδικαίωσε τὰς ἐλπίδας αὐτης ἐπιστρέψας πολλούς είς Χριστόν: φαίνεται όμως ότι ο Χριστιανισμός δέν έξενίκησε τελείως, διότι ὁ κατά τὸ 921 περιηγηθείς τὴν χώραν μωαμεθανός 'Αχμέτ Φοσλανί, έκτὸς τῶν Χριστιανῶν εὐρεν αὐτόθι καὶ μέγαν αριθμόν. Τουδαίων και Μωαμεθανών (πρόλ. Mémoires de l' Akadémie des sciences de St. Petersbourg 764. 8, 1822). Τὸ χράτος τῶν Χαζάρων διετηρείτο μέχρι του 1016, ὅτε οἱ Ῥῶσσοι ύπέταξαν αὐτοὺς ὑπὸ τὸ σκηπτρον αὐτῶν.
- 2. Έπιτυχέστερον διεδόθη ὁ Χριστιανισμὸς παρὰ τοῖς Βουλγάροις. Οὐτοι κατοικοῦντες περὶ τὴν Κασπίαν θάλασσαν, ἐγκατέλιπον

κατά τὸν Ε΄ αἰῶνα τὰς ἐστίας αὐτῶν καὶ προελάσαντες πρὸς δυσμάς διέδησαν τὸν Δούναδιν καὶ ϊδρυσαν ἐν Μοισία καὶ Θράκη Ιδιον βουλγαρικόν κράτος. Οι Βούλγαροι ούτοι συγχωνευθέντες μετά του έν ταις χώραις ταύταις σλαυϊχού πληθυσμού, εδέχθησαν ήδη κατά το 800 τήν σλαυωνικήν γλώσσαν, εν δε τοῖς μετά τοῦ βυζαντινοῦ κράτους πολέμοις αὐτῶν ἔλαδον καὶ τὰ πρῶτα σπέρματα τοῦ Χριστιανισμοῦ. "Ηδη το 820, ώς άναφέρει ο Κεδρηνός, κατά τὴν ἄλωσιν τῆς 'Αδριανουπόλεως ύπὸ τοῦ ήγεμόνος τῶν Βουλγάρων Κρούμου μεταξύ τῶν αίχμαλώτων ήν και ὁ ἐπίσκοπος τής πόλεως Μανουήλ, ὅστις μετενεχθείς είς Βουλγαρίαν πολλούς τῶν Βουλγάρων πρὸς τὴν ὀρθόδοξον πίστιν μετήγαγε· καὶ ἐτελεύτησε μέν μετ' ὀλίγον τὸν μαρτυρικὸν θάνατον ο Μανουήλ, διότι ο διάδογος του Κρούμου Κρυτάγων, βλέπων την διάδοσιν του Χριστινιασμού διήγειρε κατ' αύτου διωγμόν, ούχ ήττον όμως καὶ έτεροι χριστιανοί αἰγμάλωτοι εἰργάζοντο ἐν Βουλγαρία πρὸς διάδοσιν αὐτοῦ, ὡς π. χ. ἀναφέρεται Κωνσταντίνός τις ἡ θεόδωρος Κυφαρᾶς  $\hat{\eta}$  Κουφαρᾶς (850). Έν τούτοις  $\hat{\eta}$  ἐκχριστιάνισις χυρίως τῶν Βουλγάρων πίπτει χατὰ τὸ 861 · χατά τινα δηλ. ἀνταλλαγήν αίχμαλώτων μεταξύ Βουλγάρων και Βυζαντινών, είς Βουλγαρίαν ἐπέστρεψεν ἡ ἀδελφή τοῦ ἡγεμόνος Βογόριος, ήτις ἀνατραφείσα έν Κωνσταντινουπόλει χριστιανικώς και ύποστηριζομένη ύπο του ἐπισήμου τῶν Σλαύων ἀποστόλου Μεθοδίου, εἰργάζετο πρὸς ἐπιστροφήν τοῦ ἀδελφοῦ αὐτῆς: ἀλλ' ὅ,τι δὲν κατώρθωσαν οὐτοι διὰ των λόγων, τουτο έπετεύχθη ύπο δύο έξωτεριχών γεγονότων, το μέν ύπὸ είκόνος τινὸς παριστώσης τὴν δευτέραν τοῦ Κυρίου παρουσίαν καὶ κρίσιν και ζωγραφηθείσης ύπο του Μεθοδίου, το δε ύπο λοιμου φοβερου, ἀποσοδηθέντος διὰ δεήσεων πρός τὸν Θεὸν τῶν Χριστιανῶν Τὰ γεγονότα ταυτα ένίσχυσαν τὰς γριστιανικὰς ἐντυπώσεις του Βογόριος καὶ οὕτω βαπτισθεὶς τὸ 861 μετωνομάσθη Μιχαήλ τὸ παράδειγμα του ήγεμόνος δεν ήχολούθησαν άμέσως πάντες, μάλιστα ήγέρθη καὶ στάσις τις, τὴν ὁπωίαν ὁ Βόγορις κατέδαλε διὰ τοῦ ξίρους, βαθμηδόν όμως πάσα ή χώρα έχριστιάνισεν. Ούτως ή Βουλγαρία έδέχθη τὸν Χριστιανισμὸν ἀπὸ τῆς ἐχκλησίας Κωνσταντινουπόλεως, αναμφιδόλως δε είς το μέγα τουτο έργον συνετέλεσε και ο ίερος ψώτιος, όστις εν τη πρός τον Μιχαήλ περιπύστω έχεινη επιστολή ώνόμαζεν αυτόν καλόν άγαλμα των αυτου πόνων και των πνευματικών ώδινων εύγενες και γνήσιον γέννημα (έπιστολ. 6 εκδ. Βκλέττα). 'Αλλ' ή ρωμαϊκή έκκλησία, ήτις πανταχοῦ ἐξήπλου τὰ δίκτυα αὐτης, ήδη το 866 κατώρθωσε να προσελκύση πρός έαυτην τον Βόγοριν καὶ τὸν βουλγαρικὸν λαόν, ἐξαποστείλασα δ' εἰς Βουλγαρίαν δύο Ἰταλούς έπισκόπους καὶ πληθύν φρατόρων μετέστησε τὸ reoπarèc εἰς εὐσέβειαν καὶ νεοσύστατον ἔθνος εἰς τὰς ἰδίας αὐτης πλάνας καὶ καινοτομίας (ἐπιττλ. Φωτίου 4). Έν τούτοις αι μηχανορραφίαι τοϋ βιαίου και τυραννικού της 'Ρώμης πρωθιεράρχου Νικολάου Α' είς οὐδὲν Ισχυσαν, διότι διάροροι έκ Κωνστ/πόλεως ένέργειαι κατώρθωσαν έπλ τέλους νὰ ἐπαναγάγωσι τὴν Βουλγαρίαν εἰς τοὺς χόλπους τῆς μητρὸς αύτης. Οϋτως έχραταιούτο παρά τοις Βουλγάροις ο Χριστιανισμός, μάλιστα διά τζε είς τὸ σλαυωνικὸν μεταρράσεως τῶν βιδλίων τζε άγίας Γραφής, τής λειτουργίας καὶ ἐτέρων ἐκκλησιαστικῶν συγγραμμάτων ύπὸ τοῦ Μεθοδίου καὶ Κυρίλλου καὶ τῆς μεταβάσεως πολλῶν μαθητῶν αὐτῶν εἰς Βουλγαρίαν, γενομένης μετὰ τὸν θάνατον του ίερου Μεθοδίου (885) ήχμασε πολλαχώς ή έκει Έκκλησία οί γενναΐοι έχεινοι μαθηταί των σλαύων άποστόλων χαταδιωχθέντες έκ Μοραβίας και Παννονίας, ειργάσθησαν σπουδαίως έν Βουλγαρία ύπερ της σλαυωνικής φιλολογίας, τοιαύτας δ' έντυπώσεις άρηχαν τοις Βουλγάροις, ώστε οὐτοι μετὰ θάνατον ἐτίμησαν αὐτοὺς ὡς ἀγίους (Sedmipotscheni, οι άγιοι έπτάριθμοι). Ὁ ὑπὲρ τῶν γραμμάτων ούτος ζήλος διετηρήθη και μετά ταυτα έν Βουλγαρία, ύπεστηρίχθη δὲ πρὸ πάντων ὑπὸ τοῦ ἡγεμόνος Συμεών (888—927), ὅστις οὐ μόνον εβοήθει τους λογίους, άλλά και ό ίδιος κατεγίνετο περί τὰ γράμματα. Έπι τοῦ ήγεμόνος τούτου ή βουλγαρική Έκκλησία τὴν έδραν αὐτης ἔχουσα ἐν ᾿Αχίρδι παρίσταται ὡς ἀνεξάρτητος, μάλιστα λέγεται ότι ό Άγριδος έσφετερίσθη καὶ τὸν τίτλον τοῦ πατριάργου (Farlati, Illyricum sacrum VIII, 195.—Wiltsch K-Geographie τόμ. 1, σελ. 432). 'Αλλ' ή άκμη αύτη της βουλγαρικής Έκκλησίας, τὸ μὲν ένεκα της αιρέσεως τῶν Βογομίλων, τὸ δὲ ένεκα τῶν συνεχών πολέμων τών Βουλγάρων κατέπεσεν, ή δὲ Βουλγαρία διὰ Βασιλείου του Β' η Βουλγαροκτόνου (1018) ἀπώλεσε την άνεξαρτησίαν αὐτης.

#### § 105.

#### Ο ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ ΠΑΡΑ ΤΟΙΣ ΡΩΣΣΟΙΣ ΚΑΙ ΠΑΤΖΙΝΑΚΑΙΣ.

Πρόλ. Φωτίου, ἐγχύχλιον ἐπιστολὴν πρός τοὺς ἀνατολιχούς. — Μετὰ Θεοράνην σελ. 312. — Κεδρηνὸν τόμ. 2, σελ. 173. — Νέστορος Χρονικόν, μετά ρρ. γερμαν. ὁπὸ Schlözer, Götting. 1802. - - Καραμζίνου, ίστορίαν τῆς 'Ρωσσίας, μετάρρ. Κροκιὸὰ τόμ. 1, σελ. 119. — Κούμα, 'Ιστορίαν τῶν ἀνθρωπίνων πράξεων τόμ. 4, σελ. 361. — Φιλαρέτου Τσέρνικωρ, 'Ιστορίαν τῆς ῥωσσ. 'Εκκλ. μετάρρ. γερμ. ὑπὸ Blumenthal, Frank. 1872. — Μωραδιέρ, 'Ιστορ. τῆς ῥωσσ. 'Εκκλ. μετάρρ. Βαλλιάνου. — Strahl, Gesch. d.' russ. Kirche Halle 1830. — Schmitt, Kritische Geschichte der neugriech. und pussisch. Kirche, Mainz 1840. — Their.er, neuste Zustände d. kathol. Kirche beiden Ritus, Augsb. 1841. — Schlosser, die morgenländische orthodoxe russ. Kirche, Heidelb. 1853. — Hefole, die russ. Kirche, in Beiträgen für K-G. Tübingen 1864. — Basaroff, die russ. orthod. Kirche Stuttg. 1873. — Neander K-G τόμ. 6, σελ. 73. — Schröckh K-G τόμ. 21 σελ. 507. — Kurtz, Handb. d. K-G, τόμ. Α΄ 3, σελ. 150 κτλ. — Ηερὶ δὲ τῶν Πατζινακῶν, Κεδρηνόν σελ. 586. — Ζωναρᾶν βιόλ. 17, 26 καὶ Lebeau, Histoire du Bas-Empire, ἔκὸ. Saint-Martin, τόμ. 14, σ. 361.

1. Καίτοι ο χρονογράφος των Ρώσσων Νέστωρ τον ἀπόστολον 'Arδρέαν θεωρεί κατά την παράδοσιν κηρύξαντα πρώτον το Εύαγγέλιον έν Κιέβω και έκετθεν έν Νοβογορόδω, πάντες δ' οι νεώτεροι ίστορικοί πιθανόν θεωρούσιν ότι πρωίμως ο Χριστιανισμός έγνώσθη έν τοίς νοτίοις μέρεσι της Ρωσσίας, έν τούτοις ότε δρώσσος ήγεμών 'Ρουρίκ ϊδρυσε το 862 το ρωτσικόν κράτος, αί εν αυτῷ σλαυϊκαί φυλαί μικράν η οὐδεμίαν είγον γνώσιν της χριστιανικής θρησκείας. "Ήδη όμως τὸ 866 ὁ Ιερὸς Φώτιος διηγεϊται ότι οι 'Pώς την είς Χριστόν πίστιν της προτέρας άσεβείας η λλάξαντο . . . . καὶ την των Χριστιανών καθαράν και άκιβδη.lor θρησκείαν της έ.l.lηνικής καὶ άθέου δόξης, ἐτ ή κατείχοντο πρότερον ἀντη llάξαντο, έν ύπηκόων έαυτούς και προξένων τάξει, άντι της πρό μικρου καθ' ήμων λεηλασίας καὶ τοῦ μεγάλου τολμήματος, άγαπητούς έγκαταστήσαντες και έπι τοσούτον αυτούς ο τής πίστεως πόθος καὶ ζήλος ἀνέφλεξεν, ώστε καὶ ἐπίσκοπον καὶ ποιμένα δέξασθαι καὶ τὰ τῶν Χριστιανῶν θρησκεύματα διὰ πολίξης σπουδής καὶ

έπιμε leίας ἀσπάζεσθαι. "Ο, τι διηγείται ὁ ίερὸς πατριάρχης, τοῦτο βεδαιούται ύπο του Νέστορος και των βυζαντινών χρονογράφων έξ αὐτῶν δηλ. μανθάνομεν ὅτι κατά τ:να ἐκστρατείαν τῶν ἡγεμόνων 'Ασχόλδου και Δίρ, εν τοιχύτη άπορία περιήλθον οι εν Κωνσταντινουπόλει, ώστε ὁ αὐτοχράτωρ Μιγατλ ὁ Γ' καὶ ὁ Φώτιος ἐπὶ τέλους κατέρυγον είς τὰς πρὸς τὸν Θεὸν δεήσεις, ἔλαδον τὴν ἐν Βλαχέρναις τηρουμένην έσθητα της Θεοτόχου και μετά δημοτελή λιτανείαν εβάπτισαν αὐτὴν εἰς τὰ ὕδατα τοῦ Κερατείου κόλπου ἀμέσως τότε έξεγερθείσα φοβερά λαίλαψ κατέστρεψε τὰ μονόξυλα τῶν Ῥώσσων, οι δὲ ἡγεμόνες αὐτῶν καταπτοηθέντες ἐπέστρεψαν εἰς Κίεδο, καὶ ἐζήτησαν ἐκείθεν χριστιανούς Ιερείς. 'Ακολούθως μανθάνομεν ὅτι καὶ ὁ Μακεδών Βασίλειος προσείλκυσε πολλούς τῶν Ῥώσσων εἰς τὸν Χριστιανισμόν, ὁ δὲ Ιερὸς Ἰγνάτιος ἀπέστειλεν εἰς Ῥωσσίαν καὶ ἐπίσχοπον. Άλλὰ καὶ μεθ' όλα ταῦτα καὶ τὸ ὑπὸ Λέοντος τοῦ  $\Sigma$ οροῦ άναρερόμενον, ότι ή 'Ρωσσία άπετέλει την 64 έπαργίαν των ύπο τον Κωνσταντινουπόλεως τελούντων, δέν πρέπει όμως να υποθέσωμεν ότι ὁ Χριστιανισμός εὐρέως διεδόθη έν Ρωσσία, διότι ήδη μέν ὁ 'O.lèr και οι Βογιάραι των 'Ρώσσων εν ταις μετά των Βυζαντινών συνθήχαις (907-911) ώμνυον είς τὸν Περούτ (θεὸν τῆς βροντῆς) καὶ πὸν Βολὸς (θεὸν τοῦ πολέμου), ἐν δὲ τἢ ἐπὶ Ἰγώρ καὶ Ῥωμανοῦ του Λεκατηνου (945) συνθήκη έκτες των έθνικων αυτών θεών ώμνυον καὶ εἰς τὸν Χριστὸν καὶ δὴ τὴν ἐν Κιέδω μητροπολιτικήν ἐκαλησίαν του προρήτου Ήλιου. Μετά τον θάνατον του Ίγωρ ή σύζυγος αὐτοῦ "Ολγα διοικήσασα ἐπί τινα γρόνον τὸ κράτος, ἀκολούθως παρέδωκε τὰς ἡνίας της κυδερνήσεως είς τὸν ἐνηλικιωθέντα υἰὸν αύτης Σβετοσλαθον (955), αύτη δὲ ἐπηρεασθεϊσά πως ὑπὸ τοῦ ἐν Κιέβφ Χριστιανισμού έρχεται είς Κωνσταντινούπολιν, λαμβάνει τὸ βάπτισμα ἀπὸ τῶν γειρῶν τοῦ πατριάργου Πολυεύκτου καὶ μετονονομασθείσα 'Ε. lérη ἐπιστρέρει ἔίς τὴν πατρίδα αὐτης ή "Ολγα ἀπέθανε τὸ 969, σαίνεται όμως ότι οὐδὲν ἢ μικρὰ κατώρθωσε πρὸς διάδισιν του Χριστιανισμού και έδραίωσιν αὐτου, διότι ὁ Σβετοσλαύος οὐ μόνον δεν εδέγθη αὐτὸν ἀλλὰ μᾶλλον και κατεγέλα και περιεφρόνει.

2. Ό Σβετοσλαύος († το 872) το χράτος αὐτοῦ διήρεσε με-

ταξύ τῶν τριῶν αὐτοῦ υίῶν, ἀλλ' ἤδη τὸ 980 ὁ Βλαδίμηρος κατώρθωσε νὰ συνενώση αὐτό. Ἐπὶ τοῦ ἡγεμόνος τούτου ὁ ἐθνισμὸς άνεζωπυρήθη, τὰ ζόανα τοῦ Περούν ἀνεκαινίσθησαν καὶ κατὰ τὸν θρίαμβον τὸν ἐπὶ τῆ ἀλώσει τῆς Γαλικίας τὸ 983 ἐθυσιάσθησαν καὶ δύο χριστιανοὶ Θεόδωρος καὶ 'Ιδάν. Έν τούτοις μετ' όλίγον βλέπομεν τὸν Βλαδίμηρον κατανοούντα τὸ μηδαμινὸν του έθνισμού καὶ προσκλίνοντα είς τὸν Χριστιανισμόν. Κατὰ ῥωμαντικόν τι διήγημα, μή στερούμενον πάντως ίστορικής βάσεως, ένερανίσθησαν πρό του Βλαδιμήρου διαρόρων λαῶν πρεσδεῖαι συνιστῶσαι τὰ θρησκεύματα αὐτῶν· ὁ Βλαδίμηρος ἀποπέμψας τοὺς μὲν βουλγάρους μωαμεθανούς, διότι ή θρησκεία αὐτῶν ἀπαγορεύει τὸν οἶνον, τὴν χαράν τῶν Ῥώσσων, τοὺς δὲ ἐχ Χαζαρίας Ἰουδαίους, διότι οἱ Ῥῶσσοι δὲν θέλουσι νὰ λατρεύωσι θεῷ, ὅστις διεσκόρπισεν ἐπὶ προσώπου τῆς γής τούς λατρευτάς αὐτοῦ καὶ τούς παπιστάς, διότι οἱ πρόγονοι τῶν Ρώσσων δὲν ἐδέχθησαν ἀπὸ τοῦ πάπα τὴν χριστιανικὴν πίστιν, προσφικειώθη μαλλον τὸν έλληνα φιλόσοφον Κωνσταντίνον καὶ τοσούτον συνεκινήθη ύπὸ τῶν λόγων αὐτοῦ καὶ μάλιστα ἐπὶ τῆ ὄψει είχονος τινός της δευτέρας παρουσίας, ώστε άνεφώνησε, μαχάριοι οί δίκαιοι, ταλαίπωροι δε οι άμαρτωλοί ο Κωνσταντίνος παρέπεμψε τότε τὸν Βλαδίμηρον εἰς τὸ βάπτισμα καὶ πληρωθεὶς πλουσίων δώρων άνεχώρησεν. Ο Βλαδίμηρος όμως χυμαινόμενος έτι μεταξύ τῶν διαφόρων τούτων θρησκευμάτων ΐνα έρευνήση ακριβέστερον περί έκάστου, ἀποστέλλει το 987 δέκα Βογιάρους είς τὰ διάφορα αὐτῶν κέντρα· οὐτοι μετὰ δυσαρεσκείας ἀναγωρήσαντες ἀπὸ τής γώρας τῶν παρὰ τὸν Βόλγαν Βουλγάρων καὶ τῶν Γερμανῶν, ὅταν ἔφθασαν είς Κωνσταντινούπολιν καὶ είσηλθον είς τὸν ναὸν της άγίας Σορίας, τοσούτον έξέστησαν έπὶ τῆ καλλονῆ τῆς θείας λατρείας καὶ λειτουργίας, τελουμένης ύπο του πατριάρχου ένώπιον του αὐτοκράτορος Βασιλείου, ώστε επιστρέψαντες είς την πατρίδα αὐτῶν διεσκόρπισαν πάσαν άμφιδολίαν άπό της καρδίας του ήγεμόνος αύτων. Ό Βλαδίμηρος τότε ἀποφασίσας νὰ δεχθή τὸν Χριστιανισμὸν ἀπὸ τῆς άνατολικής Έκκλησίας, άφου έκυρίευσε την έλληνικήν πόλιν Χερσωνα, απήτησε παρά του αὐτοχράτορος του Βυζαντίου ώς σύζυγον

την αδελρην αυτού "Arrar" ὁ Βασίλειος εδέχθη τοῦτο ὑπὸ τὸν ὅρον όπως βαπτισθή ὁ Βλαδίμηρος καὶ ούτως ἡ "Αννα συνοδευομένη ὑπὸ πολλών κληρικών μετέβη είς 'Ρωσσίαν και έγένετο μάρτυς του βαπτίσματος τοῦ ἡγεμόνος τῶν Ῥώσσων, μετονομασθέντος Βασιλείου (988). μετ' όλίγον έχινήθη σφοδρός χατά της είδωλολατρείας πόλεμος, τὰ ἐθνικὰ ἀγάλματα κατεστράφησαν, τὸ ξόανον τοῦ Περούν προσδεθέν έν τη οὐρα ἴππου περιϋδρίσθη και κατερρίφθη είς τὸν Βορισθένην και έπι τέλους διάταγμα του ήγεμόνος προσεκάλει πάντας τους υπηχόους αυτου ίνα δεχθώσι το βάπτισμα. ότε δὲ ο Βασίλειος ξφθασε κατά τὴν δρισθεϊσαν ἡμέραν εἰς τὰς ὄχθας του ποταμου, ἄπειρον πλήθος λαου έρριφθη είς τὰ ρετθρα του Βορισθένους, οἱ ἱερετς ἐπὶ σχεδιών ετέλουν το βάπτισμα και ο ήγεμών γονυκλινής προσηύχετο. Ουτως έστερεώθη ὁ Χριστιανισμὸς ἐν Κιέδω καὶ ἀλλαχου τζς 'Ρωσσίας, πανταχού του κράτους άνηγέρθησαν έκκλησίαι καὶ σχολεία, ή δὲ ὑπὸ τῶν σλαύων ἀποστόλων γενομένη μετάφρασις τῶν ἀγίων Γραφών άπετέλεσε την βάσιν της θρησκευτικής και ήθικης μορφώσεως τοῦ λαοῦ. διὰ τοῦτο ἡ ρωσσική Ἐκκλησία εὐγνωμονοῦσα τῷ Βασιλείω και τη "Αννη τιμα άμφοτέρους ως άγιους, τον δὲ Βασιλειον ανέκαθεν έχαρακτήρισεν ώς Μέγαν καὶ ισαπόστολον. Ὁ Χριστιανισμός κατά πολλά ύπεστηριχθη και έκραταιώθη και έπι του κυρίως διαδόχου του Βλαδιμήρου, του 'Ιεροσλαύου (1019-54), του 'Ιουστινιανού των 'Ρώσσων, όστις διά του νομικού αύτου κώδικος, της ίδρύσεως έκκλησιών, μοναστηρίων και σχολείων, της έξυψώσεως της θείας λατρείας και της διεγέρσεως του ενδιαφέροντος πρό; τάς τέγνας καὶ τὰς ἐπιστήμας πολύ συνετέλεσεν είς τὴν πολιτικὴν καὶ θρησκευτικήν μόρρωσιν του λαού αύτου έπι των ήμερων του Ίεροσλαύου ή 'Ρωσσία συγχατελέγετο πλέον μεταξύ των χριστιανιχών χρατών.

3. 'Ως τελευταΐον λαόν, ὅστις κατὰ τὴν περίοδον ταύτην ἐδέχθη τὸν Χριστιανισμὸν ἀπὸ τῆς ἡμετέρας Ἐκκλησίας ἀναφέρομεν τοὺς Πατζιτάκας. Οὐτοι σκυθικῆς καταγωγῆς ὅντες κατώκουν τὰς μεταξὺ τοῦ Δουνάδεως καὶ τοῦ Βορισθένους χώρας μέχρι τῆς Παννονίας, ἐπὶ δὲ τῆς βασιλείας Κωτσταττίτου τοῦ Μοτομάχου (1042—55)

μερίς τις αὐτῶν ὑπ' ἀρχηγὸν τὸν Κεγένην ἀποστατήσασα ἀπὸ τοῦ ήγεμόνος  $Tv
ho lpha \chi$  διέδη τὸν Δούναδιν καὶ ἀποκατέστη παρὰ τὸ  $\Delta$ ορόστολον εν τινι νήσφ. ὁ Κεγένης ἐλθών μετ' ὀλίγον εἰς Κωνσταντινούπολιν και γενόμενος δεκτός ύπο του αυτοκράτορος εδαπτίσθη, ξλαδε τὸν τίτλον τοῦ πατριχίου χαὶ ἐπιστρέψας εἰς Χριστὸν χαὶ τοὺς ύπ' αὐτὸν  $\Pi$ ατζινάκας περί τὰς  $20{,}000$  ἐγκατέστη εἰς τὰς παρὰ τὸν Ἰστρον χώρας. 'Αλλ' ὁ Τυρὰχ ἐκδικούμενος τὸν Κεγένην καὶ τούς Βυζαντινούς διέρχεται καὶ αὐτὸς τὸν Δούναδιν μετὰ 800,000 και ἐπιπεσών κατὰ τζε χώρας ληίζεται και καταστρέφει αὐτήν. κατά του Τυράχ τότε άποστέλλεται ό Κεγένης μετά Πατζινακῶν καὶ Βυζαντινών και, τὸ μὲν διὰ τοῦ πολέμου, τὸ δὲ ἔνεκα ἀσθενείας καταλαβούσης τους περί τον Τυράχ άναγκάζουσιν αυτούς νά παραδώσωσι τὰ ὅπλα. Οἱ Βυζαντινοὶ μὴ ἀκολουθήσαντες τὴν συμδουλὴν του Κεγένους του κατασφάζαι αυτούς ήδηδόν, διεσκέδασαν αυτούς είς τὰς ἐρήμους τότε γώρας τῆς Βουλγαρίας καὶ ἐγκατέστησαν εἰς τάς πεδιάδας της Σαρδικής, Ναϊσού και Είτζαπέλου, πολλοί δὲ και έξ αὐτῶν βαπτισθέντες έχρησιμευον τῆ αὐτοχρατορία ὡς σύμμαχοι.

#### KETAAAION B'.

#### ΑΙΡΕΣΕΙΣ ΚΑΙ ΣΧΙΣΜΑΤΑ.

#### A'.

#### EIKONOMAXIA (726—842).

Πρόλ. χαθόλου Νιχηφόρου Κωνσταντινουπόλεως ίστορ. σύντομον (ἔχδ. Migne, σελ. 957). — Θεοφάνην (ἔχδ. Βόννης, τόμ- 1, σελ. 600). — τοὺς μετὰ Θεοφάνην (ἔχδ. Βόννης). — Γεώργιον μ ναχόν. — Συμεὼν Λογοθέτην. — Λέοντα γραμματικόν. — Ι. Λαμασχηνοῦ ἀπολογητικοὺς ὑπὲρ τῶν ἱερῶν εἰχόνων. — Θεοδώρου τοῦ Στουδίτου τὰ σχετικὰ συγγράμματα καὶ τὰς ἐπιστολάς. — L. Maimburg, hist. de l'Hérésie des Ikonoklastes, Paris 1679. — Walch, Ketzerhistorie τόμ. 10 καὶ 11. — Schlosser, Geschichte der bilderstürmenden Kaiser, Frankf. 1812. — Marx, der Bilderstreit der byzantinischen Kaiser, Trier 1839. — Gförer K-Geschichte τόμ. 3, 1 σελ. 97. — Schröckh, K-G τόμ. 20, σελ. 533. Neander, K-G τόμ. 5, σελ. 253. — Kurtz, Handbuch d. K-G, τόμ. 1, 3, σελ. 4. — Hefele, Concilienges. τόμ. 3 καὶ 4. — τοῦ αὐτοῦ über das erste Lustrum

des Bilderstreits, Tüb. theol. Quartschrift 4857, 4: — Lenormant, La Grande Grèce, τόμ. 2, σελ. 386. — Μελετίου Έχχλ. Ίστορ., τόμ. 2, σελ. 214. Ζαμπελίου Βυζαντινάς Μελίτας σελ. 187-219. — Κ. Παπαρρηγοπούλου Ίστορ. τοῦ ἐλλ. ἔθνους τόμ. 3, σελ. 417 χτλ.

#### \$ 106.

### **ΛΕΩΝ Ο ΙΣΑΥΡΟΣ (714-741).**

1. Τὴν σειρὰν τῶν δογματικῶν ἐρίδων τῆς περιόδου ταύτης ἀνοίγει ή Είκονομαχία, γεγονός σπουδαιότατον διά τὴν άνατολικὴν Έχχλησίαν, άλλά δυστυχῶς μὴ προσηχόντως έχτιμηθέν ὑπὸ πολλῶν τῶν ἀρχαιοτέρων καὶ νεωτέρων Ιστορικῶν. Τὴν αἰτίαν τοῦ μεγάλου τούτου γεγονότος, ἀργομένου ἀπὸ Λέοντος τοῦ Ίσαύρου, ἄλλοι μὲν ἐνειδον ἐν τῆ ὑποσχέσει, ἢν δἢθεν ὁ αὐτοκράτωρ οὐτος ἔδωκεν Ίουδαίω τινὶ προειπόντι τὴν είς τὸν Ορόνον ἀνάδασιν, ἄλλοι δὲ ἐν τῷ ἐξωμότη Bησήho, συμβουλεύσαντι τὴν εἰχονομαχίαν τῷ Ἰσαύρω έπὶ σχοπῷ προσηλυτιστιχῷ καὶ ἄλλοι, καὶ δὴ ἐκ τῶν ἡμετέρων ἐν τῷ γενικῷ μεταρρυθμιστικῷ πνεύματι, τῷ κατέχοντι τότε τὸν πλεῖστον πληθυσμόν του βυζαντινού χράτους άλλα τα πράγματα δέν ξχουσιν ούτω, πιθανώτερον δὲ φαίνεται ὅτι ὁ Λέων εἰς τὸν κατὰ τῶν ίερῶν είχονων πόλεμον έχινήθη έχ λόγων πολιτιχῶν, διὰ τῆς ἐχχλησιαστικής δε ταύτης μεταρρυθμίσεως έσκόπει την ένίσγυσιν του καταρρέοντος χράτους. ή έλεεινή χατάστασις του βυζαντινού χράτους, ξριμαιον δυτος ἀπὸ πολλοῦ, τὸ μὲν ἀνθρώπων νωθρῶν καὶ ἀνικάνων όλως, τὸ δὲ τῶν πολλῶν καὶ φοδερῶν αὐτοῦ πολεμίων, τῶν πανταγόθεν περιστοιχιζόντων αὐτό, έλεεινοτέρα ἐφαίνετο εἰς τὸ στρατιωτικόν του Λέοντος όμμα, τοὺς ὑπηκόους αὐτου βλέποντος μετὰ τοσούτου ζήλου άτενίζοντας πρός τὰ της θρησκείας, μικρόν δὲ ἡ μηδαμῶς ένδιαφερομένους περί της πολιτικής αύτου καταστάσεως. ύπό στρατιωτικήν όψιν σταθμίζων τὰ πράγματα ὁ Λέων ἀναμφιβόλως ἐνόμιζεν ὅτι εἰς τὴν ἐξασθένισιν τοῦ χράτους συνετέλεσαν τὰ πολλὰ μοναστήρια καὶ οἱ μοναχοοί, ἡ προσήλωσις τοῦ λαοῦ εἰς τὰς νηστείας, τὰς τελετάς καὶ τὴν προσκύνησιν τῶν εἰκόνων, ἴσως δὲ τὰς ἐκκλησιαστικάς τελετάς ἀπεστρέφετο καὶ διότι οὐδὲν ἄλλο ἐν αὐταῖς ἐνέελεπεν, εί μή προλήψεις και δεισιδαιμονίας άναμφιβόλως δμως ό κύ-

ριος ούτος σχοπός του Λέοντος πρωίμως διεχλαδώθη χαι είς την διά της έχχλησιαστικής ταύτης μεταρρυθμίσεως εύχολωτέραν είσοδον τῶν Ἰουδαίων καὶ Μωαμεθανῶν εἰς τὸν Χριστιανισμόν, ὡς τοῦτο έξάγεται έχ τοῦ χατὰ τὸ 724 ἐχδοθέντος διατάγματος, ἐπιτάσσοντος την είς την Έχχλησίαν έπιστροφήν των Ίουδαίων, έχ της χατα τὸ 723 ἐπελθούσης ἐπὶ τοῦ χαλίφου Ἰεζιδ ἀποδολής τῶν ἱερῶν εἰκόνων ἀπὸ τοῦ χράτους τῶν ᾿Αράδων καὶ ἐκ τῆς ἐπιδρομῆς τοῦ Λέοντος χατά τῶν Μοντανιστῶν. Τίς όμως ὁ ἐμβαλών χαὶ ἐμπνεύσας τῷ Λέοντι τὴν ἰδέαν ταύτην, περὶ τούτου είναι δύσχολον νὰ ἀποφανθῆ τις, έχτὸς ἐὰν σπέρματα αὐτῆς συνήντησεν ἐν τῆ αίρέσει τῶν Παυλικιανών, ή παρά τισι έν τῷ βυζαντινῷ κράτει, ὡς μαρτυροῦσι τὰ ονόματα του Βησήρ και του έπισκόπου Νακωλείας Κωνσταντίνου, πρώτων συμβούλων και βοηθών του Ίσαύρου έν τῷ ἐγχειρήματι. Τὸ βέβαιον είναι ότι ο Λέων του σχεδίου αύτου κατήρξατο άπο των ίερῶν εἰχόνων. Είναι ἀληθὲς ὅτι ἐν τῆ προσκυνήσει τῶν Ιερῶν εἰχόνων συνέβαινον χαταχρήσεις, ώς π. χ. τὸ ἐχλέγειν ώς ἀναδόχους τῶν βαπτιζομένων τὰς είκόνας, τὸ ἀποξέειν τὴν βαφὴν αὐτῶν καὶ καταμιγνύειν τοῖς ἱεροῖς τῆς Εὐχαριστίας δώροις καὶ τὸ ἐναποθέτειν τὸν ίερον ἄρτον ἐπὶ τῶν γειρῶν τοῦ εἰχονιζομένου άγιου καὶ ἐχεῖθεν μεταλαμβάνειν αὐτοῦ· ὅτι ὅμως ἡ προσχύνησις αὕτη εἶχε βαθέως ῥιζωθή έν ταις καρδίαις των πιστων και ήν θρησκευτική άνάγκη, τουτο ούδαμως ένόει ο Λέων. ο Τσαυρος έσχέπτετο μόνον περί της έπιτυχούς διεκπεραιώσεως του όπωσδήποτε συλληφθέντος αὐτου σχεδίου, προχαταλαμδάνων δὲ τὰ πνεύματα καὶ ἐχμεταλλευόμενος τὴν κατὰ τὸ 724 ανάδυσιν νήσου τινός μεταξύ θήρας και θηρασίας, διέδωκεν ότι ταῦτα καθώς και αι ἐπιδρομαι τῶν βαρδάρων προέρχονται ἐκ τῶν άμαρτιών των Χριστιανών και ίδιως της είδωλολατρείας αὐτών και τής τυραννίδος τῶν μοναχῶν.

2. Οὔτω προπαρασκευάσας τὸν ἀγῶνα ὁ Ἰσαυρος τὴν 7 Ἰανουαρίου τοῦ 726 συγκαλεῖ τὸ συμβούλιον τοῦ στέμματος καὶ τὸν πατριάρχην Γερμανὸν καὶ ἀγορεύει κατὰ τῆς προσκυνήσεως τῶν εἰκόνων, τῶν πρεσβειῶν τῆς Θεοτόκου καὶ τῶν ἀγίων καὶ κατὰ τῶν λειψάνων αὐτῶν· ὁ γιραιὸς πατριάρχης μάτην ὑπομνήσας τῷ Λέοντι τοὺς

δρχους, οθς έδωχε τη Έχχλησια έν τη άναγορεύσει αὐτοῦ, λοιπὸν παράλλαβε, είπε, και ἀπέθηκε τὸ ώμορόριον αύτου ή τοιαύτη διαγωγή του πατριάρχου κατέστησε τὸν Λέοντα ἐπιφυλακτικώτερον, διά τουτο έν τῷ κατά τὸ αὐτὸ ἔτος ἐκδοθέντι διατάγματι ἀπηγόρευε μόνον τὰς πρὸ τῶν εἰκόνων γονυκλισίας καὶ ἐπέτασσε τὴν ἀνάρτησιν αὐτῶν είς μέρη ὑψηλότερα, καίτοι ὁ Νακωλείας Κωνσταντῖνος ἀπεσκυφάλισεν αὐτὰς ἀπὸ τῶν ἐκκλησιῶν τῆς παροικίας αὐτοῦ. Έν τούτοις ο λαὸς πανταχοῦ ἐξηρεθίσθη ἐκ τοῦ διατάγματος τοῦ Λέοντος, εν δε ταϊς Κυκλάσι νήσοις ο έξερεθισμός προέδη μέγρις επαναστάσεως, διότι άναγορεύσαντες ένταῦθα αὐτοχράτορα Κοσιιαν τινα έπηλθον κατά του Βυζαντίου. άλλ' ή γενναιότης του Ίσαύρου καί τὰ ἄφθονα μέσα της πρωτευούσης κατέβαλον τοὺς εἰκονοφίλους, τη δὲ ἐπομένη αἰ κεφαλαὶ τῶν ἀρχηγῶν ἀναστηλωθεῖσαι ἐν τῷ Ἱπποδρόμω διετράνουν τοις έναντίεις, ότι ευμειεία Χριστού, ακούσης τε της Θεοτόκου, κατεβλήθη των Ελλαδικών ή επανάστασις. 'Αλλά και άλλαχόθεν ήκουσθησαν βροντώδεις κατά της είκονομαγίας φωναί, τὰς ὁποίας ὁ εἰχονομάγος αὐτοχράτωρ δὲν ἡδύνατο νὰ καταδάλη. Έν τη μονή του άγιου Σάβδα εν Παλαιστίνη εμόναζε τότε ό ἐν ἀγίοις Ἰωάντης ὁ Δαμασχηνός, εἶς τῶν εὐσεδεστάτων καὶ λογιωτάτων θεολόγων της έποχης αύτου, όστις καθορών τον κατά της Έχχλησίας ἀπειλούμενον χίνδυνον έξέδωχεν άλληλοδιαδόγως τρείς φλογεράς κατά τῶν εἰκονομάχων πραγματείας, ἐν αἰς μετὰ πνεύματος και όξυ οίας ύπεραπελογείτο της προσκυνήσεως των ιερών είκόνων. Κακήν εντύπωσιν το διάταγμα του Λέοντος προύξένησε και έν Ψώμη, διὰ τοῦτο καὶ ὁ πάπας Γρηγόριος ὁ Β΄ (714—731) συντίψε τότε άλληλογραφίαν μετά του πατριάρχου Γερμανου ύποστηρίζων τὴν προσχύνησιν τῶν ἰερῶν εἰχόνων καὶ ἐλέγγων πιχρῶς τὰ κατ' αύτων τηρευόμενα (πρόλ. Μήλια Πρακτ. τόμ. 2, σελ. 795-).

3. Έν τούτοις ἐν τῷ βυζαντινῷ κράτει τὰ πράγματα ἔλαδον πανταχοῦ ἐπετάσσετο ἡ ἀπομάκρυνσις τῶν κινητῶν εἰκόνων καὶ ἡ δι' ἀσδέστου ἐπίχρισις τῶν ἐπὶ τῶν τοίχων. Κίνδυνος οὐχ ὁ τυχών, κτρφορεῖ τὰ τότε γενόμενα ὁ πατριάρχης Γερμανὸς (περὶ Συνόδων

(EKKA. ETOPIA, TOM. B'.)

καὶ αιρέσεων εν Spicilegium Rom. 7, 1, 61) άλλὰ καὶ Mar ὁλέθριος σχεθόν την οικουμένην έμπεριείληγε, πλείστων ιερέων τε καὶ λαϊκών, περισσοτέρως δὲ τών τῷ μοναχικῷ ἀσκουμένων τάγματι θεοσεβεστάτων άνδρων, μεταναστών των οίκειων γεγενημένων καὶ ἐν ἐξορία καὶ γυμνητεύσει μετὰ καὶ τῶν τοῦ σώματος μελών άφαιρέσει, είς διασποράν και ερήμωσιν παραπεμφθέντων ού γὰρ ἡρκέσθησαν οι τὰ νῦν τοῦ κηρύγματος τὸν λόγον ἐπιδεικτικώς ύποφαlrorτες τη των σανίδων μόνον έκποιήσει τα των άγιων περιαιρέσθαι είκονισματα, άλλά και την έν γραφιδι έφάμιλλον τούτοις ποσμήμασι των σεπτοτάτων ναων όλιπως έξορύττεσθαι καὶ ἔμπαλιν τοις θείοις θυσιαστηρίοις τὰ τῶν σεβασμίων καὶ ἱερῶν τραπεζῶν συμβολικὰ ἐπενδύματα, ἐν χρυσῷ καὶ πορφύρα συμποικιλθέντα, χύδην ἀπομορζάμενοι, ἐν τοις ἐαυτῶν οίποις ἀνέθεσαν, ὅτι καὶ χαρακτήρες άγίων εΰρηνται Ιστορούμενοι. Πρός δὲ τούτοις καὶ τὸ πάσης ἀνοσιουργίας ἀνάμεστον ὁρᾶν ούκ επήρκεσαν τὰ γὰρ τῶν μακαρίων καὶ ἀοιδίμων μαρτύρων λείψανα, ύπὸ τῶν τῆς Ἐκκλησίας διδασκάλων συγκομισθέντα καί εν τιμίοις κιβωρίοις σωρηδόν εκτεθέντα απογυμνώσαντες, πυρί κατηγάλωσαν, τὸ ὅσον ἐπ' αὐτοις τοὺς διὰ πίστιν ἡθληκότας καταπατήσαι καὶ ἀτιμάσαι σπουδάσαντες. Ὁ πατριάρχης Γερμανός ἀποδοχιμάζων ταυτα ἀποσύρεται του θρόνου († 733), ἀντ' αὐτοῦ δὲ ἀναδιδάζεται ὁ σύγχελλος αὐτοῦ 'Ανασιάσιος, ἀνὴρ εὐτελής και χαμερπής. Μετ' όλίγον γενική μεταδολή και μεταστοιχείωσις τζς θείας λατρείας ἐπισυμβαίνει· εἰχόνες περιχαλλείς, χανδήλαι, πολυχάνδηλα, μανουάλια, λείψανα άγίων, σχεύη ίερα κτλ. κατασυντρίβονται καὶ τῷ πυρὶ παραδίδονται: ἡ θεία λειτουργία συντομεύεται, τροπάρια άγίων, άγρυπνίαι καὶ άλλαι άκολουθίαι έξαλείφονται, νηστείαι και έορται καταργούνται, τὰ μοναστήρια προσκαλούνται νὰ άπλοποιήσωσι την δίαιταν αὐτῶν, τὰ κτήματα αὐτῶν δημεύονται, προσδιορίζεται ο άριθμος των ίερέων καί μοναχών, ή έκλογή των έπισκόπων ὑποδάλλεται εἰς τὴν ἐπικύρωσιν τοῦ αὐτοκρατορικοῦ συμβουλίου καὶ ἐκ τῶν ἐπισκόπων καὶ μοναχῶν, τινὲς μὲν παύονται, ἄλλοι δὲ θανατούνται και μυριοτρόπως βασανίζονται. 'Αλλ' ή μανία τῶν είκο-

νοχλαστων έξεδηλώθη και άλλαχου. έν τη άποκαθηλώσει της είκόνος του Xριστου  $\dot{a}$ ντιφωνητου,  $\dot{a}$ νηρτημένης  $\dot{\epsilon}$ πὶ της Xa.lχης πύλης του παλατίου έγένετο τρομερά σφαγή, έν ή πολλοί εύρον τον θάνατον, έν οίς καὶ ἡ μάρτυς Θεοδοσία (29 μαίου), κατὰ δὲ τὴν γενικὴν ἐκείνην ταραχήν και μανίαν κατεκάησαν ή οικουμενική λεγομένη σγολή μετά των 12 αυτής οικουμενικών διδασκάλων και ή 30,000 τόμων περιέχουσα βιδλιοθήκη της Κωνσταντινουπόλεως (Γ. Κεδρ. βιέλ. 11.—Γλυκάν σελ. 522 κτλ.). Ο λαός φοδούμενος την όργην του Λέοντος υπέμενε ταθτα πάντα, άλλα πολλαί Έχχλησίαι τζς Άνατολής ἀπηλλαγμέναι αὐτής, ήραν πάσαν έχχλησιαστιχήν χοινωνίαν μετά τῶν βυζαντινῶν, μάλιστα ὁ μὲν πατριάρχης Ἱεροσολύμων Θεόδωρος συγκροτήσας σύνοδον άναθέματι καθυπέδαλε τους είχονομάχους, ο δε της 'Ρώμης πάπας Γρηγόριος ο Β' Εγραψε πρός τὸν Λέοντα δύο ἐπιστολάς, ἐν αἰς μετὰ πολλῆς τῆς ὑπερηφανείας και του στόμφου έπισείων αὐτῷ τὸ κύρος και τὴν αὐθεντίαν του άποστόλου Πέτρου, ör al πασαι βασι.letaι της Δύσεως θεòr έπίγειον έχουσι, μεταξύ άλλων έλεγεν άνάγκην έχομεν γράψαι σοι παχέα και ἀπαίδευτα, ὥσπερ εἶ ἀπαίδευτος και παχύς . . . και τὰ μικρὰ παιδία καταπαίζουσι σου γύρωσον είς τὰς διατριβάς των στοιχείων καὶ εἰπέ, ὅτι ἐγώ εἰιι ὁ καταλύτης καὶ διώκτης των είχονων και εύθυς τας πινακίδας αυτών είς την κεφαλήν σου ρίψουσι και όπερ οὐκ ἐπαιδεύθης ὑπὸ τῶν φρονίμων παιδευθήση ύπο των άφρόνων . . . έχφοβείς δε ήμας και λέγεις ότι άποστελώ ετ 'Ρώμη καὶ τοῦ άγων Πέτρου την είκονα κατακλάσω, άλλα και Γρηγύριον τον έκεισε άρχιερέα δεδεμένον άνακομίσω, παθώς Κωνσταντίνος Μαρτίνον έποιησε· και όφειλεις γνώναι καὶ πληροφορηθήναι . . . ότι οὐκ ἔχομεν ἀνάγκην μετὰ σοῦ παλαίειν είποσιτέσσαρα στάδια ύποχωρήσει ο άρχιερεύς 'Ρώμης είς την χώραν Καμπανίας και υπαγε δίωξον τούς ανέμους (Mansi 12, 359 και Μήλια τόμ. 2, σελ. 712—). Όμοίως δὲ και ό διάδοχος αύτου Γρηγόριος ο Γ΄ (731—741) συγκροτήσας έν Ψώμη σύνοδον (732) ἀναθέματι ὑπέβαλε τοὺς εἰκονομάχους. Ὁ Λέων πότε ναυαγήσαντος του στόλου, δν έπεμψε και μή δυνηθείς να τιμω36

ρήση τον πάπαν, ἐκδικεῖται αὐτὸν διὰ τῆς ἀποστερήσεως τῶν εἰσοδημάτων τῆς Σικελίας καὶ Καλαβρίας καὶ τῆς προσαρτήσεως ὑπὸ τὸν Κωνσταντινουπόλεως τοῦ θέματος τοῦ ἀνατολικοῦ Ἰλλυρικοῦ ὁ Γρηγόριος ὑπέμεινε ταῦτα, ἀλλὰ μετ' ὁλίγον στενοχωρηθεὶς ὑπὸ τῶν Λογγοβάρδων διαρρήγνυσι πᾶσαν πρὸς τοὺς βυζαντινοὺς σχέσιν καὶ συνενοῦται μετὰ τοῦ ἡγεμόνος τῶν Φράγκων, Καρόλου τοῦ Μαρτέλλου.

### § 107.

## ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΌΣ Ο ΚΟΠΡΩΝΎΜΟΣ (741-775).

1. Τὸν Λέοντα ἀποθανόντα τὸ 741 διαδέχεται ὁ υίὸς αὐτοῦ Κωνσταντίνος ό E' (741—775), είς τὸν ὁποῖον οἱ σύγχρονοι αὐτοῦ άπέδωκαν τὸ ἐπώνυμον τοῦ Κοπρωνύμου ἡ Καβαλλινου (πρόλ. Θεοφ. σελ. 615 καὶ Μ. Γλυκάν σελ. 528) άμα τῷ θανάτφ τοῦ Λέοντος οί φίλοι τῶν εἰχόνων δραξάμενοι τῆς εὐχαιρίας, ἀντὶ τοῦ ἀπόντος Κωνσταντίνου άναδιδάζουσιν έπὶ τοῦ θρόνου τὸν γαμβρὸν αὐτοῦ Άρτάβαζον, χρίουσιν αυτοκράτορα διὰ τοῦ πατριάρχου 'Αναστασίου καὶ άναστηλοῦσι πανταχοῦ τὰς ἰερὰς εἰκόνας. 'Αλλ' ὁ Kωνσταντίνος έπελθών κατά της Κωνσταντινουπόλεως χυριεύει αὐτὴν μετά διετη πολιορχίαν (743), έχδιχείται φρικτώς τούς έπαναστάτας καί στηριχθείς έπι του θρόνου έξακολουθεί το έργον του πατρός αύτου κατά των ίερων είχονων άμεριμνων δε όλως περί των έχχλησιαστιχών τελετων και έθιμων, τον μέν σύλλογον των άγιων "Ολυμπον μυθολογικόν άποχαλεί, τὰς δὲ τῶν άγίων πρεσθείας συχίνην ἐπιχουρίαν ὀνομάζει καὶ συγκροτήσας σύνοδον καταργεῖ τὸ ὄνομα άγιος, τὴν παρθένον Μαρίαν άπλῶς Χριστοτόκον ἐπιτάσσει ν' ἀποκαλῶσι καὶ θεσπίζει τὴν ἐξάλειψιν τῶν ἐορτῶν, νηστειῶν καὶ τῶν τοιούτων παραβολώτερος δὲ ἐν ταῖς ἐνεργείαις αὐτοῦ γενόμενος χηρύσσει τρομερὸν κατὰ τῶν μοναχῶν πόλεμον, δημεύει τὰς περιουσίας τῶν μοναστηρίων πρὸς όφελος του χοινου και πολλά έξ αὐτῶν μεταδάλλει είς στρατῶνας και φρούρια. ή φήμη των τοιούτων τολμημάτων διαδραμούσα την Ανατολήν κατετάραξεν ώς είκὸς τοὺς χριστιανοὺς καὶ τοὺς πατριάρχας αὐτῆς, οἵτινες ἀμέσως ἐπέστειλαν τῷ αὐτοχράτορι γράμματα

πιχρίαν και άγανάκτησιν δικαίαν πνέοντα, όμοίως δε και ό πάπας Στέφανος ὁ  $\Gamma'$  (752—757) ἢλεγξε τὸν κατὰ τῶν εἰκόνων δυσεδούντα. 'Αλλ' ο Κοπρώνυμος μηδαμώς προσέχων τούτοις, άποφασίζει τὴν κατὰ τῶν εἰκόνων πορείαν αὐτοῦ νὰ νομιμοποιήση καὶ δι' οἰχουμετιχής συτόδου και λοιπόν τη 10 φεδρουαρίου του 754, 338 έπσκοποι συνέρχονται έν τῷ ναῷ τῶν Βλαχερνῶν καὶ ὑπὸ τὴν προεδρείαν του Έφέσου Θεοδοσίου και του Πέργης Παστηλά, ἀπόντων τῶν πατριαρχῶν τῆς 'Ανατολῆς καὶ τῆς 'Ρώμης, διακηρύττουσι τήν χρήσιν των πλαστικών τεχνών ώς έθνικήν, αναθεματίζουσι τούς ζωγραφούντας καὶ προσκυνούντας τὰς εἰκόνας, ὡς μόνην ἀληθή εἰκόνα τοῦ Κυρίου ἀναγνωρίζουσι τὴν θείαν εὐχαριστίαν καὶ ἀναθέματι ύποδάλλουσι τὸν Γερμανὸν καὶ Ἰωάννην τὸν Δαμασκηνόν οὕτω μετὰ έπτὰ μηνας ἐπερατώθη ή παρασυναγωγή αΰτη, ὅτε οἱ μὲν ταύτην συγχροτούντες άνεφώνησαν, σήμερον ήλθεν είς τὸν κόσμον ή σωτηρία των Χριστιανών, σου βασιλευ απαλλάξαντος ήμας των είκότων, ούτος δὲ ἀνηγόρευσεν ὡς πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως Κωνσταντίνον τὸν Συλαίου (πρόλ. Mansi 13, 255. 328).

2. "Ήδη οι πλείστοι έχ τοῦ ἀνωτέρου χλήρου ὑπέγραψαν τὰς ἀποφάσεις τῶν εἰκονοκλαστῶν, ἀλλ' οἱ μοναχοὶ ἔδειξαν ἀπαράμιλλον καὶ ἡρωϊκὴν ἀντίστασιν, διὰ τοῦτο ἄλλοι μὲν ἡναγκάσθησαν νὰ καταφύγωσιν είς τὴν Ἰταλίαν καὶ τὰς χώρας τῶν Σαρακηνῶν, άλλοι δὲ μυριαχῶς ἐδασανίσθησαν καὶ ἐφονεύθησαν, ὡς παραδείγματος γάριν 'Ανδρέας ὁ Καλυβίτης, ἐλέγξας τὸν αὐτοχράτορα καὶ ἀποκαλέσας αὐτὸν νέον Οὐάλεντα (Θεοφ. σελ. 667). Άλλ' ό πόλεμος οὐτος κατά του καθεστώτος της Έκκλησίας μετά της αύτης μανίας και ώμότητος αύτοκρατορική διαταγή διεξάγεται και έν ταϊς έπαρχίαις, μέχρι δέ τοσούτου έφθασεν ή δυσσέβεια τῶν είχονοχλαστών, ώστε άντι των έξαφανισθεισών ιερών είχόνων πολλαχου πρξαντο να ζωγραφώσι τοποθεσίας, δένδρα, χυνηγέσια καὶ τὰ τοιαύτα· αί εἰκόνες ἤδη ἤρξαντο νὰ ἀναζητῶνται καὶ ἐν αὐτοῖς τοις ίδιωτικοις οίκοις, οί δὲ μοναχοί κατεδιώκοντο, καὶ διὰ τοιτο ἄλλων μέν έξωρύττοντο οι όφθαλμοί, άλλων δὲ ἀπετέμνοντο αι ρίνες και τὰ ώτα, ἄλλοι είς κοινωνίαν γάμου έξηναγκάζοντο και έπι τέ-

## 38 Hep. I' 'Arar. 'Exxl. Kep. B'. Apéceic nai Extopara.

λους, ένα τελείως καταχλευασθώσιν περιεπομπεύθησαν ήμέραν τινά πολλοί φέροντες είς τους βραχίονας αυτών προσδεδεμένας μοναχάς (Θεοφ. σελ. 676—79 και Νικηφ. Ιστρ. σελ. 984—). Είναι άληθές ότι ταυτα πάντα έξηρέθισαν τὸν λαὸν καὶ προϋκάλεσαν ἐπανάστασιν, άλλ' ὁ Κοπρώνυμος κατώρθωσε νὰ προλάδη αὐτήν. Διὰ τοιούτων βιαιοπραγιών κατωρθώθη έντὸς όλίγου όπως ούδεὶς μοναχὸς έμφανίζηται, ἀποσχυβαλισθώσι δὲ αί είχόνες ἐχ τοῦ βυζαντινοῦ χράτους. Αλλά καίτοι τὸν άγῶνα τοῦτον τοῦ πνεύματος καὶ τῶν πεποιθήσεων του λαου διεξήγαγεν αίσίως ὁ Κωνσταντίνος ἐν τῷ κράτει αὐτου, δεν ήδυνήθη όμως να πραγματοποιήση την θέλησιν αυτου καί άλλαχου. ίδιως ή νότιος Ίταλία και ή Σικελία οὐ μόνον ἀπ' ἀρχής ήδη της είχονομαχίας έπανεστάτησαν διαμαρτυρόμεναι, άλλά καὶ άχολούθως έξηχολούθουν τὴν πορείαν ταύτην, έχρησίμευσαν δ' οὕτω τὸ χαταφύγιον χιλιάδων μοναχῶν καὶ λαϊκῶν (50,000), οἴτινες φεύγοντες την τυραννίαν των είχονομάχων βασιλέων διέσωσαν την πάτριον αὐτῶν λατρείαν ἐν Βάρει, Καλαδρία, 'Οτράνω, 'Ρωσσάνω καὶ άλλαγου και συνετέλεσαν ούτω είς τὴν διάδοσιν του έλληνισμού έν ταϊς χώραις ἐχείναις (πρόλ. Lenormant ἐν. ἀν. σελ. 386—). 'Αλλά καὶ ή 'Ρώμη δὲν ἀπέκλινε τῆς τρογιᾶς αὐτῆς ἀφ' οὐ μάλιστα διά του Πιπίνου το 754-755 ξλαδεν ώς δώρον φραγκικόν τάς εν Ίταλία κτήσεις των βυζαντινών, μαλλον ερρωμένως άντεντργει κατά των είκονομάχων και διά τουτο το 760 Σιέφανος ο Γ΄ άφόδως ήδύνατο εν τη εν Λατερανώ συνόδω να καταδικάση αὐτούς. αὐτὸ τοῦτο ἔπραξαν καὶ οἱ πατριάρχαι ττς Ανατολής πέμψαντες άπο χοινού πρός τον πάπαν υπόμνημα υπέρ των Ιερών είχονων (766), τὸ ὁποῖον οὐτος ἀπέστειλε πρὸς τὸν Πιπῖνον. Τὸ γεγονὸς τοῦτο ὁ Κοπρώνυμος έθεώρησεν ώς συνωμοσίαν, τὰ νήματα της ὁποίας έξετείνοντο ἀπό Βαγδατίου μέχρις 'Αχυϊσγράνου και διὰ τοῦτο συντίμε διαπραγματεύσεις μετά της φραγχικής αύλης, συνεπεία λοιπόν βυζαντινής πρεσβείας συνεχριτήθη το 767 ή έν Γεντιλλιάχω σύνοδος, ήτις πιθανόν εν τῷ περὶ εἰχόνων ζητήματι εταμε τὴν μέσην όδόν, έπιχρατήσασαν ἀχολούθως ἐν τἢ φραγχιχἢ Ἐχχλησία ἀλλ' ἐν ἔτει 769 δ πάπας Στέφανος δ Δ΄ (768-72) συγκροτήσας εν 'Ρώμη

σύνοδον έξεσφενδόνισε το άνάθεμα κατά τῶν μὴ ἀποδιδόντων εἰς τὰς εἰκόνας τὴν προσήκουσαν τιμὴν καὶ προσκύνησιν.

### \$ 108.

### ΑΝΑΣΤΗΛΩΣΙΣ ΤΩΝ ΙΕΡΩΝ ΕΙΚΟΝΩΝ ΥΠΌ ΤΗΣ ΕΙΡΗΝΗΣ (787).

- 1. Τελευτώντος Κωνσταντίνου του Κοπρωνύμου αι πεντηχονταετείς ένέργειαι της είχονομαχικής δυναστείας έφαίνετο ότι έστέφθησαν ύπὸ ἐπιτυχίας. ἐν πρώτοις σύνοδος οἰχουμενική κατεδίκασε την προσχύνησιν των είχονων ώς είδωλολατρείαν, έπειτα οἱ πλεϊστοι έχ του χλήρου ήσαν είχονομάχοι, τὰ πλεῖστα τῶν μοναστηρίων έκλεισθησαν ή μετετράπησαν είς άλλην χρήσιν, ή νέα γενεά άνετράφη είς τὸ κατὰ τῶν εἰκόνων μἴσος, ὁ στρατὸς ἡν ἔνθους ὑπὲρ τῆς έχχλησιαστικής μεταρρυθμίσεως καὶ αὐτὸς δὲ ὁ διάδογος τοῦ θρόνου Λέων ὁ Δ΄ ἢ Χάζαρος (775 – 780) όλοψύχως ἀπεδέχετο τὰ φρονήματα του πατρός αὐτου. Καὶ όμως τὸν θανατιώντα Κωνσταντινον ετάρασσεν ή ίδεα ότι μετ' αὐτοῦ συγκαταδαίνει εἰς τὸν τάφον καὶ τὸ πολύμοχθον αὐτοῦ ἔργον, διὸ ὡς ἀναφέρει ὁ Κεδρηνὸς (ἔκδ. Βόννης 2,20) ἐπὶ τῆς κλίνης τοῦ θανάτου κείμενος προσεκάλεσε τὴν νύμφην αὐτοῦ, τὴν 'Αθηναίαν Εἰρήνην καὶ ἐξώρκισεν εἰς τὸ σῶμα και αίμα του Χριστου, ένα μηδαμώς συνεργήση είς την τών είκόνων άναστήλωσιν. Καὶ άληθῶς τὸ διορατικόν του αὐτοκράτορος δμμα δὲν διέρυγεν, ότι ή Ειρήνη προσκειμένη ταϊς εικόσιν ήδύνατο νὰ κατορθώση τούτο πράγματι δὲ μετὰ τὸν θάνατον αὐτοῦ οἱ μοναχοὶ ἤρξαντο νὰ ἀναφαίνωνται, αι γηρεύουσαι ἐπισχοπαί κατελαμβάνοντο ὑπὸ είχονορίλων, ήλπίζετο δὲ καὶ αὐτὸν τὸν νέον καὶ ἤπιον Λέοντα νὰ παρασύρωσιν είς τὴν μερίδα αὐτῶν καὶ είναι μὲν ἀληθὲς ὅτι ὁ Χάζαρος κατά τὸ 780 ἀνεβίβασεν εἰς τὸν πατριαρχικὸν θρόνον τὸν Παυλον, ύποδληθέντα είς όρχον ότι θὰ ύποστηρίξη τὸ ίσχθον κατὰ τῶν είχό-. νων διάταγμα, μετά τινας δὲ ἡμέρας εύρων εἰχόνας ἐν τῆ κλίνη τῆς συζύγου αὐτοῦ ἤλεγζεν αὐτὴν πικρῶς καὶ πολλούς αὐλικοὺς ἐτιμώρησεν, άλλ' αὐστηρότερα μέτρα δὲν ἠδυνήθη νὰ λάβη, ἀποθανών κατ' αὐτὸ ἐχεῖνο τὸ ἔτος (780).
  - 2. Ἡδη η Εἰρήνη ἀπαλλαγείσα του συζύγου αὐτης καὶ ἀναλα-

δούσα ἐπιτροπιχῶς τὰς ἡνίας τοῦ χράτους ἀντὶ τοῦ ἀνηλίχου αὐτῆς υίου Κωνσταντίνου του ΣΤ΄, ἀπεφάσισε νὰ προδή είς τὴν τῶν είκόνων επανόρθωσιν, άλλά βραδέως και μετά περισκέψεως και δή διαχηρύζασα πρώτον ἀνοχήν καὶ ἐλευθερίαν συνειδήσεως, μετεκόμισεν είτα έν πομπή έχ Λήμνου τὰ λείψανα της άγιας Εύφημίας και χηρεύσαντος του πατριαρχικού θρόνου προσεκάλεσεν ἐπ' αὐτὸν τὸν ίερὸν Ταράσιον, ἄνδρα κατέχοντα τὸ μέγα ἀξίωμα του Ασηκρίτου, λόγιον, ίχανὸν καὶ τῶν πραγμάτων ἔμπειρον· ὁ Ταράσιος ἡρνήθη κατ' άρχας να προστή έχχλησίας, ήτις παρά των λοιπών έθεωρείτο ώς σχισματική (Θεορ. σελ. 709—13), τότε δὲ μόνον ἐδέχθη, ὅταν ἡ Ειρήνη ύπεσχέθη αὐτῷ τὴν ἀποκατάστασιν τῆς ὁρθοδοξίας (784). Ούτω λοιπόν άμφότεροι ἔγραψαν πρός τὸν πάπαν της Ῥώμης διαβεβαιούμενοι τὰς εὐσεβεῖς αὐτῶν προθέσεις καὶ αἰτούμενοι πρεσθευτὰς πρὸς συγχρότησιν οἰχουμενικής συνόδου. 'Ο πάπας 'Αδριανός (772 -95) ἀπαντῶν ἀμφοτέροις ἐπαινεῖ διὰ τὸν ὀρθόδοξον αὐτῶν ζήλον καὶ προτρέπει είς τὴν συγχρότησιν οίχουμενικής συνόδου, ἀπαιτεί όμως τὴν ἀπόδοσιν τῶν ὑπὸ Λέοντος τοῦ Ἰσαύρου ἀφαιρεθέντων χτημάτων καὶ ίδια ἐν τῆ πρὸς τὸν Ταράσιον ἐλέγχει αὐτόν, ὡς χρώμενον τῷ τίτλφ οἰκουμενικός πατριάρχης (Mansi 12, 1055). ή περίστασις ἀπήτει, ὅπως μηδεμία προσοχή δοθή εἰς τὰς ἀξιώσεις του πάπα, διὰ τοῦτο καὶ ὁ Ταράσιος ἀφεὶς αὐτὸν δέρειν ἀέρα, προσκαλεί καὶ ἄλλους ἐπισκόπους τῆς αὐτοκρατορίας, δέχεται οἰκονομικῷ τῷ τρόπω και άντιπροσώπους των λοιπων πατριαρχείων και τὸν αύγουστον του 786 χηρύττει τὴν ἔναρξιν τῆς συνόδου ἐν τῷ ναῷ τῶν άγίων 'Αποστόλων' άλλά δυστυχώς οί πλείστοι τών ἐπισκόπων ήσαν είχονομάχοι, στρατός δὲ ἐχ τῶν ἀπομάχων τοῦ Κοπρωνύμου κατέλαδεν ἀπειλητικώς τὰς πύλας τοῦ ναοῦ. Ὁ Ταράσιος μηδαμώς προσχών είς ταϋτα κατήρξατο τής συνόδου, άλλά το μέν ή διαμαρτύρησις των είχονομαχων επισχόπων διά τούς τοποτηρητάς των άνατολιχῶν πατριαρχῶν, τὸ δὲ αἱ ἀπειλαὶ τοῦ ἔξωθεν ἰσταμένου στρατοῦ καὶ τοῦ λαοῦ, ἡνάγκασαν αὐτὸν νὰ διαλύση αὐτήν άλλ' ἡ Εἰρήνη άροπλίσασα ἐπιτηδείως τὸν εἰκονομαχικὸν στρατὸν καὶ διαλύσασα αύτον μετέθηκε την σύνοδον τον σεπτέμεριον του 787 είς Νίκαιαν.

Ούτως ή σύνοδος άφου συνεχώρησε τοὺς είχονομάχους ἐπισκόπους μετανοήσαντας, άφου έν έπτὰ συνεδριάσεσι κατεδίκασε τὴν σύνοδον του 754 (δ 108, 1) και έκ της άγιας Γραφής και της παραδόσεως εθέσπισε την των είκόνων προσκύνησιν ως ασπασμόν και τιμητικην προσκύνησιν, και ούχι ώς λατρείαν, κατεδίκασεν έπειτα τούς είκονομάχους και συνέταξε τον όρον αυτής έχοντα ώς έξης, ορίζομεν σὸν ἀκριβεία πάση καὶ ἐμμελεία παραπλησίως τῷ τύπῳ τοῦ τιμίου και ζωοποιού σταυρού άνατίθεσθαι τάς σεπτάς και άγιας είκότας, τὰς ἐκ χρωμάτωτ καὶ ψηφιδος καὶ ἐτέρας ὅλης ἐπιτηδείως έχούσης εν ταις άγιαις του θεου εκκλησίαις, εν ιεροίς σκεύεσι και έσθησι, τοιχοις τε και σανίσιν, οίκοις τε και όδοις, της τε του σωτήρος ήμων 'ησου Χριστου είκόνος και της άχράντου Δεσποίνης, τιμίων τε άγγέλων και πάντων άγίων δσφ γάρ συνεχώς δι' είκονικής άνατυπώσεως δρώνται, τοσούτφ καί οί ταύτας θεώμενοι διανίστανται πρός την των πρωτοτύπων μνήμην τε και έπιπόθησιν και ταύταις άσπασμον και τιμητικήν προσχύνησιν άπονέμειν, οὐ μέν τοι τὴν κατὰ πίστιν ἡμῶν άληθιτην λατρείαν, η πρέπει μότη τη θεία φύσει, αλλ' οτ τρόπον τῷ τύπῳ τοῦ τιμίου καὶ ζωοποιοῦ σταυροῦ καὶ τοῖς άγιοις εὐαγγελίοις και τοις λοιποις ιεροις αναθήμασι και θυμιαμάτων και φώτων προσαγωγήν πρός την τούτων τιμην ποιείσθαι, καθώς καὶ τοις άρχαιοις εὐσεδῶς εἴθισται· ἡ γὰρ τῆς εἰκόνος τιμιὴ ἐπὶ τὸ πρωτήτυπον διαβαίνει καὶ ὁ προσκυνών τὴν εἰκόνα προσκυret er αὐτή του έγγραφομένου την υπόστασιν (Mansi 12, 951. 13, 820 και Μήλια 2, 873—). Μετὰ ταῦτα ἡ Εἰρήνη προσκαλέσασα την σύνοδον είς Κωνσταντινούπολιν συνεχρότησε την η' καί τελευταίαν αὐτζς συνεδρίασιν, ἐν ἡ ὁ ὅρος καὶ οἱ κανόνες αὐτζς ξλαδον τὴν αὐτοκρατορικὴν ἐπικύρωσιν. Οὕτως ἀπετελέσθη ἡ Z'άγια οικουμετική σύτοδος έτ Νικαία τὸ Β΄, τὰ πρακτικά της όποίας χομισάμενος ό πάπας 'Αδριανός ἀπέστειλε πρός Κάρολον τὸν Μέγαν (792), συνεπεία τούτου δὲ πιθανώς ὑπὸ τοῦ Αλκουίνου έγράφησαν τὰ Καρόλεια λεγόμενα βιβίλα, ἐν οἰς ὑπεστηρίζετο ἡ ίδεα ότι είς τὰς είκόνας οὐδὲν εξόους προσκυνήσεως ἀνήκει, δύνανται

δμως νὰ ἐκτίθηνται ἐν ταῖς Ἐκκλησίαις πρὸς κόσμον καὶ διδασκαλίαν τοῦ λαοῦ· τὰς αὐτὰς ἰδέας ἐξέφρασε καὶ ἡ κατὰ τὸ 794 συγκροτηθεῖσα ἐν Φραγκφούρτη σύνοδος· καίτοι δὲ ὁ ᾿Αδριανὸς ἀνήρεσε τὰς ἰδέας ταύτας, οὐδεμίαν ὅμως τοῦτο αἴσθησιν ἐνεποίησεν εἰς τὴν φραγκικὴν Ἑκκλησίαν.

3. Ἡ Εἰρήνη ἐπὶ τοσαϋτα ἔτη χυβερνῶσα τὸ χράτος καὶ γοητευθεϊσα έντεϋθεν ήθελε νὰ χυδερνᾳ αὐτὸ χαὶ μετὰ τὴν ἐνηλιχιότητα του υίου αυτής, διά τουτο ώς μή συμβιβαζόμενον τὸν άρραβῶνα του Κωνσταντίνου μετά της θυγατρός του Μ. Καρόλου Έρυθρους (Κεδρ. Τόμ. 2, 21) πρὸς τὰ σχέδια αὐτζς, διαλύει αὐτὸν καὶ συζεύγνυσι μετά τινος άγροιχου χαι άπαιδεύτου άρμενίας δ Κωνσταντίνος άγανακτήσας έντευθεν, κερδαίνει ύπερ έαυτου τον στρατόν, άναγκάζει τὴν μητέρα αὐτοῦ νὰ παραδώση ἑαυτῷ τὰς ἡνίας τοῦ κράτους (790) και ἀποδιώξας τὴν ἀρμενίαν συζεύγνυται κυρίαν τινὰ της αυλης Θεοδότην, την στέψιν τελέσαντος Ιερέως τινός Ίωσήφ.  $\Lambda$ λλ' έντεῦθεν σφοδρὰ ἀντίδρασις ἡγέρθη ἐχ μέρους τοῦ ἐπισήμου χαὶ λογίου μοναχού Θεοδώρου, τότε μέν μονάζοντος έν τη μονή του Σακκουδίωνος, ακολούθως δὲ ἐν τῆ τοῦ Στουδίου, ὅστις οὐ μόνον τὸν αὐτοχράτορα καθήρεσε, ἀλλὰ καὶ τὴν μετὰ τοῦ Ταρασίου ἐχκλησιαστικήν κοινωνίαν ήρεν, ώς μή καθαιρέσαντος τον Ίωσήφ είς μάτην τότε ἐτέθησαν εἰς ἐνέργειαν ὅλα τὰ δυνατὰ μέσα πρὸς δυσώπησιν του Θεοδώρου, είς μάτην ο αυτοχράτωρ μετά της Θεοδότης προφασιζόμενος τὰ πλησίον του Σακκουδίωνος λουτρὰ ἐπεσκέφθη τήν μονήν ο Θεόδωρος ου μόνον δέν συνεχώρησεν αυτούς, άλλ' ουδ' είς προϋπάντησιν αὐτῶν ἐπέτρεψε τοὺς μοναχοὺς νὰ ἐξέλθωσι· τότε ό Κωνσταντίνος μαστιγώσας τὸν Θεόδωρον, ὡς καὶ τὸν θεῖον αὐτοῦ Πλάτωνα ἀπέστειλεν εἰς ἐξορίαν. 'Αλλ' ἐν τῷ μεταξὺ ἡ Εἰρήνη διεγείρασα στάσιν κατά του υίου αύτης, συλλαμβάνει αύτον το 797, διατάσσει την έκτυφλωτιν αύτου καί καταλαδούσα το κράτος έπανάγει ἐχ τής ἐξορίας τοὺς μοναχοὺς καὶ τὸν Θεόδωρον καθίστησιν ήγούμενον της μονής του Στουδίου. άλλά και αυτη γίνεται μετ' όλίγον θύμα διαφόρων μηγανορραφιών (802), τον δέ θρόνον καταλαμδάνει ο θησαυροφύλαξ του κράτους Νιχηφόρος ο A'(802-11), όστις

καθώς καὶ ὁ διάδοχος αὐτοῦ Μιχαὴλ ὁ Α΄ ὁ Ῥαγκαθὲ (811—13) ἐσεδάσθησαν τὰς Ιερὰς εἰκόνας καὶ τὴν ἐν Νικαία καθορισθεῖσαν πίστιν.

### \$ 109.

ΔΕΥΤΈΡΟΝ ΣΤΑΔΙΟΝ ΤΗΣ ΕΙΚΟΝΟΜΑΧΙΑΣ.
ΛΕΩΝ Ο Ε' Ο ΑΡΜΕΝΙΟΣ (813—820), ΜΙΧΑΗΛ Ο ΤΓΑΥΛΟΣ,
ΘΕΟΦΙΛΟΣ (820—29—42) ΚΑΙ ΘΕΟΔΩΡΑ.
ΑΝΑΣΤΗΛΩΣΙΣ ΤΩΝ ΙΕΡΩΝ ΕΙΚΟΝΩΝ (842).

1. Άπὸ τοῦ θανάτου Κωνσταντίνου τοῦ Κοπρωνύμου ἡ νίκη ἀπέπτη ἀπό τῶν βυζαντινῶν ὅπλων, τοῦτο δὲ ὁ εἰκονομάχος στρατὸς ἀπέδιδεν είς τὴν δυσμένειαν τοῦ Θεοῦ (Θεοφ. σελ. 781), διὰ τοῦτο δτε τὸ 813 ἀπώλεσαν οἱ Βυζαντινοὶ μεγάλην κατὰ τῶν Βουλγάρων μάχην, ὁ στρατὸς ὡς αὐτοκράτορα ἀνεκήρυξε τὸν γενναΐον αὐτοῦ στρατηγόν Λέοντα τον Ε΄ τον Αρμένιον (813-820), δστις καίτοι παρεδέχετο τὰ κατὰ τῶν εἰκόνων φρονήματα τῶν εἰκονοκλαστών αὐτοχρατόρων (πρόλ. Συγγραφήν Χρονογραφίου ἔχδ. Παρισίων σελ. 435), ενώπιον όμως των είκονοςιλων ύπεκρίνετο ότι δεν είναι έχθρὸς τῶν εἰκόνων καὶ πρὸς τὸν πατριάρχην Νικηφόρον Ελεγεν, ὅτι πρέπει νὰ ἀναρτήσωσι τοὐλάχιστον αὐτὰς εἰς μέρη ὑψηλότερα (ἐν. άν. σελ. 457). Όπωσδήποτε ο Λέων γινώσχων το δυσχερές του έγγειρήματος, καθόσον μάλιστα ο πατριάργης υποδοηθούμενος υπό Θεοδώρου τοῦ Στουδίτου ἡν ἀκλόνητος, προέβαινεν ἐπιφυλακτικῶς, διέταξε δὲ 'Αωάννην τὸν Γραμματικὸν (πρόλ. τοὺς μετὰ Θεοράνην σελ. 31.—Συμ. Μάγιστρον σελ. 606 καὶ Γεώργ. μοναχὸν σελ. 766, ἔκδ. Βόννης) ὅπως προδή εἰς τὴν συλλογὴν χωρίων ἐκ τῶν πατέρων κατά τῶν ἰερῶν εἰκόνων. Έν τούτοις ὅτε ὁ στρατὸς τὸ 814 συναθροισθείς παρά την Χαλκην πύλην του παλατίου ήρξατο νά λιθοδολή την είχονα του Χριστου, ην άνεστηλωσεν ή Εἰρήνη, ο Λέων ού μόνον ἀφήρεσεν αὐτήν, άλλὰ καὶ κατὰ τὴν ἐφτὴν τής Χριστοῦ γεννήσεως του αύτου έτους προσελθών είς τὸ άγιον βτμα ΐνα κοινωνήση των μυστηρίων ἀπέσπασε τὸ ἐπὶ τής βασιλικής πύλης κρεμάμενον παραπέτασμα, φέρον την είκόνα του Χριστού, και μετ' όλίγον έξέδωκε διάταγμα κατά των ιερών είκόνων. Ο Λέων δὲν ἡρκέσθη τούτοις, άλλά μαθών ότι ο πατριάρχης Νιχηφόρος συνεχάλεσε νυχτός σύνοδον, προσκαλεί παρ' έαυτῷ αὐτὸν καὶ ἐμμενοντα εἰς τὴν προσκύνησιν των είκόνων καταδιδάζει του θρόνου καὶ ἀντ' αὐτοῦ ἐκλέγει πατριάρχην Θεόδοτον τὸν Κασσιτεράν (815). 'Αλλ' οἱ ὑπέρμαχοι τῶν εἰκόνων δὲν ἀναγνωρίζουσι τὸν νέον πατριάργην, ἔγοντες ἐπὶ κεφαλής Θεόδωρον τον Στουδίτην, όστις έναποδυθείς ήδη είς τον άγῶνα ἐνθαρρύνει τοὺς καταδιωκομένους, στηρίζει τοὺς κλονουμένους, παρασχευάζει δημοτελή λιτανείαν κατά την χυριαχήν των Βαίων καὶ ἀπαγορεύει τοῖς ὀρθοδόξοις νὰ συμμετάσχωσιν εἰς τὴν ὑπὸ τοῦ Κασσιτερά συγχροτηθείσαν σύνοδον χατά της έν Νιχαία Β΄ (815). Είναι άληθες δτι ένεκα τής άντιστάσεως ταύτης πολλοί τῶν ὁρθοδόξων πολλά ξπαθον και αυτός δε ό Θεόδωρος έξωρισθη, περιεδλήθη άλύσεσι, έμαστιγώθη, έδασανίσθη καὶ μυρία έτερα έπαθεν, άλλ' είς μάτην ή ίσχὺς αὐτοῦ ἡν ἰσχυροτέρα τῆς τοῦ αὐτοχράτορος, διὰ τούτο και μεθ' όλα ταύτα ούκ ξπαυσεν ένεργών ύπερ της όρθοδοξίας, γράφων έχ της είρχτης αὐτοῦ ἐπιστολάς χαὶ ἄλλα συγγράμματα κατά τῶν εἰκονομάχων, συγκροτῶν συλλόγους καὶ διαπραγματευόμενος μετά του πάπα και των πατριαρχών της 'Ανατολής. 'Αλλά καὶ ὁ Λέων ἐπιτείνας τὴν αὐστηρότητα τῶν μέτρων αὐτοῦ καὶ τὴν έλαγίστην έτι κλίσιν πρὸς τὰς εἰκόνας ἐκόλαζε διὰ μαστιγώσεως καὶ έξοριας, ἀπέδαλε τοὺς ἀρχαιους τῆς Ἐκκλησιας ὕμνους καὶ διέταξε τὴν συγγραφὴν νέων διδακτικῶν βιδλίων μετὰ ἀρχῶν εἰκονομαχικῶν. «Διωγιιός, γράφει ο Θεόδωρος πρός τον Ίεροσολύμων εν τη 205 και 243 ἐπιστολή, ἡμας κατείληφεν, ὁ Μακαρνώτατε, καὶ διωγμων ό έλληνοειδέστατος . . . έντευθεν θυσιαστήρια κατεσκαμμένα, ιεροί rant ήμαυρωμένοι, σχεύη tερά έμπεπρησμένα, ούκ έστι δτι μή έλέλειπται μέρος της υπ' αυτόν βασιλείας έαθεν άκαθαίρετον... κωμωδετται ή σεπτή και φρικτή είκων Χριστού, ώς βδέλυγμα έρημώσεως, ώς είδωλον πλάνης ούτω πάσα άλλη δεσποινική, άγιωτική . . . έλεει τὰ τὰ πάντα καὶ όδυρμων ἄξια· παραστέλλονται ψαλμιφδίαι άρχαιοπαράδοτοι, άντάδεται τὰ άσεβή νέα δόγματα είς προϋπτον κείμενα, άλλα τοις παισί πρός διδασκαΜαν παραδεδομένα καὶ μεταστοιχείωσις τῶν ἀπάντων ἀθεωτάτη. Οὕτως ἐληίζετο τὴν Ἐκκλησίαν Λέων ὁ ᾿Αρμένιος, ὅτε Μιχαὴλ ὁ Τραυλός, φίλος καὶ συστρατιώτης αὐτοῦ, ἐξυράνας κατ' αὐτοῦ ἐτανάστασιν φονεύει κατὰ τὰ Χριστούγεννα τοῦ 820 καὶ ἀναβαίνει ἀντ' αὐτοῦ τὸν θρόνον.

2. 'Αλλά δυστυχώς και Μιχαήλ ὁ Β' ὁ Τμαυλὸς (820-29) ήν είχονομάχος χαι ούδαμῶς ένόει νὰ ἐπιτρέψη τὴν τῶν είχόνων άναστήλωσιν. Είναι άληθὲς ότι κατ' άρχὰς προέδη είς παραχωρήσεις τινάς ύπερ των είχονοφίλων, επιτρέψας π. χ. την επάνοδον των έξορίστων, έν οίς και Θεοδώρου του Στουδίτου, και την κατ' οίκον προςχύνησιν τῶν εἰχόνων· ἀλλ' αὐται ἦσαν καὶ αἱ μόναι, διότι οὐ μόνον τὸν πατριάρχην Νικηφόρον δεν επανήγαγεν είς τὸν θρόνον, μή άναγνωρίζοντα τὴν εἰχονομαγίαν, ἀλλὰ καὶ ἀποθανόντος Θεοδότου τοῦ Κασσιτερά άνήγαγεν έπὶ τοῦ πατριαρχικοῦ θρόνου τὸν θερμὸν είκονομάγον 'Αντώνιον τον Συλαίου και μετ' όλίγον διέταξεν ίνα είς λήθην περιέλθωσιν αι έπι Κοπρωνύμου (754), Ειρήνης (787) και Λέοντος του Άρμενίου (815) συγχροτηθείσαι σύνοδοι, ισχύωσι δέ μόνον αί εξ πρώται οίχουμενιχαί. Μετ' όλίγον (822) ή ύπό του στρατηγού. θωμά διενεργηθετσα έπανάστασις ήνάγχασε βεδαίως τὸν Μιχαήλ νὰ ελθη είς διαπραγματεύσεις μετά Θεοδώρου του Στουδίτου, άλλ' έπειδή ό ίερος ούτος άνηρ άπήτει όπως τὰ δογματικὰ ζητήματα κρίνωνται και αποφασίζωνται μόνον ύπο του πεντακορύφου της Έκκλησίας κράτους, των 5 δηλ. πατριαρχών της Χριστιανωσύνης, επισφραγίζωνται δὲ μόνον τὰ δεδογμένα ὑπὸ τῶν βασιλέων (πρόλ. Θεοδ. Στουδ. έπιστολ. βιδλ. 2, 129), ο αὐτοκράτωρ δὲν ἐδέχθη ταῦτα, καταδαλών δὲ μετ' όλίγον τὸν ἐπαναστάτην (823) ἐτράπη τὴν προτέραν όδόν. μάλιστα έπωφεληθείς τὰς μετὰ τῆς Ῥώμης σχέσεις τῶν ὀρθοδόξων, στέλλει και ούτος πρεσθείαν πρός Λουδοβίκον τον Εύσεβή, εν δε τή τότε εν Παρισίοις (825) συγκροτηθείση συνόδω απορασίζεται ή καταδίκη της προσκυνήσεως των ιερών είκόνων. Έν τούτοις Θεόδωρος ό Στουδίτης βλέπων τάς έλπίδας αυτού διαψευσθείσας και καταδληθείς ύπο των πολλών άγώνων άποσύρεται είς τὴν ἔρημον καὶ ἀποθνήσκει το 826, άναδειχθείς τη άληθεία φαινόμενον μεγαλοπρεπές και σεδα-

σμόν έμποιούν, θυσιάσας δὲ τὴν ζωὴν αὐτού ὑπὲρ τοῦ μεγάλου αὐτοῦ σχεδίου, δηλ. Έκκλησίας άπηλ Ιαγμένης του δεσποτικού της πο-Αιτείας ζυγού. Μετά τρία έτη άποθνήσκει και ο Μιχαήλ, διαδέχεται δ' αὐτὸν είς τὸν θρόνον ὁ υίὸς αὐτοῦ Θεόφιλος (829-42), σροδρώτερος και ιταμώτερος έκείνου είκονομάγος. "Ηδη και ἀπ' αὐτῶν τῶν οἰχιῶν ἔπρεπε νὰ ἀποδάλλωνται αί ίεραὶ εἰχόνες, οἱ δὲ ἀνθιστάμενοι η έξακολουθούντες νὰ ζωγραφῶσι τριαύτας ὑπεδάλλοντο εἰς διαφόρους τιμωρίας. Καὶ όμως ή προσχύνησις τῶν ἰερῶν εἰκόνων εὐρεν άσυλον είς αὐτὴν τὴν οίχιαν τοῦ Θεορίλου, διότι οὐ μόνον ἡ πενθερὰ αὐτοῦ Θεοκτίστη καὶ ἡ σύζυγος Θεοδώρα προσέκειντο αὐταῖς, ἀλλὰ καὶ εἰς τὰ μικρὰ αὐτοῦ τέκνα ἐνέπνεον τὰ εὐσεδή φρονήματα καὶ παρείγον αὐτοίς πρὸς προσχύνησιν μικράς εἰκόνας, παριστῶσαι αὐτὰς ώς rirla. 'Ο Θεόφιλος λαβών ποτε γνώσιν του τοιούτου παρά τινος νάνου, έξηγριώθη φυσιχῷ τῷ λόγω, μόλις δὲ χαθησύχασεν αὐτὸν ἡ Θεοδώρα. Εχων όμως τον φόδον της άναστηλώσεως των είκόνων, προσκαλεσάμενος είς τὴν κλίνην τοῦ θανάτου τὴν σύζυγον αὐτοῦ καὶ τοὺς ἐπιτρόπους τοῦ υίοῦ αὐτοῦ ἐξώρκισεν, ὅπως μήτε τοῦτο ἐπι-. τρέψωσι, μήτε τὴν ἀποπομπὴν τοῦ πατριάρχου, Ἰωάννου τοῦ Γραμματιχού και ούτως ἀπέθανε (842).

3. Καὶ ὅμως ὁ Θεόριλος διεψεύσθη, διότι πάντες οἱ ἀποτελοῦντες τὴν ἀντιβασιλείαν ἔνεκα τοῦ ἀνηλίχου αὐτοῦ υἰοῦ Μιχαὴλ τοῦ Γ΄ (842—67) αὐτή τε ἡ Θεοδώρα καὶ ὁ ἀδελφὸς αὐτῆς Βάρδας, ὁ ἀδελφὸς τοῦ Θεορίλου Μανουὴλ καὶ ὁ ἀρχικαγκελλάριος Θεόκτιστος, ἡσαν ὑπέρμαχοι τῶν ἱερῶν εἰκόνων προφυλακτικώτεροὶ πως ἡσαν ὁ Μανουήλ, φοδούμενος στάσιν τοῦ στρατοῦ καὶ ἡ Θεοδώρα σεδομένη τὴν θέλησιν τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆς. Ἐν τούτοις τὰ κωλύματα ταῦτα ἐγένοντο ἐκποδών, ἐξορισθέντος δὲ τοῦ Ἰωάννου γραμματικοῦ, ἀνάγεται εἰς τὸν θρόνον ὁ μοναχὸς Μεθόδιος, ὅστις παθών ἐπὶ Θεορίλου ἔφερε τὰ στίγματα τῆς ὁρθοδοξίας. Οὕτω λοιπὸν συνελθοῦσα ἡ ἐν Κωνσταντινουπόλει ἐνδημοῦσα σύνοδος ἀνώρθωσε τὸ κράτος καὶ τὴν ἰσχὺν τῆς Ζ΄ ἐν Νικαία οἰκουμενικῆς συνόδου, τῆ δὲ προσεχεῖ Κυριακῆ, πρώτη τῶν Νηστειῶν (19 Φεδρ. 842) ἐν μεγάλη πομπῆ καὶ παρατάξει αἱ ἱεραὶ ἐκόνες μετεκομίσθησαν εἰς τὰς Ἐκκλησίας καὶ ἀπεφασίσθη ἵνα

πρὸς ἀνάμνησιν τοῦ τροπαίου, ὅπερ ἡ Ἐκκλησία ἔστησε κατὰ τῆς εἰκονομαχίας, ἑορτάζηται ἐτησίως ἡ ἡμέρα αὕτη ὡς πανήγυρις τῆς ᾿Ορθοδοξίας. Οὕτω κατεδλήθη ὁλοσχεχῶς ἡ εἰκονομαχία ἡ τοσοῦτον ταράξασα τὴν Ἐκκλησίαν, διότι εἰ καὶ μετὰ ταῦτα ἔστιν ὅτε ὑψωσε φωνήν, κατεσιγάσθη ὅμως τέλεον καὶ κατεδικάσθη καὶ ἐν ταῖς ἐπὶ τοῦ ἰεροῦ Φωτίου συνελθούσαις δυσὶ μεγάλαις συνόδοις τοῦ 869 καὶ 879.

B'.

# ΤΟ ΣΧΙΣΜΑ ΤΗΖ ΔΥΤΙΚΗΣ ΑΠΟ ΤΗΣ ΑΝΑΤΟΛΙΚΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

(863 - 1054).

Πρόλ. χαθόλου Mansi πρακτ. τόμ. 15-17 καὶ Μήλια τόμ. 2.-τοὺς μετὰ Θεο φάνην (ἔχδ. Βόννης) σελ. 193-Συμεών Μάγιστρον σελ. 667-Γ. Κεδρηνον σελ. 171 - Ζωναράν βιβλ. 16 σελ. 24 - (έχδ. Migne). - Νικήτα Παρλαγόνος, βίον Ίγνατίου (ἔκδ. Migne Τόμ. 105).--Μητροφά ους Σμύρνης, ἐπιστολ. πρός Μανουήλ Πατρίκιον. - Στυλιανού Μάπα Νεοκαισαρείας, επιστολ. πρός Στέφανον τον Ε΄.-Παπιστικών ελέγχων προλεγόμενα, εν Κωνσταντινουπόλει 1850.-Σοφοκλ. Οἰκονόμου προλεγ. εἰς τὴν ἔκδ. 'Αμφιλοχίων εν 'Αθήναις 1858.-Ι. Βαλέττα προλεγόμενα είς τὰς ἐπιστολὰς τοῦ Φωτίου Λονδίνω 1864.— Έγχύκλιον της Μ. Α. Κ. καὶ 'Αποστολικης 'Εκκλησίας εν Κωνσταντινουπόλει 1863. - 'Ηλία Μηνιάτου, Πέτραν Σκανδάλου, 'Αθ. 1840. - 'Αλήθειαν τῆς Οἰκουμενικής ἐκκλησίας, μετάρρ. ἐκ τοῦ Ῥωσσικοῦ ὑπὸ Βαλλιάνου ἐν ᾿Αθήναις 1854. Δοσιθέου Δωδεκάδιδλον, εν Βουκουρεστιφ 1715. — Κ. Παπαρρηγοπούλου Ίστορ. τοῦ Έλλ. ἔθνους τόμ. 3. σελ 798.—Ζαμπελίου, δημοτικά ἄσματα εν Κερχύρα 1852.— Α. Δημητρακοπούλου, Ίστορίαν του Σχίσματος, εν Λειψία 1867.—Εὐαγγελ. Κήρυχος ἔτος 4.—Ζάνου, Φώτιον τὸν οἰχουμ. πατριάγην, ἐν Κωνσταντινουπόλει 1864. - Guettée, la Papauté schismatique, Paris 1863. -Leo Allatius, de ecclessiæ occid. et orient. perpetua consensione, Colon. 1648. — Maimbourg, Hist. du schisme des Grecs, Paris 1677. — J. Pitzipios, l'église orientale, Rome 1855.—Walch, Hist. centroversiæ Græcorum Latinorumque, Jena 1751.-Hermann, Hist. concertationis de pane azymo et fermentato in coena Domin. Lips. 1737.--Kiesling, Hist. concert. Græ. et Latin. de esu sanguinis et carnis morticinæ, Erlg. 1763.--Hergenröther, Photius, Regsb. 1867.--τοῦ αὐτοῦ, Monumenta græca ad Phot. ejusque hist. pertin. Regsb. 1869.—Abbé Jager, Hist. de Photius, Paris 1853.—Lämmer, Papst Nikolaus I, Brl. 1857.—Langen, Die trinitarische Lehrdisserenz zwischen abendl. und

## 48 Περ. Γ'. 'Ανατ. 'Εκκλ. Κοφ. Β'. Αφέσους καὶ Σχίσματα.

morgl. Kirche, Bonn 1876.—Gass, Symbolik d. griechischen Kirche, Berl. 1872.—Schröckh, K—Geschichte τόμ 24 σελ. 126—Neander, K-G. τόμ. 6 σελ. 371.—Gieseler K—G. τόμ. 2, 1 σελ. 367.—Kurtz, Handb. d. K—G. τόμ. 1, 3 σελ. 30.—Gförer, K—G. 3, 1 σελ. 225.

### \$ 110.

ΠΡΩΤΗ ΠΑΤΡΙΑΡΧΕΙΑ ΤΟΥ ΙΕΡΟΥ ΦΩΤΙΟΥ (857-867).

1. Έν τη Ιστορία της Έχχλησίας του Μεσαιώνος γεγονός άποσπών τὸ ἐνδιαφέρον καὶ τὴν προσοχὴν πάντων εἶναι ἀναμφιδόλως τὸ θλιβερόν σχίσμα της δυτικής άπὸ της άνατολικής έκκιθησίας. τὸ μέγα τουτο συμβάν δύναται άληθως νά χαρακτηρισθή ώς το κοσμοϊστορικόν έκεῖνο γεγονός, τὸ ὁποῖον διέσπασε τὴν χριστιανωσύνην είς δύο μεγάλα στρατόπεδα καὶ ἐπέδρασε σημαντικῶς ἐπὶ τῆς ἰδιαιτέρας καὶ ἀνεξαρτήτου ἀναπτύξεως έκατέρας τῶν δύο Ἐκκλησιῶν. βεδαίως και πρό του σχίσματος έκατέρα έδαινε τὴν ιδιάζουσαν τῷ πνεύματι και τη ιστορία αυτής όδου, άλλ' άπο της εκρήξεως αυτου η ιδιαιτέρα αύτη τάσις καταφαίνεται έναργέστερον. Μελετώντες τὴν Ιστορίαν του σχίσματος είλικρινώς καὶ έγκαρδίως θλιβόμεθα, διότι καίτοι έν τισι ώφέλησε πως τη ήμετερα άνατολική Έκκλησια, άναμφιδόλως όμως εγένετο πρόξενον πολλών και χαλεπών δεινών άμφοτέραις και τῷ κόσμῳ παντί· ὑπὸ τὴν ἔποψιν ταύτην τὸ σχίσμα εὐθύνει μεγάγως τον αιτιον και παραγωγέα αυτου. άγγ, ακριρώς έπι του άντικειμένου τούτου διίστανται αί γνώμαι των ίστορικών, των μέν Λατίνων έπιρριπτόντων πάσαν την αίτίαν έπί της ήμετέρας Έχχλησίας και δή έπι του προσώπου του Ιερου Φωτίου, των δε Προτεσταντών έπι τζς άμοιδαίας φιλοδοξίας τῶν δύο Ἐκκλησιῶν. ᾿Αλλὰ τὸ πρᾶγμα δὲν έχει ούτω, διότι έχ της έν τη προηγουμένη περιόδω (§ 83) έχτεθείσης άναπτύξεως του ρωμαϊκού πρωτείου όρμώμενοι, συνδυάζοντες δ' αὐτή τὰ μεταξύ του Ιερού Φωτίου καὶ του Πάπα Νικολάου γενόμενα, συμπεραίνομεν μετά βεδαιότητος ότι ή πρώην άτυρος Έχκλησία της 'Ρώμης και μεθ' όλας τὰς ἀντενεργείας τῶν οἰκουμενικῶν συνόδων, οὐ μόνον καθ' ἐκάστην ἐκραταιοῦτο καὶ ἐνισχύετο ἐν ταῖς άπολυταρχικαϊς αὐτης άξιώσεσι, άλλά και πρὸς σύστασιν αὐτῶν καί νομιμοποίησιν δωρεάς του Μ. Κωνσταντίνου επλαστογράφησε καί άλληλογραφίαν μετὰ τοῦ ἀποστόλου Πέτρου καὶ ψευδοδεκρετάλι α ἐπενόησε καὶ ἐπὶ πάσης τῆς Ἐκκλησίας νὰ ἐξασκήση αὐτὰς ἐσπούδασε, μέχρις οὐ ἐπὶ τοῦ αὐθαιρέτου καὶ τυραννικοῦ αὐτῆς Πάπα Νικολάου τοῦ Α΄ διέρρηξε τὸν ἄρραφον τοῦ Σωτῆρος χιτῶνα: ἡ μελέτη λοιπὸν τῆς ἱστορικῆς ἀναπτύξεως τοῦ ρωμαϊκοῦ πρωτείου καὶ τὰ μεταξὺ Νικολάου καὶ Φωτίου κατὰ τὸν Θ΄ αἰῶνα γενόμενα ἡλίου φαεινότερον καταδεικνύουσιν ὅτι ἡ φιλοδοξία τῆς Ῥώμης, παντοκρατορίαν ἐπὶ τῆς Ἐκκλησίας ἀπάσης θηρευούσης, παρέσχε τὴν πρώτην ἀφορμὴν εἰς τὸ σχίσμα, συνεργουσῶν ἀναμφιδόλως καὶ δογματικῶν τινων διαφορῶν καὶ μάλιστα τῆς καὶ ἐκ τοῦ Υἰοῦ ἐκπορεύσεως τοῦ ἀγίου Πνεύματος, ὡς ὁ λόγος δείξει.

2. "Ενεκα της άνηλικιότητος Μιχαή $\lambda$  του  $\Gamma$ ' (842—67) τά του χράτους, ως άνωτέρω είπομεν (§ 110, 3) έχτος άλλων διείπον ή θεοδώρα καὶ ὁ ἀδελφὸς αὐτῆς Bάρδας, ἀνὴρ ἀναμφιδόλως πολλοῦ λόγου άξιος, πολεμικός, δραστήριος και των γραμμάτων προστάτης, καίτοι παρά τινων ψέγεται ή ήθικότης αὐτοῦ. Μεταξύ τῶν δύο τούτων άδελφῶν μετ' όλίγον ἐπῆλθε ῥτζις, διότι ἡ Θεοδώρα καὶ μετὰ την ενηλικιότητα του Μιχαήλ εζήτει τὰ πάντα νὰ διέπωνται κατὰ την βούλησιν αὐτης, ἐνῷ ἀπεναντίας ὁ Βαρδας συνταχθείς τη μερίδι του Μιγαήλ έζήτει ίνα έκποδών ποιήσηται την Θεοδώραν και αύτὸς καταλάδη την κυδέρνησιν. Δυστυχώς είς τοὺς διαπληκτισμούς τούτους έλαδε μέρος, συντασσόμενος τη Θεοδώρα, και ο τότε τους οίακας της Έκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως διέπων, ὁ άγιος Ίγγάτιος, υίὸς του αυτοχράτορος Μιχαή είνου 'Ραγκαβέ, όστις ήν μέν εύσεβής καί ἐνάρετος, ἀλλ' ὡς γέρων ἀπλοῦς καὶ ὑπὸ τῆς βασιλίσσης ὑποστηριζόμενος παρείχεν έαυτὸν ἀλαζονικὸν καὶ πικρὸν τῶν ἀμαρτανόντων ἐπιτιμητήν ούτω π. χ. Γρηγόριον τὸν Συρακουσών, ἀντιστάντα είς την έκλογην αὐτοῦ ἀπεδίωξε της ἐκκλησίας κατὰ την ήμέραν της γειροτονίας αύτου, τὸν δὲ Βάρδαν διαφημιζόμενον τότε, ὡς συμφθειρόμενον τη νύμφη αύτου έστέρησε της θείας εύχαριστίας το 857 και της έκκλησιας απέδαλε, ούδὲ έδέχθη μάλιστα αύτὸν είς τὴν ἐκκλησιαστικήν κοινωνίαν .καὶ μεθ' όλας τὰς δυσωπήσεις καὶ ἀπειλάς του Μιχαήλ· έντευθεν έγεννήθη υπόνοια ότι ό Ίγνάτιος συμφα-

(EKKA. IETOPIA, TOM. B'.)

τριάζει τη Θεοδώρα, τουτο δε ύπεστήριξεν η έμφανισις μοναγού τινος έχ Δυρραγίου Γήβωνος, όστις παρείγεν έαυτον υίον της Θεοδώρας ἐξ ἄλλου ἀνδρὸς καὶ διὰ τοῦτο πολλοί τοῦ λαοῦ προσεῖχον αὐτῷ ὡς μέλλοντι βασιλεύσαι· ή αὐλή συλλαβούσα τὸν μοναχὸν κατεστρέδλου και έδασάνιζε, ενώ ή Θεοδώρα και ο Ίγνάτιος υπερήσπιζον· evτεύθεν αι υπόνοιαι εστηριχθησαν, ο Ίγνάτιος διατάσσεται να κείρη μοναχάς τὴν Θεοδώραν καὶ τὰς θυγατέρας αὐτῆς, ἀλλ' ἀντιστὰς έξοριζεται τὸν ὀκτώβριον του 857 εἰς Τερέβινθον, ἀρου ὅμως προηγουμένως, ώς παραδέχονται πολλοί, έχων η βία παρητήθη του θρόνου, ΐνα μὴ καταδιδασθή ἀτίμως (πρόλ. τοὺς μετὰ Θεοράν. βιόλ. 4, κεφ. 30. — Κεδρηνόν τόμ. 2, 171. Ζωναράν βιόλ. 16 σελ. 25 εκδ. Migne. -- Νικήταν Παφλαγόνα, εκδοσιν 'Ραδερίου σελ. 410 καὶ 'Αμφιλόχ. ἔκδ. Σοφ. σελ. 13). Οῦτω χηρεύσαντος του πατριαρχιχού θρόνου άνυψώθη ἐπ' αὐτὸν ὑπό τε τῆς συνόδου καὶ τῆς αὐλῆς δ ίερδς  $\Phi$ ώτιος, άνλρ το γένος περιφανής, περιδεδλημένος τὰ άξιώματα του πρωτοσπαθαρίου και πρωτοασηκρίτου, διαπρέψας έν πρεσβείαις, μεγαλοφυής τὸν νοῦν, συγκεντρόνων ἐν ἐαυτῷ πάντα τὰ έξοχα προτερήματα, άτινά ποτε ή φύσις ἐπεδαψιλεύσατο θνητῷ, ὑψίνους, πολυμαθής τήν τε έξω καὶ έσω παιδείαν, άληστον μνήμην καταλιπών εν τη ίστορία των γραμμάτων και έπι τέλους ανθρωπος του Θεού καὶ τῆς 'Ορθοδοξίας τρανόφθογγος μάρτυς καὶ φύλαξ ἀκριδέστατος (πρόλ. Νικήτ. Παρλ. σελ. 509). Ο τοιούτος και τηλικούτος Φώτιος ἀφοῦ ἐν εξ ἡμιέραις διῆλθε τοὺς κατωτέρους κληρικοὺς βαθμούς, έχειροτονονήθη άρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως ύπο Γρηγορίου του Συρακουσών του 'Ασδεστά κατά την έορτην της Χριστου γεννήσεως του 858, ούχι βεβαίως ένεκα φιλοδοξίας, ώς διατείνονται τινες τῶν νεωτέρων, διότι ένεκα τῆς θέσεως αὐτοῦ καὶ τοῦ ἀξιώματος οὕτε δόξης ἔχρηζεν ούτε πλούτου, ούτε δυνάμεως καὶ ἐπιρροῆς καὶ εἴ τινος τοιούτου, άλλά μετά πολλάς παρακλήσεις, άπειλάς καὶ βίαν, άφου μάτην ήγετο και είλκετο ἀποδυσπετών πρός ταθτα... ἀφού πικρώς άλγυνόμενος έκλαιεν, έδυσώπε, πάντα μαλλον έποιει ή τοις ψηριζομένοις και βιαζομένοις συγκατένευεν, παρενεχθηναι τὸ ποτήριον ἀπ' αὐτοῦ τῶν πολλῶν καὶ πολυτρόπων φροντίδων

καὶ πειρασμών ποτνιώμενος (ἐπιστολ. 159 ἔκδ. Βαλέττα), ἀφου τέλος και αύτοι οι περί τον Ίγνάτιον, έκτος μόνον πέντε, συνεδέθησαν καὶ συνηνώθησαν αὐτῷ. Οὕτως ἀναδεξαμένου τοῦ ἱεροῦ Φωτίου την πατριαρχίαν, έπι δύο μήνας έχράτει είρηνη έν τη Έχκλησία, ότε μετ' όλίγον οι πέντε έχεινοι Ίγνατιανοί, ἔγοντες ἀναμφιδόλως μεθ' έαυτῶν καὶ έτέρους καὶ πάντως ὑποκινούμενοι καὶ ὑποδαυλιζόμενοι ύπο Βασιλείου του Μακεδόνος (βλ. Έγκύκλ. της μιᾶς, άγ. καθ. και άπος. έκκλ. σελ. 62), τοσούτον άσυστόλως ήρξαντο νά διακωμωδωσι τὸν Βάρδαν, ώστε οὐτος φριχωδως αὐτοὺς ἐτιμώρησε, μηδ' αὐτου του ίερου Ίγνατίου έξαιρουμένου. Ὁ Φώτιος δυσφορών έπὶ τούτοις διεμαρτυρήθη πρός του Βάρδαν (ἐπιστολ. 157 καὶ 159), ἀλλ' ἡ φιλανθρωπία αύτου παρεξηγήθη (ἐπιστολ. 160), οι δὲ ἐχθροὶ αύτου αὐτὸν ἐχλαδόντες ὡς αἴτιον τῶν παθημάτων αὐτῶν οὐ μόνον διέσυρον άλλά και σύνιδον συγκροτήσαντες κατεδίκασαν, ώς δολίως καταλαδόντα τὸν θρόνον· ἀλλὰ τότε καί οἱ περὶ τὸν Φώτιον ἀποδίδουσιν αὐτοῖς τὰ ἴσα, οἱ δὲ περὶ τὸν Ἰγνάτιον ἀποστρέψαντες τὸ ὅμμα αὐτῶν είς τὴν Δύσιν διεκτραγωδούσι τῷ πάπα τὰ παθήματα αὐτῶν τού του διιως γνωσθέντος ό μεν Ίγνάτιος ἀπάγεται είς Μιτυλήνην και ἐκετθεν πάλιν είς Τερέδινθον, οί δὲ περί αὐτὸν ἐπίσης ἐξορίζονται ἡ καθείργνυνται. Έν τοιούτω σάλω των πραγμάτων δυτων, ἐπιτεινομένω καὶ ὑπὸ της είς φως άναχυψάσης αίρέσεως των είχονοχλαστών, ο αύτοχράτωρ Μιγαήλ στέλλει πρεσβείαν είς 'Ρώμην μετά γραμμάτων, έν οίς έχτιθείς τὰ μεταξύ Φωτίου καὶ Ίγνατίου γενόμενα ἀπήτει καὶ πρέσδεις διά την μελετωμένην σύνοδον. τότε δε και ο Φώτιος δραξάμενος της εύχαιρίας ἔγραψε πρὸς τὸν πάπαν χατὰ τὸ ἐχχλησιαστικὸν ἔθος τὴν ένθρονιστικήν αὐτοῦ ἐπιστολήν (ἐπιστολ. 1).

3. Έπὶ τοῦ ρωμαϊκοῦ θρόνου ἐκάθητο τότε ὁ πάπας Νικόλαος ὁ Α΄ (858—67) ἀνὴρ μεγαλοπράγμων, ἀλαζὼν καὶ τυραννικός, ὁ πάπας ἐκεῖνος, ὅστις πρὸς πραγμάτωσιν τῶν κυριαρχικῶν τῆς Ῥώμης ἀξιώσεων κατεκύρωσεν ὡς γνήσια τὰ πρό τινος ἀναφανέντα ψευδοδεκρετάλια· ὁ Νικόλαος κομισάμενος τὰς ἐκ Κωνσταντινουπόλεως ἐπιστολὰς ἀποστέλλει δύο πρεσδευτάς, τοὺς ἐπισκόπους Ῥοδοάλδον καὶ Ζαχαρίαν μετὰ ἰδιαιτέρων ὁδηγιῶν καὶ ἐπιστολῶν πρὸς τὸν Μιχαὴλ

καὶ τὸν Φώτιον, καὶ ἐν μὲν τῆ πρὸς τὸν αὐτοκράτορα ἀναπτύσσων τὴν ύπερ τούς λοιπούς ἀποστόλους ύπερογήν του Πέτρου, ἐπέσειε τὸ χράτος της 'Ρώμης, κατέκρινεν ώς άθεσμον την σύνοδον την εκλέξασαν τὸν  $\Phi$ ώτιον ἄνευ τῆς ἀδείας αὐτοῦ (!), ἐθεώρει ὡς ἄθεσμον τὴν ὑπὸ του 'Ασδεστά γενομένην γειροτονίαν και έν τέλει παρεκάλει αὐτόν, όπως έπιστρέψη τὰ είσοδήματα της Σ: κελίας καὶ Καλαβρίας, ὡς καὶ τὰς ἐπαρχίας τοῦ ἀνατολικοῦ Ἰλλυρικοῦ, τὰς ἀφαιρεθείσας ὑπὸ Λέοντος του Ίσαύρου (§ 107, 3). ἐν δὲ τῆ πρὸς τὸν Φώτιον ἀνόμαζε μὲν αὐτὸν ἐπίσχοπον Κωνσταντινουπόλεως καὶ ἐπήνει διὰ τὴν σορίαν καὶ όμολογίαν της πίστεως, κατέχρινεν όμως διὰ τὴν ἀπό λαϊχοῦ χειροτονίαν (βλ. τὰς ἐπιστολὰς ταύτας ἐν τοῖς πρακτικοῖς τῆς ψευδογδόης συνόδου παρά Harduini, Τόμ. 5, σελ. 119 και 126). Οι τοποτηρηταί του πάπα ελθόντες είς Κωνσταντινούπολιν και κατιδόντες έχ τοῦ σύνεγγυς τὴν ἀλήθειαν τῶν πραγμάτων ἐχοινώνησαν τῷ ἰερῷ Φωτίω καὶ ἔλαδον μέρος εἰς τὴν κατὰ τὸ 861 συγκροτηθείσαν πρωτοδευτέραν σύνοδον, ήτις καταδικάσασα τον ίερον Ίγνάτιον, προσεπεχύρωσε τὸν θρόνον τῷ Φωτίω, ἐκράτυνε τὰ ἐν Νικαία περὶ εἰκόνων θεσπισθέντα καὶ ἐξέδωκε κανόνας τινὰς (πρόλ. Παφλαγ. σελ. 522.—Ζωναρ. βιδλ. 16, σελ. 25 και Σύνταγ. Καν. 'Ράλ. και Ποτλ. τόμ. 2, σελ. 647). Οΰτω περατωθείσης της συνόδου τὰ πρακτικά αυτής ἐστάλησαν είς Ῥώμην, τότε δὲ καὶ ὁ ἱερὸς Φώτιος ἔγραψε τὴν πρὸς τὸν Νικόλαον ἀπολογητικὴν αὐτοῦ ἐπιατολὴν (ἐπιστολ. 3), ἐν ἡ ἐγχωμιάζων τὴν χριστιανιχὴν ἀγάπην διεβεβαιοῦτο τὸν πάπαν ὅτι ἄχων καὶ βία ἀνήχθη ἐπὶ τὸν πατριαργικὸν θρόνον, ἔπειτα κατερράπιζε τοὺς κανόνας και τὰ ψευδοδεκρετάλια αὐτοῦ περί τής μή ἐκ λαϊκῶν χειροτονίας, προσάγων εἰς μαρτυρίαν τὰ παραδείγματα Γρηγορίου του Θεολόγου, Νεκταρίου, Ταρασίου, Νικηφόρου, Θαλασσίου και 'Αμβροσίου, έξ ών τινες μάλιστα ήσαν καί νεόρυτοι, προσετίθει άκολούθως και τὴν χριστιανικὴν της ελευθερίας άργήν, καθ' ην αι Έκκλησίαι του Χριστού ύπογρεωτικώς όφειλουσι τηρείν χυρίως τας αποράσεις των οίχουμενιχών συνόδων, ένφ χατά τὰ ἄλλα, ὡς ἐν τοῖς ἐθιμοις καὶ ἐτέραις διατάξεσι δύναται νὰ ὑπάρχη διαφορά άνευ βλάβης της ένότητος της πίστεως, προσεπέλεγεν

ότι χάριν της ειρήνης συνηυδόκησεν έν τη συνόδω ίνα τούντεθθεν μηκέτι τις πρὸς τὸ τῆς ἐπισκοπῆς ύψος ἀθρόως ἀνάγηται ἐκ λαϊκοῦ ἢ μοναχού και έπι τέλους περί των έν Ίλλυρία έπαρχιων έλεγεν ότι τουτο έξαρταται έκ της πολιτείας, έπει τὰ ἐκκλησιαστικὰ καὶ μάλιστα τὰ περί ένοριων δίχαια συμμεταβάλλε τθαι είωθε πρό, τὰ δίκαια των πολιτειών. Ταύτοχρόνως όμως και οι περί τον Ίγνάτιον ἀπέστειλαν πρός τὸν πάπαν λίβελλον, πολλάς μέν κατηγορίας κατά του Ιερού Φωτίου περιέγοντα, πλείστας δὲ περιποιήσεις καὶ κολακείας πρὸς τὸν Νικόλαον. Ὁ πάπας μαθών τὰ ἐν Κωνσταντινουπόλει γενόμενα καὶ ἰδών τὰς βουλὰς αὐτοῦ ματαιωθείσας καταπατεί τὰς ἀποφάσεις της συνόδου καὶ ἀπαντῶν πρὸς τὸν αὐτοκράτορα και τὸν Φώτιον ἀποδέχεται μὲν τὰ περί τῶν εἰκόνων κυρωθέντα, άποδοχιμάζων όμως τὰ περί Φωτίου χαὶ Ίγνατίου άποφασισθέντα άξιοι όπως άμφότεροι παραστώσιν ένώπιον αὐτοῦ καὶ κριθώσι, τὸν δὲ Φώτιον μὴ ὀνομάζων πατριάρχην ἀποχαλεῖ ληστήν ἐπίσης έγραψε και πρὸς τούς πατριάρχας της Ανατολης διακηρύττων ὅτι ἡ ρωμαϊκή Έκκλησία κατ' ούδενα τρόπον θὰ ἀναγνωρίση τὰ ἐν Κωνσταντινουπόλει γενόμενα, έτι δὲ ἴνα μεῖζον χῦρος δῷ εἰς τὰς ἀξιώσεις αὐτοῦ συγκαλει τὸ 863 σύνοδον ἐν Ῥώμη, ἐν ἡ καταδικάσας τὸν Φώτιον ώς σχισματικόν, ταραξίαν και ύδριστήν του ρωμαϊκού θρόνου, άναγνωρίζει ώς κανονικόν πατριάρχην τον Ίγνάτιον, έκ δὲ τῶν πρεσδευτών αὐτοῦ χαθαιρέσας τὸν Ζαχαρίαν ὡς παραπρεσδεύσαντα, ἀναδάλλει την καθαίρεσιν του 'Ροδοάλδου, ώς ἀπόντος (πρόλ. Schröckh K-G. τόμ. 24, σελ, 141-xal Neander Ev. άν. σελ. 383). Έν τούτοις ὁ αὐτοχράτως Μιχαήλ λαδών γνῶσιν τῶν παρανομιῶν τῆς 'Ρώμης γράφει πρὸς τὸν Νικόλαον τοσούτον δριμεΐαν ἐπιστολήν, ώστε ούτος έλεγεν ότι ο γράψας αὐτὴν τον κάλαμον αὐτοῦ έδαψεν εἰς ὄφεως φάρυγγα και άντι λέξεων δηλητήριον έξέχεεν έντευθεν συνετισθείς πως ὁ Νικόλαος ἀπήτει παρά του Μιγαήλ ἐν ἐτέρα ἐπιστολή, ὅπως τουλάχιστον άντιπρόσωποι του Φωτίου καὶ Ίγνατίου σταλώσιν είς 'Ρώμην μετὰ ἀχριδοῦς ἐχθέσεως τῶν γενομένων. ἀλλὰ τοῦ αὐτοχράτορος μή ἀπαντήσαντος, ὁ πάπας ἀποστέλλει πρεσδείαν μετὰ 14 έπιστολών, παρά μέν του Μιχαήλ άπαιτών την άνάκλησιν της έπιστολής ἐκείνης, διότι ἄλλως θὰ κατέκαιεν αὐτὴν ἐπὶ πασσάλου ἀνηρτημένην, ἐν δὲ τἤ πρὸς τὸν Φώτιον ἀποκαλῶν αὐτὸν ἔχιδναν καὶ ὅριν καὶ πρὸς τὸν Χὰμ καὶ Ἰούδαν ἀντιπαραβάλλων· ἀλλ' οἱ πρέσβεις οὐτοι εἰσελθόντες εἰς τὰ σύνορα τοῦ βυζαντινοῦ κράτους καὶ μὴ ὑπογράψαντες τὴν ὁμολογίαν τῆς ὁρθοδόξου Ἐκκλησίας, μηδὲ ἀναγνωρίσαντες τὸν Φώτιον ἀπεπέμρθησαν, φέροντες μεθ' ἐαυτῶν καὶ τὸ φορτίον τῶν ἐπιστολῶν (Schröckh ἔν. ἀν. σελ.145.—καὶ ᾿Αμφιλοχ. Προλεγ. σελ. 30—).

4. 'Ο Ιερός Φώτιος μηδεμιαν διδούς προσοχήν είς τὰ ἐκ Ῥώμης άναθέματα, κατεγίνετο περί τὴν ἐκπλήρωσιν τῶν καθηκόντων αὐτοῦ γράφων κατά Μανιγαίων και Μονοφυσιτών, έκριζών την αίρεσιν τών είχονομάχων και διαδιδούς την ορθοδοξίαν παρά τε τοις Αρμενίοις και τοις 'Ρώσσοις, ότε Βασιλειος ὁ Μακεδών, ὁ ἀοράτως τὸ πῦρ τῶν παθῶν αὐτοῦ ὑπεκκαίων, τὸν ἀπρίλιον τοῦ 866 φονεύει τὸν φιλόμουσον Βάρδαν καὶ ἀνακηρύσσεται Καΐσαρ. Οὐδόλως ἀπίθανον ὅτι τὴν μεταβολὴν ταύτην τῶν πραγμάτων μεγάλως ἐπεθύμει ὁ Νικόλαος, τουλάχιστον σαρώς τουτο έξάγεται έχ του ονείρου του Βάρδα (πρόλ. Ν. Παρλ. σελ. 533, Βαλέττα σελ. 40, 'Αμφιλογ. σελ. 31, 34 καὶ ἐπιστολ. τῆς Μ. Α. Κ. καὶ 'Α. Έκκλ. σελ. 68) οπωσδή. ποτε όμως βλέπων ο Νικόλαος, ότι αί βουλαί αύτου δέν πραγματοποιούνται, άλλαχού στρέφει τὰς μηχανορραφίας αὐτού. 'Ανωτέρω (2 104, 2) είδομεν, ότι διὰ τῆς ἐνεργείας τῆς Ἐκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως ο Χριστιανισμός διεδιθη έν Βουλγαρία και ότι ή νεοπαγής ἐκείνη Ἐκκλησία ὑπέκειτο ὑπὸ τὸν πατριάρχην Κωνστ/πόλεως Έν τεύτοις ο ήγεμων των Βουλγάρων Βόγορις, είτε ἀφ' έαυτου περι ελθών είς την ίδεαν της άνεζαρτησίας της ίδιας έκκλησίας, είτε διδα χθείς τουτο κατά τὸν πόλεμον πρὸς Λουδιβικον τὸν βασιλέα τῶν Γερ μανών, πέμπει το 866 πρεσβείαν πρός τον πάπαν ζητών τὴν ἐπίλυσιν 106 θεολογικών ζητημάτων, ίδια δε ερωτών έαν ή δυναιδν rà διατελή ἀνεξάρτητος ἡ τῶν Βουλγάρων ἐκκ lησία (Schröckh έν. άν. σελ. 149—). Ὁ Νικόλαος ἔξαλλος ἐκ τῆς χαρᾶς πέμπει πρός τον Βόγοριν απάντησιν μυρία όσα ψεύδη και συκοφαντίας κατά της Έκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως περιέχουσαν (βλ. Har-

duini τόμ. 5, σελ. 353, Schröckh. ἔν. ἀν. σελ. 152 xal Άμφιλ. σελ. 32), άμα δὲ καὶ πρεσδείαν ἐκ δύο ἐπισκόπων καὶ πολλών κληρικών καὶ μοναχών, οἵτινες, ώς ὁ Φώτιος λέγει (Ἐγκύκλιος έπιστολ. Δ') έκ σκότους araδύττες, της γαρ έσπερίας μοίρας υπήρχον γεννήματα, ώσπερ περαυνός ή σεισμός ή χαλάζης πληθος, μαλλον δ' οίκειότερον είπειν ωσπερ άγριος μονιός έμπηδήσαντες τὸν ἀμπελωνα τοῦ χυρίου τὸν ἡγαπημένον καὶ νεόφυτον καὶ ποσὶ καὶ όδυτσιν ήτοι τρίβοις αἰσχράς πολιτείας καὶ διαφθορά δογμάτων κατανεμησάμενοι έλυμήν αντο καὶ πρώτον μεν αύτους εκθέσμους είς την των σαββάτων νηστείαν μετέστησαν, έπειτα δε την των νηστειών πρώτην έβδομάδα της άλλης τηστείας περικόψαντες είς γαλακτοποσίας καὶ τυροῦ τροφήτ καὶ την των όμοιων άδηφαγίαν καθείλκυσαν· έντευθεν καὶ τούς ἐνθέσμω γάμω πρειθυτέρους . . . μυσάττεσθαι καὶ ἀποστρέφεσθαι παρεσκεύασαν...καὶ τοὺς ὑπὸ πρεσθυτέρων μύρω χρισθέντας άταμυρίζειτ αὐτοὺς οὐ πεφρίκασι . . . καὶ τὸ ἱερὸτ καὶ ἄγιοτ σύμβολοτ . . . rόθοις λογισμοίς καὶ παρεγγράπτοις λόγοις καὶ θράσους ὑπερβολή πιβδηλεύειτ ἐπεχείζητατ... τὸ Πτευμα τὸ άγιον ούκ έκ του Πατρός μόνον άλλά και έκ του Υιου έκπορεύεσθαι καινολογήσαντες. Τὰ ούτω κακούργως ἐν Βουλγαρία διαπραχθέντα διαδραμόντα την Κωνσταντινούπολιν κατετάραξαν ώς είκὸς τοὺς πάντας, διὸ καὶ ἀπερασίσθη ἵνα συγκροτηθή σύνοδος καταδικάζουσα τοὺς νεοδιδασκάλους της Βουλγαρίας και δή ἀρχομένου τοῦ 867 γράφει ο Φώτιος την έγχυχλιον αυτού πρός τους πατριάργας έπιστολήν, εν ή ἀπαιτών τοποτηρητάς πρός τὴν μελετωμένην σύνοδον, καταριθμεί άμα και άνασκευάζει τας έν Βουλγαρία είσαχθείσας καινοτομίας, μηδαμώς άντιφάσκων πρός όσα άλλοτε έγραφε τῷ πάπα έν τη 2 αύτου έπιστολή περί έτερότητος και παραλλαγής έθίμων έχχλησιαστικών, μή παραδλαπτόντων τήν ένότητα τής έκκλησία:, διότ ἡ ἀρχὴ αῦ τη Ισχύει ἀναμφιδόλως ἐπὶ ἐκάστης ἐκκλητιας ἐρ' ὅσον καθ' έαυτήν και δι' έαυτήν διατηρεί τὰ ίδια αὐτης εθιμα, οὐχί όμως και όταν εκκλησία τις επιδάλλη τὰς ετερότητας και παραλλαγάς αυτής έπι άλλης έχχλησίας χαι μάλιστα έπι δυσφημία αυτής

καὶ βλάδη της όρθης πίστεως (πρόλ. Schröckh ἔν ἀν. σελ. 160.— Neander έν. άν. σελ. 289 και Παπαρ. έν. άν. σελ. 826). Συνεπεία της Έγχυχλίου ταύτης συνηλθεν έν Κωνσταντινουπόλει χατά τὸ αὐτὸ ἔτος 867 μεγάλη σύνοδος ὑπὸ τὴν προεδρείαν τοῦ ἰεροῦ  $\Phi \omega$ τίου, ήτις λαβούσα ύπ' όψιν τὰς ἐν Βουλγαρία ἐνεργείας του Νικολάου άνεθεμάτισεν αύτόν τε καὶ τοὺς όμόρρονας αὐτῷ, τὰ δὲ πρακτικά αὐτῆς χιλίας φέροντα ὑπογραφὰς ἐστάλησαν εἰς Ῥώμην. Ὁ πάπας λαδών πρότερον γνῶσιν τῆς ἐγχυχλίου τοῦ Φωτίου καὶ ἀναγνούς τὰ πρακτικά τῆς συνόδου κατεταράγθη ἀληθῶς καὶ διὰ τούτο στραφείς πρός διαφόρους λογίους της φραγκικης Έκκλησίας, ώς Γγκμαρον τὸν ἀρχιεπίσκοπον 'Ρήμων, Αίνείαν τὸν Παρισίων, "Οθωνα τὸν Beauvais καὶ τὸν μοναγὸν 'Ράτραμνον παρεκελεύετο αύτους όπως άναιρέσωσι τὰ κατὰ τῆς ρωμαϊκῆς ἐκκλησίας λεγόμενα· άλλὰ τὰς άντιρρητικὰς τῶν θεολόγων τούτων πραγματείας δὲν ἐπέζησε νὰ ίδη ὁ Νικόλαος, ἀποθανών τῆ 13 νοεμβρίου του αὐτου έτους 867.

## § 111.

## ΕΚΘΡΟΝΙΣΙΣ ΤΟΥ ΙΕΡΟΥ ΦΩΤΙΟΥ, ΚΑΤΑΔΙΚΗ ΚΑΙ ΑΝΑΞΙΟΠΑΘΗΜΑΤΑ ΑΥΤΟΥ.

1. Έν τούτοις τὰ μέχρι τοῦδε ἐν Κωνσταντινουπόλει γενόμενα ἀνετράπησαν ὑπὸ γεγονότος, μεγάλην ἐπιρροὴν ἐξασκήσαντος ἐπὶ τῆς μεταβολῆς τῶν πραγμάτων. Βασίλειος δηλ. ὁ Μακεδών μετὰ τὴν σφαγὴν τοῦ Βάρδα ἰδών τὸν καιρὸν κατάλληλον ποιεῖται ἐκποδών τὸν προστάτην καὶ θετὸν αὐτοῦ πατέρα Μιχαὴλ τὸν σεπτέμβριον τοῦ 867 καὶ γίνεται ἐγκρατὴς τοῦ θρόνου, οὕτω δὲ καθημαγμένας ἔχων τὰς χεῖρας προσέρχεται εἰς τὸ θυσιαστήριον, ἀλλ' ἀπωθείται ὑπὸ τοῦ ἰεροῦ Φωτίου, ὡς ἀνάξιος τῶν μυστηρίων. ὁ Βασίλειος τότε, τὸ μὲν ὅπως ἐξευμενίση τοὺς περὶ τὸν Ἰγνάτιον καὶ τὸν Πάπαν, τὸ δὲ ὅπως στηριχθῆ ἐπὶ τοῦ κλονουμένου θρόνου, ἀποδιώκει τοῦ πατριαρχικοῦ θρόνου τὸν Φώτιον καὶ ἀναβιβάζει τὸν Ἰγνάτιον (πρόλ. Νικητ. Παρλ. σελ. 540.—Ζωναρ. βιόλ. 16, σελ. 37. καὶ Schröckh ἐν. ἀν. σελ. 161—) ἀναγγέλλει δὲ τὰ γενόμενα τῷ

πάπα. Έπι του ρωμαϊκού θρόνου έκαθητο τότε ὁ Αδριανός Β΄, κατά πάντα διμότροπος τῷ προχατόχω αὐτοῦ, ὅστις συγχαλέσας σύνοδον άναθέματι παραδίδωσι τὰ κατὰ Νικολάου γενόμενα, καταναλίσκει πυρί τὰ πρακτικά της ἐπί Φωτίου συνόδου και ἀπαντῶν τῷ Βασιλείω ονομάζει αυτόν τέχνον επιειχέστατον και δρθοδοξότατον και άπαιτει την συγκρότησιν ούκ εὐαριθιήτου συνόδου (πρόλ. Harduini τόμ. 5, σελ. 862—). Έν τῷ μεταξύ ὁ Φώτιος ἐξορίζεται είς μοναστήριόν τι Σκέπην, άφαιρουνται άπ' αὐτου 7 σάκκοι πλήρεις διαφόρων έγγράφων καὶ οἱ συκοφάνται αὐτοῦ ἄργονται κατηγορεῖν αύτου, ώς διδάσχοντος τοὺς σεισμοὺς γίνεσθαι έχ πλησμονής ὑδάτων καὶ οὐκ ἐκ πλήθους άμαρτιων, ἔκα πον ἄνθρωπον ἔχειν δύο ψυχάς, ων ή μεν άμαρτάνει ή δ'ού, μη κοινωνείν της εύχαριστίας τήστεις, περί αύτου δὲ τούτου διεφήμιζον, ὅτι λειτουργων οὐδέποτε εὐχὴν ἔλεγεν, ά.λλ' ἐψιθύριζε ἡήματα των θύραθεν ποιητών οι έχθροι αύτου μή άρχούμενοι είς ταυτα, διάφορα γεγονότα ώς θεοσημείας διεχήρυ ττον χαὶ θαύματα τοῦ ἰεροῦ Ἰγνατίου ἔπλαττον (πρόλ. Νικήτ. Παφλ. σελ. 548-555 και Συμεών Μάγιστρον σελ. 671 — ἔχδ. Βόννης), αὐτὸς δ' ὁ Μαχεδών πολλάς καταστροφάς διεπράξατο, βεδηλώσας βιδλία, σχεύη καὶ ναούς ύπο του Φωτίου καθιερωθέντας (ἐπιστολ. Φωτ. 97, 101 και 174). Έν τούτοις ἀρικομένων τῶν άποχρισιαρίων του 'Αδριανού συγκαλείται ή ύπ' αύ του άπαιτηθείσα οίπουμετική σύνοδος (869), δώδεκα μόνον ἐπισκόπους κατ' άργὰς άριθμούσα, διότι οἱ τοῦ πάπα τοποτηρηταὶ πρὸ τῶν πυλῶν τοῦ ναοῦ της Αγίας Σορίας καθήμενοι άπήτουν παρά των είσεργομένων όπως άναθεματίσωτι τὸν Φώτιον καὶ άνακηρύξωτι τὸν πάπαν εὐαγγελικὸν ἄκρον ἀρχιερέα καὶ παγκόσιμον πάπαν ἀλλὰ μετὰ ταῦτα ύποσχεθέντος του Βασιλείου τὴν ἐπιστροφὴν τῶν ὑπογραφῶν προσῆλθον καὶ ἔτεροι, ὡς καὶ Σαφακηνοί, ἀντιπρόσωποι τῶν πατριαργικῶν θρόνων και ούτω συνεκροτήθη ή σύνοδος. Κατά την πέμπτην αυτής συνεδρίασιν προσκληθείς και ὁ Φώτιος ἀπελύθη, ἵνα κάλλιον σκεφθή, ότε μετά τινας ήμέρας παρουσιασθείς αύθις μετά τινων άρχιερέων καί έρωτηθείς υπό του γελωτοποιού Βαάνους, εί έδέχετο τὸν λίβελλον καὶ τας αποφάσεις της ρωμαϊκής Έκκλησίας ύπέγραφε, απεκρίθη, ο Θεός

φυλάξαι είς πολλά έτη τὸν βασιλέα ἡμῶν είς τοὺς τοποτηρητάς άπολογίαν οὐ παρέχομεν εί είπον ἐπὶ ίδια μετανοία τὸν προςδιορισμόν, ör έθεσαν χάριν ήμων, δι' έργων έπιδειξάτωσαν καί μετανοησάτωσαν αὐτοὶ ἐφ' οἰς ἐπ.λημμέλησαν· οἱ δὲ περὶ αὐτὸν άρχιερείς μεγαλοφώνως άνεδόησαν, τούς τοποτηρητάς πριτάς ού δεχόμεθα, τοις παραιίσγως πραττομένοις οὐ συναινούμεν ό ἀναθεματίζων τὸν ἀρχιερέα αύτοῦ ἀνάθεμα ἔστω· ἐπὶ τούτοις ἡ σύνοδος κατακαύσασα τὰ πρακτικὰ της ἐπὶ Φωτίου συνόδου (867) έξερώνησε κατ' αύτου τὸ ἀνάθεμα, ὡς βουλευτικου καὶ ἐπιβήτορος, reοφύτου καὶ τυράννου, σχισματικοῦ καὶ κατακεκριμένου, τέκτονος των ψευσμάτων, μοιχού καὶ πατροκτόνου, νέου Διοσκόρου καὶ νέου Ἰούδα, οι δὲ πατέρες αὐτης ὑπέγραψαν αὐτὸ ἐν αὐτῷ τοῦ Σωτήρος τῷ αίματι βάπτοντες τὸν κάλαμον (Νικήτ. Παφλ. σελ. 545). Ούτως ἀπεπερατώθη ἡ σύνοδος αὐτη, ἡ ὑπὸ τῶν Λατίνων ώς ογδόη οικουμετική άνακηρυχθείσα, τρείς ήμέρας δὲ μετά ταῦτα συνελθόντος ίδιαιτέρου συμβουλίου ἐν τῷ βασιλικῷ παλατί φ καί συσκεψαμένου περί της Βουλγαρίας, ώς διαιτηταί παρουσιάσθησαν οί Σαρακηνοί τοποτηρηταί καὶ ἀπεφάνθησαν, ὅτι ἡ Ἐκκλησία αύτη ἀνήκει κανονικώς τῷ Κωνσταντινουπόλεως, καὶ μεθ' ὅλας τὰς διαμαρτυρήσεις τῶν Ῥωμαίων (πρελ. Schröckh ἔν. ἀν. σελ. 173—), άπὸ τῶν χειρῶν τῶν ὁποίων μάλιστα ὁ Βασίλειος κατώρθωσε νὰ ἀποσπάση τόν τε λίβελλον καὶ τὰ πρακτικά, φέροντα τὰς υπογραφὰς των έπισχόπων. ὁ Μαχεδών μετ' ὀλίγον δυσωπηθείς ὑπὸ των πρεσθευτών Λουδοβίκου του Β΄, ἐπέστρεψε ταυτα τοῖς Ῥωμαίοις, ἀλλὰ παραπλέοντας τούτους το Δυρράχιον συνέλαδον σλαύοι πειραταί καί άφήρεσαν παν ό,τι μεθ' έαυτῶν ἔφερον· ἕνεκα τῶν περιστάσεων τούτων άργα λίαν εμαθεν ο 'Αδριανός τα κατά την σύνοδον, ένῷ ο Ίγνατιος αποστείλας είς Βουλγαρίαν, επίσχοπον και κληρικούς αποκατέστησε την προτέραν τάξιν, δι' όπερ ὁ 'Αδριανός ἔγραψεν αὐτῷ δεινολογούμενος καί πως ἀπειλῶν.

2. Μετὰ τὸ παράνομον τοῦτο συνέδριον ὁ ἰερὸς Φώτιος ἀπάγεται τὸ δεύτερον εἰς τὴν Σκέπην, ὅπου εἰς πολλὰς καὶ ποικίλας κακουχίας ὑποδάλλεται· περιφρουρεῖται ὑπὸ στρατιωτικοῦ λόχου, κωλύοντος τὴν

των συγγενών και φίλων είσοδον, ἐπί 30 ἡμέρας παλαίει κατά νόσου βαρείας ἄνευ ίατροῦ καὶ φαρμάκων καὶ ἐπὶ τέλους στερεῖται χάρτου καὶ μέλανος καὶ βιδλίου. άλλ' ότι καὶ βιβλίων ἐστερήθημεν καινὸν τούτο και παράδοξον και νέα καθ' ήμων ἐπινενοημένη τιμωρία: Ιτα τι γέτηται; Ιτα μη ἀκούωμετ μηδε λόγοτ Κυρίου . . . οὐδεὶς τούτο των ὀρθοδόξων, οὐδ' ύπο των έτεροδυζούντων πέπονθεν... καθ' ήμωτ δέ, οίμοι, πάττα καιτά καὶ τραγωδίας ἐπέκειτα. Ούτω διετραγώδει ο πολύτλας Φώτιος την κατάστασιν αὐτου πρός τὸν Βασίλειον (ἐπιστολ. 218) μηδαμῶς χολαχεύων αὐτόν, μήτε εἰς Ῥώμην πρεσβείας πέμπων, άλλά διαφυλάττων το πρός τον αυτοχράτορα όφειλόμενον σέβας, ώς περί τούτου καί τούς φίλους αύτου συνεβούλευε (πρόλ. ἐπιστολ. 140, 141, 174 καὶ 186). ἔγων δὲ καθαράν τὴν μαρτυρίαν του συνειδότος αύτου, μετά παρρησίας έξετίθει τά πρὸς αὐτὸν ἀδικήματα, καὶ ἐπὶ τέλους ἀνεμίμνησκε τὴν ἄρευκτον τοῦ Θεου κρίσιν μιήσθη ι, έλεγε, ότι άνθρωπος εί, κάν βασιλεύης. μιτήσθητι ότι σάρχα περιχείμεθα την αύτην καί βασιλείς καί ιδιωται και της αυτης κοινωνοθίτεν φυσεως, Γιλίοθητι ότι κοικόν δεσπότην έχοιτεν και πλάστην και κριτήν . . . Σκόπη τον & βασιλευ ταυτα κατά σεαυτόν καὶ εί μεν άθωει σε τὸ σὸν συνειδὸς προσθες καὶ έτερα καθ' ἡμιῶν, ἄν ἄρα τι καὶ παραλέλειπται, εἰ δὲ καταδικάζει μη drauetry; την έκειθεν καταδίκην, ότε καὶ ή μεταμέλεια ἄχρηστος (ξν. άν. 218). Έπι τέλους μετά τοία έτη Βασιλειος ο Μακεδών στηριχθείς πλέον έπί του θρόνου καί μήτε των εὐλογιῶν τοῦ πάπα μήτε τῶν θαυμάτων τοῦ Ἰγνατίου χρήζων, ἔχων δὲ μεγάλην ἀνάγκην της Ικανότητος τοῦ Ιεροῦ Φωτίου ἀνακαλεῖται αὐτὸν ἐχ τῆς ἐξορίας καὶ καθίστησι σύμβουλον ἔν τε τῆ διοιχήσει του κράτους καὶ τῶν ἐκκλησιαστικῶν πραγμάτων (μετὰ Θεοφ. σελ. 276 πρόλ. και Νικήτ. Παρλ. σελ. 565). Ουτως ο ιερός Φώτιος έπανελθών, συνδιηλλάγη μετά του Ίγνατίου, συνιδόντος την άθωότητα αύτου, περιεποιείτο και ύπεβάσταζεν αύτον ώς πατέρα γηραιόν, εποίει χειροτονίας καὶ κατεγίνετο περὶ τὴν ἐπισκευασίαν τῶν πολιτικῶν καὶ έχχλησιαστικών νόμων, ὁ δὲ ἱερὸς Ἰγνάτιος ἔχων παρ' ἐαυτῷ τοιουτον σύμδουλον και χειροτονίας έκ λαϊκών έπεχείρει και μηδεμίαν

διδούς προσοχήν είς τὰς ἀξιώσεις τοῦ διαδόχου τοῦ ᾿Αδριανοῦ, Ἰωάννου τοῦ Ἡ, ἀπαιτοῦντος τὴν Βουλγαρίαν (πρόλ. ἐπιστολ. τοῦ Ἰωάννου 22, 23, 75 καὶ 88 παρὰ Harduini τόμ. 6) μήτε ἀντέγραφεν αὐτῷ καὶ ἐν Βουλγαρία τὴν ὀρθοδοξίαν ἐκήρυσσεν· ἐπὶ τέλους τὸ 878 ἀσθενήσας προσεκάλεσε παρ' ἐαυτῷ τὸν ἰερὸν Φώτιον, ὅστις οὐχ ἄπαξ καὶ δὶς ἀλλὰ καὶ πολλάκις ἐπισκεψάμενος αὐτόν, τὰ πρὸς ὑγείαν αὐτοῦ ὅσον ἡδύνατο ἐρρόντισε καὶ διὰ λογου αὐτὸν παρεμυθήσατο καὶ τοσαύτην ἀγάπην αὐτῷ ἐπεδείξατο, ὢστε ὁ ἱερὸς Ἰγνάτιος ἀποθνήσκων εἰς χεῖρας αὐτοῦ παρέθετο τὴν κηδεμονίαν καὶ προστασίαν τῶν οἰκειοτάτων αὐτῷ (πρόλ. Πρακτικὰ τῆς Ἡ΄ συνόδου, πρᾶξιν ϐ΄ παρὰ Μήλια τόμ. 2, σελ. 929—)· καὶ ὅμως οἱ ἐχθροὶ τοῦ Φωτίου καὶ φονέα αὐτὸν τοῦ Ἰγνατίου ἀπετόλμησαν νὰ ἀποκαλέσωσι (πρόλ. Βαλέττα σελ. 69).

### § 112.

#### ΔΕΥΤΈΡΑ ΠΑΤΡΙΑΡΧΕΙΑ ΤΟΥ ΙΕΡΟΥ ΦΩΤΙΟΥ.

1. 'Αποθανόντος του ίερου Ίγνατίου τη 23 οκτωβρίου 878, μετά τρείς ήμέρας έπι τὸν πατριαρχικὸν θρόνον ἀνάγεται τὸ δεύτερον ὁ ίερὸς Φώτιος, όστις τὰ περί τῆς εἰρήνης τῆς Ἐκκλησίας φροντίζων καὶ δή βαρέως φέρων την έχ της Δύσεως προχύψασαν πλάνην καὶ ἐκ τοῦ Υιού πείθει τὸν αὐτοκράτορα περί τῆς ἀνάγκης τῆς συγκροτήσεως μεγάλης συνόδου, πράγματι δ' οὐτος ἀποστείλας τῷ πάπα πρέσδεις τήν τε ανάδασιν του Φωτίου ἐπὶ τὸν πατριαρχικόν θρόνον ανήγγελλε καὶ τοποτηρητάς αὐτοῦ ἐζήτει. Ὁ πάπας Ἰωάννης φρονιμώτερός πως τῶν προκατόχων αὐτοῦ, ἐλπίζων δέ, τὸ μὲν βοήθειάν τινα κατὰ τῶν Σαρακηνῶν, τὸ δὲ εὐνοϊκὴν λύσιν τοῦ βουλγαρικοῦ ζητήματος άποστέλλε: τὸν καρδινάλιον Πέτρον μετὰ ἐπιστολῶν πρός τε τὸν αὐτοχράτορα καὶ τὸν Φώτιον, ἐν αἰς ἐξωστράκιζε τὰς κατ' αὐτοῦ συνόδους καὶ ἔλυε τοῦ ἀναθέματος, δυνάμει τοῦ παρὰ τοῦ Σωτήρος χορηγηθέντος αύτῷ δικαιώματος (!), πρὸς δὲ καὶ μετὰ άρχιερατικής στολής πρός τὸν πατριάρχην (πρόλ. Harduine τόμ. 6 καὶ Schröckh έν. άν. σελ. 187-). Ουτω δὲ τὸν νοέμβριον του 879, συνελθόντες 383 πατέρες, εν οίς και τοποτηρηταί τῶν πατριαρχείων της 'Ανα-

τολής, έχτος δὲ τοῦ Πέτρου καὶ δύο ἔτεροι ρωμαΐοι, ἀπετέλεσαν έν τῷ ναῷ τζς άγιας Σορίας ὑπὸ τὴν προεδρείαν τοῦ ἰεροῦ Φωτίου την μεγάλην ταύτην σύνοδον. Έν τη συνόδω αναστάς δ Χαλκηδόνος Ζαχαρίας ἀνέγνω λόγον ἐναρκτήριον, ἐν ὡ καταδείξας ὅτι τὸ αίτιον της διαταραχθείσης είρηνης ην ο κατά του Φωτίου φθόνος, άπετάθη είτα πρὸς τοὺς ρωμαίους, ὑπὲρ ἡμῶν, λέγων, ἡ σύνοδος αὕτη συνεκλήθη καὶ της των ρωμαίων Έκκλησίας, ύπερ της ύμετέρας τιμής, ίτα μή παρά των σχισματικών διασύρησθε ώς άρχηγοί των στάσεων και των ταραχών, ούχι δε πρός διόρθωσιν της έν Κωνσταντινουπόλει, μη επιδεομένης ούδεμιας διορθώσεως (πρόλ. Μήλια τόμ. 2, σελ. 932) τους λόγους τούτους ἐπεδεδαίωσε καὶ ἡ σύνοδος, οι δὲ τοποτηρηταί τοῦ πάπα ἡναγκάσθησαν τότε νὰ ὁμολο. γήσωσιν ότι καὶ ὁ πάπας ὁμοφρονεῖ τῷ Φωτίῳ. Οὕτως ἀρξαμένης της συνόδου εν ταις επομέναις τρισί συνεδριάσεσιν άνεγνώσθησαν τὸ μέν τὰ γράμματα τοῦ Ἰωάννου πρὸς τὸν αὐτοκράτορα καὶ τὸν Φώτιον (πρόλ. Schröckh εν. άν. σελ. 190. Neander εν. άν. σελ. 400 καὶ 'Αμφιλοχ. προλ. σελ. 41), ὡς καὶ τὸ ἐνταλτήριον αὐτοῦ γράμμα (commonitorium), τὸ δὲ αί τῶν λοιπῶν πατριαρχῶν πρὸς τὸν Φώτιον, εν αίς ώνομάζετο ούτος φωτώνυμος και φωτοποιός και σοφώταιος: εν άπάσαις ταῖς συνεδριάσεσι ταύταις κατερραπίσθησαν αί άξιώσεις τῶν ῥωμαίων περί Βουλγαρίας καὶ ἀνυψώσεως τοῦ Φωτίου είς τὸν θρόνον πρὸ τῆς ἀφίζεως αὐτῶν, ὅτε δὲ ἀνεγνώσθη, ἐκτὸς τῶν λοιπών χεφαλαίων τοῦ Ἰωάννου καὶ τὸ λέγον, την γενομένην σύνοδον κατά θωτίου του άγιωτάτου πατριάρχου έν Ρώμη έπὶ 'Αδριανού και την έν Κωνσταντινουπόλει όριζομεν παντελώς έξωστραχισμένην καὶ ἀποκεκηρυγμένην εἶναι, οἱ πατέρες ἀνεβόησαν, έν τούτω τῷ κεφαλαίω τοῦ άγιωτάτου πάπα Ἰωάννου τῶν ἄλ-Δων απάντων μαλλον ευφράνθημεν είτα δε εγγιζούσης της του Χριστού γεννήσεως προτάσει των τοποτηρητών του πάπα πάντες συνελειτούργησαν. Μετά τὰς συνεδριάσεις ταύτας τη 26 Ιανουαρίου του 880 συνήλθεν ή πέμπτη τής συνόδου συνεδρίασις, έν ή καταταχθείσης της δ' εν Νικαία εν τῷ χορῷ τῶν οἰκουμετικῶν συνόδων, συνετάχθησαν και κανόνες τινές, έξ ών ο πρώτος διεκελεύετο, ίνα τὰ

πρεσδεία του Ῥώμης καὶ Κωνσταντινουπόλεως μείνωσιν ἀπαρασάλευτα ἀκολούθως δὲ συνελθούσης τῆς συνόδου ἐν τῷ Χρυσοτρικλί νῷ τοῦ παλατίου, παρόντος τοῦ αὐτοκράτορος καὶ τῆς βασιλικῆς οἰκογενείας ἀνεγνώσθη τὸ σύμβολον τῆς πίστεως, μεθ' ὁ πάντες ἀνερώνησαν οὕτω πιστεύομεν καὶ ἐν ταύτη τῆ ὁμολογία ἐβαπτίσθημεν καὶ τοῦ ἱερατικοῦ βαθιοῦ ἡξιώθημεν ὁ δὲ ἀποθρασυνόμενος ἡ ἀφαιρείν ἡ προσθείναι, ἀτελῆ τὴν εἰς τὴν ἀγίαν καὶ ὁιιοούσιον καὶ ἀδιαίρετον Τριάδα μέχρι τῆς σήμερον ἀνέκαθεν ἐπικρατοῦσαν ὁιιολογίαν δείκνυσι καὶ διὰ τοῦτο ἀνάθεμα ἔστω τῆ δὲ 13 μαρτίου συνελθοῦσα ἡ σύνοδος τὸ τελευταίον ἐν τῷ ναῷ τῆς τοῦ Θεοῦ Σορίας ὑπέγραψε τὰ πρακτικὰ τῶν προηγουμένων συνεδριάσεων καὶ ἀνεθεμάτισε πάντας τοὺς τυχὸν τολμήσοντας νὰ νοθεύσωσι τὴν ἱερὰν ταύτην παρακαταθήκην.

2. Οϋτως ἐπερατώθη ἡ θεόλεκτος αϋτη σύνοδος, ἐν ἡ καὶ τὰ πρεσδεία της εν Κωνσταντινουπόλει Έκκλησίας ήνωρθώθησαν και ή έβδόμη εν Νικαία ώς οίκουμιενική άνεκηρύχθη και τὸ δή μέγιστον. άθικτος και άναλλοίωτος το σύμβολον της πίστεως κατεκυρώθη, διό και ούκ άτόπως πολλοί ώς οίκουμενικήν αύτην θεωρούσι, καίτοι οί ρωμαΐοι διαφόρους περί αὐτής ἐξήνεγχαν χρίσεις (πρόλ. Παπιστ. Έλέγγι σελ. 79.— Αλήθ. Οίχουμ. Έκκλ. σελ. 286.— Αμφιλ. σελ. 45.—Schröckh εν. άν. σελ. 194.—κα! Gieseler τόμ. 2, 1 σελ. 380). Έν τούτοις ο Ίωάννης πρό της έπανόδου τῶν τοποτηρητῶν αύτου γράφων τῷ αὐτοχράτορι εὐχαριστεί αὐτῷ διὰ τὴν ἀποσταλεϊσαν τῷ Πέτρῳ ἐπικουρίαν, ὡς καὶ διὰ τὴν παραχώρησιν τῆς Βουλγαρίας, ἀποδέχεται δὲ πάντα τὰ ἐν τἤ συνόδω ἀποφασισθέντα, έὰν οἱ τοποτηρηταὶ ἡκολούθησαν τὰς παραγγελίας αὐτοῦ. ὅτε ὅμως άριχομένων αὐτῶν ἔμαθε τὴν ἀλήθειαν τῶν πραγμάτων, τότε ἀπέστειλεν είς Κωνσταντινούπολιν τὸν Μαρτίνον, αὐτὸς δὲ κατά τινας άναβάς έπὶ τοῦ ιεροῦ ἄμβωνος καὶ λαβών τὸ εὐαγγέλιον άνερώνησεν· ό μη έχων τον θεοχρίτως αναθεματισθέντα Φώτιον, ώς αφηκαν αὐτὸν Νικόλαος καὶ 'Αδριανὸς οἱ ἀγιώτατοι πάπαι, ἀνάθεμα ἔστω (Schröckh ἔν. ἀν. σελ. 195—καὶ Gieseler ἔν. ἀν. σελ. 381). Έν τῷ μεταξύ τελευτήσαντα τὸν Ἰωάννην (882) διεδέχθη εἰς τὸν

θρόνον ο πρεσδευτής αὐτοῦ εἰς Κωνσταντινούπολιν Μαρείνος ὁ Β΄, όστις χαθώς και ὁ διάδογος αὐτοῦ 'Αδριανός ὁ Γ' ἐξεφώνησε τὸ κατά τοῦ Φωτίου ἀνάθεμα. Τοιαῦτα ἔπραττον οἱ πρωθιεράρχαι τῆς Ψώμης, δακρύων βεδαίως ἄξια, ἐνῷ ὁ ἱερὸς Φώτιος βλέπων τὴν καὶ έκ του Υιου πλάνην διαδιδομένην έν τη Δύσει γράφει την περίπυστον έχεινην πρός του 'Ακυ. Ιηίας 'Ιωάννην έπιστολήν, εν ή άνασχευάζων τὰς σοφιστείας τῶν ῥωμαίων, παρήνει αὐτὸν ἵνα ἀναχαιτίση τὴν διάδοσιν τζ κακοδοξίας. τότε συνέγραψε και τὸν πολύτιμον περί της των άγιου Πιεύμισος μυσταγωγίας λόγον, έπεξειργάσθη δὲ καὶ τοὺς πολιτικοὺς νόμους ἐκδοὺς τὸν πρόχειρον λεγόμενον νόμον και την έπαναγωγην των νόμων είς τα Βασιλικά, έτι δε και τὸν Νομοκάνονα. Οὕτως ἐνδόξως ἐπὶ 9 ἔτη διεχυδέρνα τὴν Ἐχχλησίαν του Θεου, δτε άποθανόντος του Μακεδόνος Βασιλείου (886), ό υίὸς αὐτοῦ Λέων ὁ Σοφός, καίπερ πολλά τῷ ἰερῷ Φωτίῳ ὀρείλων (πρόλ. μ. Θεοφ. σελ. 349. — Ζωναρ. 16, 64 καὶ Κεδρην. τόμ. Β΄, σελ. 593) είτε όμως διότι έθεώρει αύτον συνένοχον Θεοδώρω τῷ Σανταβαρηνώ, άρχιεπισκόπω Εύχαίτων, είτε διότι ήθελε νὰ άναβιβάση ἐπὶ τοῦ πατριαρχικοῦ θρόνου τὸν ἀδελρὸν αὐτοῦ Στέφανον, καταδιδάζει τὸν ἰερὸν Φώτιον καὶ ἐγκλείει εἰς τὴν μονὴν τῶν 'Αρμεriarωr, πατριάρχην δὲ καθίστησι τὸν ίδιον ἀδελφόν. Ὁ Λέων ἀναγγελλων ταυτα τῷ πάπα προσετίθει ὅτι ὁ Φώτιος τὴν ἡσυχαστικὴν ζωήν αιρετισάμενος, ενυπογράφως παρητήσατο του θρόνου (Schröckh εν. άν. σελ. 199), ενώ ὁ Νεοχαισαρείας Στυλιανός διά μελανών χρωμάτων διεζωγράφει τὰ κατὰ τὸν Φώτιον ένεκα της ἀντιράσεως ταύτης και ὁ πάπας Στέφανος ὁ Ε΄ ἀπέσχε νὰ ἀπορανθή, εζήτησε δε άντιπροσώπους εξ έκατέρων τῶν μερῶν ἵνα εξακριδώση τὴν άλήθειαν. Λέων ο σοφός μηδαμῶς ἀπαντήσας τῷ πάπα, συγκροτεί συμβούλιον, όπερ ήθώωσε τον Φωτιον, κατεδίκασεν όμως τον Σανταβαρηνὸν εἰς έξοριαν ἐν ᾿Αθήναις, ὅπου καὶ έξετυφλωθη, ἀλλ' ὅθεν ἐπανέχαμψε χαταδειχθείσης της άθωστητος αὐτοῦ. Έν τούτοις ὁ Φώτιος έγχεχλεισμένος ἐν τῆ μονῆ τῶν ᾿Αρμενιανῶν καὶ πλήρης ἡμερῶν γενόμενος ἀπέθανε τη 6 φεδρουαρίου 891, πολέμιος ἀναδειχθείς της πεπικής μοναρχίας, πρόμαχος τής διδασκαλίας των οἰκουμενικών

συνόδων καὶ άγλαὸν πάσης ἐπιστήμης καὶ γνώσεως ἐνδιαίτημα· διὰ τοῦτο καὶ ἡ ὁρθόδοξος Ἐκκλησία τιμῶσα τοὺς ἀγῶνας αὐτοῦ κατέταξεν εἰς τοὺς ἀγίους Ὁμιο.λογητὰς καὶ ὡς Ἰσαπόστο.λον γεραίρει, τελοῦσα τὴν μνήμην αὐτοῦ τῆ β φεδρουαρίου (πρδλ. Κωνσταντίνου τοῦ ἀπὸ Σιναίου Κωνσταντινιάδα σελ. 166.—Κ. Τυπάλδου ᾿Ακολουθίαν τοῦ ἰεροῦ Φωτίου ἐν Κωνστ/πόλει καὶ ᾿Αμφιλοχ. σελ. 48).

## § 113.

## ΣΥΜΠΛΙΙΡΩΣΙΣ ΤΟΥ ΣΧΙΣΜΑΤΟΣ ΕΠΙ ΜΙΧΑΗΛ ΤΟΥ ΚΗΡΟΥΛΑΡΙΟΥ (1054).

1. Ἡ μεταξύ τῶν δύο Ἐκκλησιῶν ἐμφιλοχωρήσασα ψυχρότης έξηχολούθει καὶ μετὰ τὸν θάνατον τοῦ ἰεροῦ Φωτίου, χωρὶς δμως δημοτελώς και ἐπισήμως νὰ ἀποκηρύξωσιν ἀλλήλας, καίτοι ἡ ἀνατολική Έκκλησία άντεχομένη της έπι Φωτίου μεγάλης συνόδου άπέκρουε τὰς ἀξιώσεις τῆς Ῥώμης, ἐνῷ ἡ ῥωμαϊκή καθ' ἐκάστην ἐνεπλάτυνε τὴν όδὸν τῶν καινοτομιῶν. Άφορμὴν εἰς νέαν ἐπαφὴν μεταξύ τῶν δύο Έχχλησιῶν καὶ ἐπομένως εἰς νέας ταραχὰς παρέσγεν ἡ τετραγαμία Λέοντος του Σορου μετά της Ζωής, ότε το 902 ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Νικόλαος ὁ Μυστικὸς καθελών τὸν τελέ. σαντα τὸν γάμον ἰερέα, ἀπέκλεισε τῆς κοινωνίας τοὺς νεονύμφους (πρδλ. Μελετίου Έχχλ. Ίστορ. τόμ. 2, σελ. 321 και Schröckh τομ. 24, σελ. 208).  $^{\circ}$ Ο Λέων τότε προσφυγών εἰς τὸν πάπαν Σέργιον τὸν Γ' (904-911) προκαλεί παρ' αὐτοῦ ἀντιπροσώπους και συγκροτεί σύνοδον το 906, ήτις καθαιρέσασα τον Νικόλαον άνεγνώρισε τον τέταρτον γάμον άντι του Μυστικού άνυψώθη τότε έπι του πατριαργικού θρόνου ὁ σύγκελλος αὐτοῦ  $E v \theta v \mu \iota \sigma c$ , ὅστις συνεχώρησε  $\mu$ ὲν τὸν Λέοντα, δὲν ἀνεγνώρισεν ὅμως καὶ τὸν τέταρτον γάμον. Ἐπὶ τέλους ό Λέων εν τη κλίνη του θανάτου ων άνεκάλεσεν εκ της εξορίας τὸν Μυστικόν, ο διάδοχος μάλιστα αὐτοῦ καὶ ἀδελφὸς 'Αλέξανδρος ο Α' ανεβίβασε και ἐπὶ τὸν πατριαρχικὸν θρόνον (912). Ὁ Νικόλαος άναλαδών τὸν θρόνον κατεδίκασε τὸν τέταρτον γάμον καὶ δὲν προέλαβε μέν νὰ συγκροτήση πρὸς τοῦτο σύνοδον, ἕνεκα τῆς εἰς τὸν θρόνον ανυψώσεως Κωνσταντίνου το Πορφυρογεννήτηυ, έγραψεν όμως τῷ τε πάπα 'Αναστασίω τῷ Β' καὶ 'Ιωάννη τῷ Ι' διαμαρτυρόμενος

κατά της αύθαφεσίας των τοποτηρητών του Σεργίου και άναγγέλλων δτι ἄρξεται του μνημοσύνου του πάπα. Ὁ Ἰωάννης ἀπέστειλε τότε τὸ 920 πρέσδεις εἰς Κωνσταντινούπολιν, ἐνταῦθα δὲ συγκροτηθεϊσα σύνοδος κατεδίκασε τὴν κατὰ τὸ 906 γενομένην καὶ ἀνεκήρυξε τὸν τέταρτον γάμον ὡς ἄκυρον (πρόλ. Πρακτικά Μήλια τόμ. Β΄. σελ. 975.--μ. Θεοφ. σελ. 364.--Συμεών Μάγιστρον σελ. 709. 715.—Λέοντα Γραμματ. σελ. 275.—Μελετ. Έχχλ. Ιστορ. τόμ. Β' σελ. 351. 353. — Schröckh εν. άν. σελ. 208 και Kurtz Handbuch d. K-G. τόμ. Α΄. 3 σελ. 46). Ούτως είχον τα πράγματα μέχρι τελευτώσης της  $\mathbf{I}'$  έκατονταετηρίδος, ότε οἱ πάπαι της ἐποχης ἐκείνης της πορνοχρατίας άνυποστόλως διέδιδον την καὶ ἐκ τοῦ Υἰοῦ πλάνην, διὰ τοῦτο ὁ μὲν πατριάρχης Σισίννιος († 999) ἔγραψεν ἐπιστολήν πρὸς τοὺς τῆς 'Ανατολής πατριάρχας καθαπτόμενος τῶν καινοτομιών των Λατίνων, ο δὲ διάδοχος αὐτοῦ Σέργιος, ἀνεψιὸς τοῦ Φωτίου συγκροτήσας σύνοδον έξήλειψεν άπο τῶν ίερῶν διπτύχων τὸ ένομα του πάπα Χριστοφόρου (904), διότι πρώτος αὐτός, ώς τότε έπιστεύετο, εἰσήγαγεν ἐν τῷ συμβόλῳ τὴν προσθήκην (πρβλ. Μελετ. ἔν. ἀν. σελ. 372.—Δημητρ. ἔν. ἀν. σελ. 20 και Gieseler τόμ. 2, 1 σελ. 383). Έν τούτοις οἱ βυζαντινοὶ αὐτοχράτορες οὐδὲ νὰ διανοηθῶσιν ἤθελον τὴν διάρρηξιν τῶν σχέσεων τῶν δύο Ἐκκλησιῶν, ὡς τούτο δείχνυται έχ Νικηφόρου του Φωκά, όστις το 968 τούς πρέσδεις του πάπα Ίωάννου του ΙΓ΄, θὰ ἔστελλεν είς τὸν ἄδην, άπλως διότι ωνόμασεν αυτόν αυτοχράτορα των Γραικών, ένφ τὸν \*Οθωνα αὐτοκράτορα τῶν 'Ρωμαίων, καὶ Βασιλείου τοῦ Βουλγαροκτότου (976-1025), όστις βλέπων ότι μόνον διὰ ττς ύποστηρίζεως του πάπα ηδύνατο νὰ στηριχθή ἐν Ἰταλία, ἔπεισε κατά του χρονογράφου 'Paδουλφον Γλάθρον, του πατριάρχην Εὐστάθιον, ΐνα διὰ πλουσίων δώρων ἀναγνωρισθη ὑπὸ τοῦ πάπα 'Ιωάνrov του 10' (1024-1033) πατριάρχης οικουμετικός της 'Araτολής, ως ήν έχεινος τής Δύσεως ο πάπας έδέχθη τουτο και αί διαπραγματεύσεις προέδαινον, δτε φήμη ὑπόχωφος διαδοθεῖσα καὶ Ἰούδαν τὸν πάπαν ἀποκαλούσα, διέκοψεν αὐτὰς (πρόλ. Kurtz ἔν. ἀν. σελ. 47.—Schröckh τόμ. 17 σελ. 76 και 24, σελ. 210.— ημέτε-

(REKA. IZTOPIA, TOM. B'.)

ρον Μελέτιον Β' σελ. 389 και Gförer, Byzant. Gesch. τόμ. 3,99).

2. Έν τούτοις ή μεταξύ τῶν δύο Ἐκκλησιῶν γεννηθείσα ψυχρότης έξηχολούθει, δτε τέλος ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Μιχαήλ ό Κηρουλάριος, καταμαθών τὰς καθ' ἐκάστην πλεοναζούσας καὶ ἀνερυθριάστως διαδιδομένας χαινοτομίας της 'Ρώμης, έχ πνεύματος άγάπης ἀπέστειλε τὸ 1053 χοινή μετὰ τοῦ ἀρχιεπισχόπου Βουλγαρίας Λέοντος ἐπιστολήν πρὸς 'Αυάννην τὸν ἀργιεπίσχοπον τῆς ἐν 'Απουληία Τραιίας, εν ή ίδια κατεφέρετο κατά των άζυμων, της νηστείας των Σαββατων, της βρώσεως των πνικτών και της μή χρήσεως του άλληλούια κατά τὴν τεσσαρακοστήν, έξέφραζε δὲ τὴν έπιθυμίαν ίνα ή έπιστολή αύτου γνωσθή και άλλοις έπισκόποις τής Δύσεως και αὐτῷ τῷ πάπα (πρόλ. Will, Acta et scripta quae de controversiis ecclesiae graecae et latinae saeculo undecimo composita extant, Lipsiae 1861.—'Αλήθειαν Οίκουμ. Έκκλ. σελ. 296.— $\Delta$ ημητρ. ίστορ. του  $\Sigma$ χίσμ. σελ. 22, καὶ Schröckh ἔν. ἀν. σελ. 210). Ἡ ἐπιθυμία τοῦ Κηρουλαρίου ἐπληρώθη, διότι ὁ παρὰ τῷ Τρανίας τότε ως ἀπεσταλμένος του πάπα Λέοντος του Θ΄ τελών, καρδινάλιος Ούμιθευτος, άντρ φιλόδοξος, ράδιουργος και των παπικών άξιώσεων ἄχρος θιασώτης, μεταγλωττίσας τὴν ἐπιστολὴν τοῦ πατριάργου ἀπέστειλε πρὸς τὸν Λέοντα, ὅστις ἀπαντῶν τῷ Κηρουλαρίω έν σχοινοτενεστάτη έπιστολή έπέσειε το κράτος της 'Ρώμης, κατηγόρει αὐτοῦ ἀφροσύνην, διότι ἐτόλμησε νὰ καταδικάση τὴν ῥωμαϊκήν Έκκλησίαν, ήν οὐδεὶς τῶν θνητῶν δύναται κρίναι καὶ ἐπὶ τέλους προύτρέπετο αὐτὸν εἰς μετάνοιαν, ἴνα μὴ συμπεριληρθῆ εἰς τὴν οὐρὰν του δράχοντος, του συγκατασπάσαντος τὸ τρίτον τῶν ἀστέρων του ούρανοῦ (πρόλ. Schröckh ἔν. ἀν.—'Αλήθειαν οίχουμ. Έκκλ. καὶ Kurtz έν. άν. σελ. 48). Καὶ μεθ όλον τὸ ἀπότομον της ἐπιστολης ό τε πατριάρχης και ὁ αὐτοκράτως Κωνσταντίνος ὁ Μονημάχος (1042-1054) ἀνταπήντησαν τῷ Λέοντι ἡπίως, ὁ μὲν Κηρουλάριος εύχόμενος τὴν ὁμόνοιαν τῶν Ἐκκλησιῶν, ὁ δὲ αὐτοκράτωρ αἰτῶν και πρεσδείαν, ένεκα των έν Ίταλία κινδυνευουσών αύτου κτήσεων έκ μέρους τῶν Νορμανδῶν. Πραγματικῶς ὁ πάπας δραξάμενος τῆς εὐκαιρίας άποστελλει ποεσβείαν έπι κεφαλής έχουσαν τον Ούμβερτον και

φέρουσαν γράμματα πρός τε τὸν Μονομάχον καὶ τὸν πατριάρχην, ἐν οίς ἀπαιτῶν τὴν ἐπιστροφὴν τῆς Βουλγαρίας καὶ Ἰλλυρίας κατηγόρει του Μιχαήλ ώς άναθεματίσαντος τούς χρωμένους τοις άζύμοις, ώς βουλομένου ύποτάξαι ύρ' έαυτὸν τοὺς της 'Ανατολής πατριάρχας καὶ ώς μεταγειριζομένου τὸν τίτλον Οίχουμενιχός. Ὁ Ούμδερτος ἀφικόμενος είς Κωνσταντινούπολιν το 1054 παρέστη ἐνώπιον τοῦ αὐτοκράτορος καὶ ἐκτὸς τοῦ γράμματος τοῦ πάπα ἐνεχείρισεν αὐτῷ καὶ διάλογόν τινα ύπ' αύτοῦ συνταχθέντα καὶ ἀναιροῦντα τὰς τῆ ρωμαϊκῆ Έχχλησία αποδιδομένας χαινοτομίας, έμφανισθείς δὲ καὶ ἐνώπιον τοῦ Κηρουλαρίου, ούτε τὴν κεφαλὴν ἔκυψε, ούτε τὸν συνήθη ἀσπασμὸν άπέδωκε, άλλ' ένεχείρισεν άπλῶς τὸ γράμμα του πάπα. Ὁ πατριάρχης άναγνούς έν τη έπιστολη όσα άλλοτε ήχουσε παρά του έν τη νοτίω Ίταλία έλληνος δουκός Άργυρου, ίδων δέ τας σφραγίδας παραπεποιημένας και την συμπεριφοράν των πρεσδευτών, Ελαβεν ύπονοίας ότι ούτε ή πρεσδεία, ούτε το γράμμα είναι παρά του πάπα, άλλ' öτι πάντα ἐπλάσθησαν ὑπὸ τοῦ 'Αργυροῦ καὶ τοῦ Οὑμδέρτου (πρόλ. Μήλια τόμ. Β΄ σελ. 978.—Will, εν. άν.—'Αλήθειαν οίχουμ. Έχκλ. σελ. 304 και Schröckh εν. άν. σελ. 228), διὰ τοῦτο ἡρνήθη τήν μετ' αὐτῶν χοινωνίαν. Έν τούτοις ὁ αὐτοχράτωρ οὐ μόνον λίαν φιλοφρόνως προσεφέρετο τοῖς περί τὸν Ούμβερτον, ἀλλὰ καὶ τὸν διάλογον αύτου είς το έλληνικον διέταξε να μεταγλωττίσωσι και ώς άναρέρει αὐτὸς ὁ Οϋμβερτος (πρόλ. Will, ἔν. άν. σελ. 136) τὸν ἡγούμενον της μονης των Στουδίων Νικήταν τὸν Σιηθάτον ηνάγκασε νὰ παραδώση πυρί τὰ κατὰ Λατίνων συγγράμματα αὐτου και νὰ χοινωνήση τῷ Ουμβέρτω. 'Αλλ' οἱ Λατίνοι βλέποντες τὴν συμπεριφοράν του Κηρουλαρίου, είς τοσούτο τόλμης και ἀπονοίας ἀπεθρασύνθησαν, ώστε είσελθόντες τη 16 Ίουλίου 1054 είς τὸν ναὸν της άγίας Σορίας κατέθηκαν έπὶ της άγιας τραπέζης άφορισμόν κατά του πατριάρχου καὶ πάσης της ἀνατολικής Ἐκκλησίας, ἐν ἡ κατεδίκαζον καὶ ἀναθεμάτιζον αὐτοὺς ὡς Σιμωνιακούς, Βαλεσίους, Άρειαrούς, Δοτατωτάς, Σεβηριανούς, Νικολαίτας, Πνευματομάχους, Ματιχαίους και Ναζωραίους, ἐκτινάζαντες δὲ τὸν κονιορτὸν τῶν ποδών αὐτών ἀνεβόνησαν ὁ Κύριος κρινέτω τὰ μεταξὺ ἡμών (πρβλ.

Μηλια εν. αν.— 'Αλήθ. οίχουμ. 'Εκκλ. σελ. 298—Schröckh εν. άν. σελ. 322—324 και Gförer εν. άν. σελ. 266).

3. Είς τηλικαύτην παραφροσύνην και θράσος οὐδέποτε κατήντησαν τη άληθεία τὰ τέχνα της Ῥώμης, διότι πάσα λεξις έν τῷ παραδόλφ τούτφ έγγράφφ, τῷ διασωθέντι εἰς ἔ Ιεγγων διηνεκή τῶν τηλικαθτα τὸν Θεὸν βλασφημησάντων, οὐδὲν ἄλλο ἐστίν είμὴ ψευδος η άτοπος παραλογισμός, ἐπὶ τὰς χεφαλὰς αὐτῶν καταπίπτων ἐὰν έξετασωμεν ακριδώς τὸν αφορισμόν τουτον δι' οὐδὲν άλλο βλέπομεν καταδικαζομένην τὴν ἀνατολικὴν Ἐκκλησίαν, εἰμὴ διότι δὲν ἐδέχετο την άθεσμον προσθήκην καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ, διότι ἐγρῆτο ἐκζύμω ἄρτω, διότι είχεν ίερεις έγγάμους και διότι ήρνειτο και άπέκρουε τήν δεσποτείαν του πάπα· ίδου διὰ τι ἀνεβεματίσθη ἡ ἀνατολική Ένκλησία ύπό της δυτικής του ΙΑ΄ αίωνος, άλλά και διά τουτο ξχρινε και χρινεί αὐτὴν ἡ ἀδέκαστος ίστορία. Έν τούτοις Μιχαὴλ ὁ Κηρουλάριος άμα τη γνώσει του τολμήματος προσκαλεί την ένδη. μούσαν σύνοδον καὶ ἀπαιτεῖ παρὰ τοῦ αὐτοκράτορος, ὅπως μεταπέμψηται τούς τοποτηρητάς. ὁ αὐτοχράτωρ ἀπαντῶν τῷ πατριάρχη δί' έπιστολής, λέγει ότι έρευνήσας την όιζαν του κακου εύρε γενομένην έχ μέρους του Άργυρου, τούς πρεσδευτάς όμως δεν ήθέλησε νὰ ἐκβιάση διὰ τὸ της πρεσβείας ὀφφίκιον· ούτως ή σύνοδος προέδη είς τὰς ἐργασίας αὐτῆς καὶ συντάξασα σημείωμα, ὑπογραφέν άχολούθως και ύπο των λοιπών πατριαρχών της 'Ανατολής, χαθυπέδαλεν άναθέματι τόν τε άφορισμόν χαὶ τοὺς γράψαντας η συναινούντας αὐτῷ (πρόλ. Μήλια Β΄, σελ. 978—). Οὕτως ὁ ἀφορισμός ούτος ἀπέσυρε τὸν πέπλον, τὸν καλύπτοντα τέως τὸ μεταξὺ 'Ανατολής και Δύσεως χάσμα, ένισχυσε δέ την πεποιθησιν ότι αί μέχρι τοῦδε ἀδελφαί Ἐκκλησίαι δὲν ἡτο δυνατόν νὰ θεωρῶνται πλέον ώς τοιαθται.

Γ'.

#### ΕΤΕΡΑΙ ΑΙΡΕΤΙΚΑΙ ΚΑΙ ΣΧΙΣΜΑΤΙΚΑΙ ΤΑΣΕΙΣ.

#### \$ 114.

#### OI HAYAIKIANOI.

- Πρόλ. Ἰωάννου τοῦ Δαμασχηνοῦ κατὰ Μανιχαίων (Migne, 94).—Φωτίου, περὶ τῆς τῶν Μανιχαίων ἀναδλαστήσεως (Migne, 102).—Πέτρου Σικελιώτου, ίστορίαν χρειώδη περὶ τῶν Ηαυλικιανῶν (Migne, 104).—Κ. Πορφυρογεννήτου, περὶ θεμάτων 1, 31 (ἔχδ. Βόννης).—Κεδρηνόν, τόμ. 1, σελ. 756.—τόμ. 2, σελ. 36 (ἔχδ. Βόννης).—Ζωναρᾶν 16, 16 (Migne).—Γενέσιον σελ. 121-125 (ἔχδ. Βόννης).—μ. Θεοφάνην σελ. 165.—Αννης Κομνηνῆς ᾿Αλεξ. 5,131.—6,154.—14,45 0—456.—Joh. Ozniensis, Oratio c. Paulic. ed. Aucher Ven. 1834.—Tollii, insignia itineris Italici, Holm. 1696.—Schmidii, Hist. Paulicianorum Hafn. 1826.—Gieseler, in Stud. u. Kritiken 1829, 1, 79.—A. Lombard, Pauliciens, Bulgares et Bons-hommes en Orient et Occid. Genève 1879.—Κ. Οἰχονόμου, Ἐγχειρίδιον περὶ τῆς ἐπαρχίας Φιλιππουπόλεως, Βιέννη,1819. Neander, Κ-G τόμ. 5, σελ. 313.—Schröckh K-G. τόμ. 20, σελ. 370 χαὶ 23 σελ. 319.—Ritter, Κ-G. τόμ. 1. σελ. 367.—Gförer K-G. τόμ. 3, 1 σελ. 196. Kurtz, Handb. d. K-G. τόμ. 1, 3 σελ. 73.
- 1. Και μεθ' όλας τὰς δογματικὰς ἔριδας και αιρέσεις, αιτινες κατά την προηγουμένην περίοδον ἐτάραξαν την 'Ανατολήν, ἐν Συρία καὶ Αρμενία διετηρήθησαν μέχρι τῶν μέσων τοῦ Ζ΄ αἰῶνος σπέρματα του Γνωστικισμου (§ 32. 33. 34) καὶ Μανιγαισμου (§ 35), άτινα όργανωθέντα καὶ συστηματοποιηθέντα ύπὸ Κωνσταντίνου τινὸς ἐχ Μανανάλεως παρὰ τὰ Σαμόσατα ἀπετέλεσαν τὴν αἴρεσιν τῶν Παυλικιανῶν (657—1115), καίτοι κατὰ τοὺς ἀρχαίους ίστορικούς ή ἀρχή της αιρέσεως ἀνακτέα μέχρι τοῦ  $\Delta'$  αίῶνος εἰς  $Ka\lambda$ λιτίχην τινὰ μανιχαίαν καὶ τοὺς υίοὺς αὐτῆς Παῦλον καὶ Ἰωάννην: ἐπίσης κατὰ τοὺς ίστορικοὺς τούτους τὸ ὄνομα αὐτῶν προηλθεν ἡ έκ του όνοματος του υίου της Καλλινίκης Παύλου, η έξ άμφοτέρων του Παύλου καὶ Ἰωάννου, ἀντὶ δὲ Παυλοϊωάνναι ἐκλήθησαν Παυλικατοί και Παυλικιατοί. Έν τούτοις οι νεώτεροι δρμώμενοι, τὸ μὲν έχ της Ιστορικης έμφανίσεως μόνου τοῦ έχ Μανανάλεως Κωνσταντίνου, τὸ δὲ ἐχ τοῦ γεγονότος ὅτι ἡ αϊρεσις αὕτη ἐγγυτέρα ὑπάρχει τοις Μαρχιωνίταις η τοις Μανιχαίοις, αποδέχονται ότι ωνομάσθησαν

κυρίως Παυλικοί ἀπὸ τοῦ ἀποστόλου Παύλου καὶ ὅτι τὸ ὄνομα τοῦ. το μετέπεσεν άχολούθως είς τὸν μεμισημένον τύπον Παυλικιανοί. Κατά ταθτα δ Κωνσταντίνος έχεινος λαδών παρά τινος Σύρου διακόνου κώδικά τινα των άγίων Γραφων ἐπεδόθη εἰς τὴν μελέτην αὐτου, άνήχων δὲ πιθανῶς εἰς μαρχιωνιστικήν τινα τάσιν ἐξέλαβεν έαυτον, ώς κληθέντα ύπο του Θεου να μεταρρυθμίση τον Χριστιανισμόν καὶ ἀποκαταστήση τὴν ἀρχαίαν αὐτοῦ ἀποστολικὴν άγνότητα· οὕτω δὲ κατορθώσας νὰ έλκύση πρὸς ἐαυτὸν πολλοὺς ὀπαδούς, συνέστησε την αϊρεσιν των Παυλικιανων, οιτινες όνομάζοντες έαυτούς Χριστιαroùς και τὴν συναγωγὴν αὐτῶν καθολικὴν ἐκκλησιαν, τοὺς γριστιανούς του βυζαντινού χράτους ἐχάλουν ὁωμαίους, θέλοντες δὲ νὰ παραστήσωσιν έαυτούς συνδεομένους άμέσως μετά της ένεργείας του ἀποστόλου Παύλου, οὐ μόνον τοῖς ἀρχηγοῖς αὐτῶν ἀπέδιδον ὀνόματα τῶν συνεργῶν αὐτοῦ, ὡς π.χ. τῷ Κωνσταντίνῳ τὸ ὄνομα τοῦ  $\Sigma\iota$ ιίου ανού, άλλα και ταις κοινότησιν αὐτῶν τὰ ὀνόματα τῶν μερῶν, ἔνθαἐνήργησεν ὁ ἀπόστολος τῶν ἐθνῶν, ὡς Μακεδονία, Κόρινθος κτλ.

2. Ἡ αἵρεσις τῶν Παυλικιανῶν πολλὰ τὰ συγγενή ἔχουσα πρός τε τούς Γνωστικούς και τούς Μανιχαίους, την δογματικήν αύτης άρετηρίαν είχεν εν τῷ γνωστικῷ δυασμῷ, ἐκτὸς τοῦ ἀγαθοῦ θεοῦ παραδεχομένη και θεόν πονηρόν, δυ ώνόμαζε δημιουργόν, κοσμο**πράτορα, ἄρχοντα τοῦ π**όσμου τούτου καὶ εἰς τὸν ὁποῖον ἀπέδιδε τὴν δημιουργίαν τοῦ όρατοῦ κόσμου, τὴν ἐν τῆ Παλαιᾳ Διαθήκη άποκάλυψιν, τὴν ἐπὶ τῶν Ἰουδαίων καὶ ἐθνικῶν ἐξουσίαν καὶ τὴν διαφθοράν του Χριστιανισμού· καίτοι δὲ παρεδέχοντο κατά τὸ φαινόμενον την περί άγιας Τριάδος διδασκαλίαν, άνέτρεπον όμως το θεμελιώδες τουτο του Χριστιανισμου δόγμα και έτερα ένόουν ύπο τά τρία πρόσωπα (πρόλ. Φωτίου 1,6. Πέτρου Σιχελιώτου χεφ.10). Καθώς δ χόσμος ούτω και τὸ ἀνθρώπινον σῶμα ἐδημιουργήθη ὑπὸ τοῦ δημιουργού, ή ψυχή όμως αὐτού κατάγεται ἐξ οὐρανού, καίτοι ἄγνωστον πῶς συνηνώθησαν ἐν τῷ ἀνθρώπω· παραιτέρω οἱ Παυλικιανοὶ δὲν ήρνουντο μὲν τὴν προπατορικὴν ἀμαρτίαν, ἐξελάμβανον ὅμως αὐτὴν ὡς τὴν ἀρχὴν τῆς σωτηρίας τοῦ ἀνθρώπου (Πέτρ. Σιχελ. 89 καὶ Φωτίου 1,21)· άλλ' άφου τὴν ύλην καὶ τὴν σωματικότητα παρήγον

άπό του πουχρού θεου, διά τουτο και τὴν ἐνσάρκωσιν ἐξελάμβανον δοχητικώς, διδάσχοντες μη γεννηθηναι έχ της Μαρίας τον Κύριον, άλλ' οὐρανόθεν τὸ σῶμα κατενεγκείν καὶ διὰ σωλήνος δι' αὐτής διεληλυθέται (Πέτρ. Σιχ. 10 καὶ Φωτίου 1, 7). Έκτὸς τῶν δογματικών τούτων ἀποπλανήσεων οἱ Παυλικιανοὶ ἤλεγχον τὴν Ἐκκλησίαν ώς διαφθείρασαν την εύαγγελικήν έλευθερίαν καὶ άρνηθεῖσαν την καθολικήν ιερωσύνην και την χρησιν της άγιας Γραφης, και ἀπέρριπτον τὴν ἀγιότητα τῶν ἔργων, τὸν πλοῦτον τῶν ἐκκλησιαστικῶν τελετών, την προσκύνησιν των είκόνων, των λειψάνων και των άγίων καὶ τὸν μοναχικὸν βίον. "Όσον δ' ἀφορᾳ εἰς τὴν ἡθικὴν αὐτῶν διδασκαλίαν, καίτοι κατ' άρχας φαίνεται ότι άντείχοντο αύστηρότητος, ώς περιπίπτοντες όμως είς τὸν ἀντινομισμόν περιήρχοντο είς διαφόρους ακολασίας και ανηθίκους πράξεις, είς ψευδολογίας, ύποκρίσεις καὶ τὰ τοιαῦτα (Πέτρ. Σικ. 29. 35. 40.—Φωτίου 1, 10. 19). Ἡ γατρεία των Παυγικιανών ξατερείτο παντός κόσμου και τεγετής. καὶ αὐτὸ τὸ ὄνομα raòc ἡ ἱερὸr ἀπέβαλλον, ὀνομάζοντες τὰ συνέδρια αὐτῶν προσευχὰς (Φωτ. 1, 9) ἐπίσης ἀπέρριπτον τὸ βάπτισμα καὶ την ευγαριστίαν, καίτοι πολλάκις πρός έξαπάτησιν τῶν ὀρθοδόξων μετείγον άμφοτέρων. Ένεκα δὲ τῆς διδασκαλίας αὐτῶν περὶ τῆς καθολικής Ιερωσύνης, έστερουντο ίδιαιτέρου κλήρου, είχον όμως έπὶ κεραλής της δλης αιρέσεως τὸν ιδρυτὴν αὐτης Κωνσταντίνον και μετ' αὐτὸν ἐτέρους, οῦς ἀνόμαζον ἀποστόλους ἐκλιπόντων δὲ τούτων σύν τῷ Σεργίω, τῷ δευτέρω τῆς αίρέσεως ἀναμορφωτῆ, εἶχον τοὺς μαθητὰς αὐτῶν συνεκθήμους λεγομένους. ἐκτὸς τούτων εἶχον καὶ τοὺς έρμηνευτὰς καὶ διδασκάλους αὐτῶν λεγομένους νοταρίους, ποιμένας καὶ διδασκάλους. 'Απορρίπτοντες δ' όλως τὴν παράδοτιν, ώς κανόνα της διδασκαλίας καὶ τοῦ βίου αὐτῶν ἀνεγνώριζον τὴν άγίαν Γραφήν, έκτὸς βεδαίως της  $\Pi$ . Δ. άλλὰ καὶ ἐκ της K. παρεδέγοντο μόνον 15 ἐπιστολὰς τοῦ Παύλου, συμπεριλαμβανομένης καὶ της πρὸς Λαοδικείς και τὰ εὐαγγέλια τοῦ Λουκά και Ἰωάννου· ἐν τη έξηγήσει της Γραφής μετεχειρίζοντο την άλληγορικήν έρμηνείαν, ώς αύθεντικά δὲ τεκμήρια της πίστεως αύτῶν είχον τὰς ἐπιστολὰς τοῦ Σεργίου.

3. Ἡ συγκράτησις καὶ ὁ ὀργανισμὸς τῆς αἰρέσεως τῶν Παυλιχιανών όρειλεται, ώς ήδη είπομεν, είς τὸν ἐχ Μανανάλεως Κωνσταντίνον, ἐπικληθέντα Σιλουανόν, ὅστις ὡς κέντρον ἐνεργείας έχλεξάμενος την έν τη Κολωνία της Άρμενίας Κίδωσσαν, μετονομασθεϊσαν Μακεδονίαν, τοσούτον ἐπεξέτεινεν ἐνταύθα τὴν αϊρεσιν, ώστε ήδη Κωνσταντίνος ο Πωγωνάτος (668-85) ἀπέστειλε πρὸς περιστολήν αυτής άξιωματικόν τινα Συμεών ουτος πραγματικώς έχίνησε διωγμόν χατά τῶν Παυλιχιανῶν, χατώρθωσε μάλιστα νὰ λιθοδοληθή ό Κωνσταντίνος τὸ 685 άλλ' ή καρτερία αὐτοῦ τοσοῦτον επέδρασεν επί του Συμεών, ώστε μετ' όλίγον βλέπομεν αὐτὸν ὡς άρχηγὸν της αίρέσεως ὑπὸ τὸ ὄνομα Τίτον, μέχρι τοῦ διὰ πυρὸς θανάτου αὐτοῦ, συμβάντος ἐπὶ Ἰουστικιανοῦ τοῦ Β΄ (685-95) (πρόλ.  $\Phi$ ωτίου 1, 17. 18.—Πέτρ. Σικ. 25. 26). Έν τούτοις μετ' δλίγον Πισλός τις μετά των δύο αὐτοῦ υίων Γεγγαισίου καὶ Θεοδώρου έλθων είς την πλησίον της έν Άρμενία Φαναρείας Ἐπίσπαριν συνέστησεν έτέραν Παυλικιανών κοινότητα ύπὸ τὸ ὄνομα Κόρινθον, ήτις δμως μετά τὸν θάνατον αὐτου 715 διεσπάσθη μεταξύ τῶν δύο αὐτοῦ υίῶν· ἀλλ' ἡ μερὶς τοῦ  $\Gamma$ εγναισίου, τοῦ ἐπικληθέντος Tιμοθέου, ὑπερίσχυσε καὶ τοσοῦτον ἀπειλητικὰς διαστάσεις ἔλαβεν, ώστε Λέων ο Ίσαυρος προσκαλέσας τον Γεγναίσιον είς Κωνσταντινούπολιν παρέδωκεν είς τὸν πατριάρχην, πιθανῶς τὸν 'Αναστάσιον (ξ. 107, 3). έν τη γενομένη διαλέζει ο Γεγναίσιος, το μέν άρνούμενος τας κακοδοξίας αύτου, το δε υποκρινόμενος τον ορθοδοξον απελύθη και ελθών είς Φανάρειαν (Φωτ. 1, 19 καὶ Πέτρ. Σικ. 29), κατέφυγεν ἐκείθεν είς Μανάναλιν, τελούσαν τότε ὑπὸ τοὺς Σαρακηνούς μετὰ τὸν θάνατον του Γεγναισίου (745) ή κοινότης αύτου ἐπονομαζομένη 'Αχαία διεσχίσθη αύθις μεταξύ του υίου αύτου Ζαχαρίου και τινος Ίωσηφ Έπαφροδίτου, μέχρις οὐ διωγμός τις τῶν Σαρακηνῶν διέλυσε τὰς ξριδας ταύτας άλλ' ύπερισχύσασα ή μερίς του τελευταίου, τοσούτον έπεξετάθη έπὶ της Μ. 'Ασίας, ώστε ότε Κωνσταντίνος ὁ Κοπρώνυμος τὸ 752 πολλούς τῶν Αρμενίων, Σύρων καὶ Μικρασιατῶν μετώχισεν είς Εὐρώπην μεταξύ αὐτῶν ἡσαν καὶ πολλοὶ Παυλικιανοί. Τον Ίωσηφ († 775) διεδέχθη Βαάνης τις, ἐπικληθείς ρυπαρός,

έπὶ τοῦ ὁποίου διασγισθείσης τὸ τρίτον τῆς αἰρέσεως, ὡς δεύτερος αύτης άναμορφωτής ένεφανίσθη Σέργιος ό Τυχικός, όστις άπό άνατολών μέχρι δυσμών καὶ ἀπὸ βορρά μέχρι νότου (Φωτ. 1,21 καὶ Πέτρ. Σικ. 35) μετὰ τοσούτου ζήλου ἐκήρυσσε τὴν αϊρεσιν, ώστε κατώρθωσε νὰ συγκρατήση αὐτήν· πρὸς τὴν ἀποτελεσματικήν τοῦ Σεργίου ἐνέργειαν συνετέλεσαν και αι τότε πολιτικαί περιστάσεις, ότε ὁ αὐτοχράτωρ Νιχηρόρος (802-11) πιεζόμενος υπό τῶν Σαραχηνῶν δὲν ηδύνατο νὰ ἀναχαιτίση αὐτήν ἐν τούτοις Μιχαήλ ὁ Ῥαγκαδὲ (811-13) διέταξεν ξρευναν της αιρέσεως, Λέων δε δ Άρμένιος (813 -20) διήγειρε και αίματηρον κατ' αύτης διωγμόν, συστήσας πνευματικόν τι δικαστήριον· τότε όμως μερίς τις τῶν Παυλικιανῶν, of λεγόμενοι Κυνοχωρίται καὶ "Αστατοι, φονεύσαντες τοὺς δικαστάς χατέρυγον είς τὴν Μελιτινήν, οί δὲ Σχραχηνοί ώρισαν αὐτοζς πρὸς κατοικίαν την πόλιν 'Αργασού, κληθεϊσαν Κολοσσαί άλλ' άπό της έποχής ταύτης οἱ Παυλικιανοὶ διοργανούντες στρατιωτικά σώματα ἐπετίθεντο κατὰ τῶν Βυζαντινῶν, μάλιστα μετὰ τὸν.κατὰ τῶν Παυλικιανών διωγμόν ύπό της Θεοδώρας (μ. Θεοφ. σελ. 165), Καρδέας τις, υίὸς άνωτέρου άξιωματικού φονευθέντος έν τῷ διωγμῷ, ἐχδιχούμενος τὸν θάνατον του πατρὸς αὐτου συνέλεξε τὸ 844 πεντακισχιλίους ενόπλους και κατέρυγεν είς Άργασου, όθεν επετίθετο κατά τῶν Βυζαντινῶν· ἀλλ' ἕνεκα του πολλου πλήθους τῶν πανταχόθεν συρρεόντων πρὸς αὐτόν, ἔλαδε παρὰ τῶν Σαρακηνῶν τὰς πόλεις 'Αμάραν και Τεφρικήν και έντεθθεν μεγάλας προύξένει ζημίας τῷ βυζαντινῷ κράτει (Φωτ. 1, 27. 28 καὶ Πέτρ.  $\Sigma$ ικ. 42. 43). Τὸν Καρβέαν διεδέχθη είς τὸ ἔργον Χρυσόχειρ τις (Κεδρ. Α΄ σελ. 470), όστις μάλιστα προήλασε μέχρι τής Έρέσου και τὸν ναὸν Ἰωάννου του Θεολόγου μετέτρεψεν είς σταυλον· τότε Βασίλειος ο Μακεδών άφου διὰ διαφόρων εἰρηνικῶν προτάσεων δὲν κατώρθωσε νὰ ἀναστείλη την όρμην αὐτῶν, τὸ 870 ἀνέλαβε την κατὰ τῶν Παυλικιανῶν ἐκστρατείαν (Κεδρ. Β΄ 209 καὶ μ. Θεοφ. 266) καὶ κατερήμωσε τὴν χώραν αὐτῶν, ἐν δευτέρα δ' ἐκστρατεία καταστρέψας τὸν στρατὸν μετά του άρχηγου αύτων έχυρίευσε και την Τεφρικήν και ούτω συνέτριψε την δύναμιν αὐτῶν (871). Έν τούτοις οἱ Παυλικιανοὶ δὲν έξηλείφθησαν όλως ἐκ τῆς Συρίας καὶ Μ. ᾿Ασίας, μέχρις οὐ τὸ 970 Ἦμανης ὁ Τζιμισκῆς τὸ πλεῖστον αὐτῶν μετψκισε παρὰ τὴν Φιλιππούπολιν ἐντεῦθεν ὅμως κατεπιέσθη ἐκεῖ ἡ Ὀρθοδοξία, ἐπὶ ᾿Αλεξίου δὲ τοῦ Κομνηνοῦ (1081—1118) πολλοὶ αὐτῶν ὑπηρετοῦντες τῷ στρατῷ αὐτοῦ εἰς τὸν κατὰ τοῦ Νορμανδοῦ Ροβέρτου Γυσγάρδου πόλεμον κατεπροὕδωκαν αὐτόν τότε ὁ ᾿Αλέξιος ἐκίνησε κατ᾽ αὐτῶν διωγμόν, τὸ δὲ 1118 ἐλθών ὁ ἰδιος εἰς Φιλιππούπολιν κατώρθωσε πολλοὺς αὐτῶν νὰ ἐπιστρέψη εἰς τὴν Ὀρθοδοξίαν, διὰ τούτους δὲ ἴδρυσε τὴν πόλιν ᾿Αλεξιούπολιν ἡ Νεόκαστρον (᾿Ανν. Κομ. ᾿Αλεξ. 5,131. 6,154. 14,450. 456). Ἦποτε κατεπιέσθησαν μὲν οἱ Παυλικιανοί, ἀλλὰ καὶ ἐντελῶς δὲν ἐξέλιπον, ἀπεναντίας μάλιστα πολλοὶ μέχρι τῆς σήμερον σώζονται, οἵτινες καίτοι ἕνεκα τῆς ἀμαθείας ἀπέδαλον τὴν θρησκευτικὴν αὐτῶν συνείδησιν, διετήρησαν ὅμως τὸ ὄνομα Παυλικιανοί· πολλὰ χωρία τῶν Παυλικιανῶν τούτων περὶ τὸν Αἰμον ἐπέστρεψεν εἰς τοὺς κόλπους αὐτῆς ἡ παπικὴ Ἐκκλησία.

## § 115.

# TA TEKNA TOY HAIOY \*H OI OONTPAKITAI, OI AOIITANOI KAI OI EYXITAI.

- Πρόλ. Tschamtschean, Geschichte von Armenien II. σελ. 884.—Neumann, Geschichte d. armenischen Literatur σελ. 127.—Μ. Θεοφάνην σελ. 42 καὶ 52.— Neander K.G. Τόμ. 6 σελ. 415 καὶ 421.— Kurtz, Handb. d. K.G. Τόμ. 1, 3 σελ. 84.—Περὶ δὲ τῶν Εὐχιτῶν, Μιχαὴλ Ψελλοῦ, διάλογον περὶ ἐνεργείας δαιμόνων Migne τόμ. 122.— Engelhardt, kirchengeschichtliche Abhandlungen, Erlangen 1832 σελ. 191—Schnitzer, die Euchiten im 11 Jahrhund. in Stirms Studien d. evang. Geistlk. Würtenb. 11, 1 σελ. 169.—Neander, ἔν. ἀν. Kurtz, ἔν. ἀν. καὶ Gieseler, K.G. Τόμ. 2, 1 σελ. 402.
- 1. "Ηδη πρὸ τῆς ἐμρανίσεως τῶν Παυλικιανῶν, ἐν ᾿Αρμενία ὑπῆρκεν ἡ αϊρεσις τῶν ᾿Ας εβουρδὶς ἡ τῶν τέκι ων τοῦ Ἡλίου, ὀνομασθέντων οῦτω ἐκ τῆς πρὸς τὸν ἡλιον προσφερομένης τιμῆς ἡ αϊρεσις αῦτη ἐκ τῆς ἀναμίξεως στοιχείων ζωροαστρικῶν καὶ χριστιανικῶν προελθοῦσα, διωργανώθη κυρίως μεταξύ τοῦ 833 καὶ 854 ὑπό τινος Παυδικιανοῦ Σεμιβάτ, ὅστις μετὰ τῶν ὁπαδῶν αὐτοῦ ἀποκατασταθεἰς ἐν τῆ χώρα Θοντρὰκ παρέσχεν αὐτοῖς τὸ ὄνομα Θοντρακίται.

μαλιστα διά της είς τους κόλπους αυτης προσελεύσεως του έπισκόπου "Αρχ 'Ιαχώβου (1002) γιγαντιαίως προύχώρει ο 'Ιάχωβος οὐτος περιερχόμενος τὴν χώραν μετὰ τῶν ἰερέων αὐτοῦ ἐκήρυττε μετάνοιαν, ώμιλει έναντίον της θείας εύχαριστίας, τῶν προσφορῶν, τῶν έλεημοσυνών και της έν τη άρμενική έκκλησία έπικρατούσης ζωοθυσίας καὶ ούτως εύρισκε πολλαχού είσοδον, μέχρις οὐ ὁ καθολικός τής 'Αρμενίας συλλαδών και στιγματίσας διά του σημείου τής άλώπεκος έφυλάκισεν· μετ' όλίγον έδραπέτευσε καὶ έφονεύθη, ή δὲ αϊρεσις αὐτοῦ περιηλθεν εἰς λήθην, καίτοι τὰ τέκνα τοῦ ἡλίου μέχρι σήμερον σώζονται εν Μεσοποταμία, φέροντα το δνομα Σεμσιγιέ.— Έκτὸς τούτων κατὰ τὸν Θ΄ αἰῶνα ἐν ᾿Αμορίφ τῆς Φρυγίας ἀνεράνη ιουδαίζουσά τις αίρεσις φέρουσα τὸ ὄνομα τῶν 'Αθιγγάνων' οὐτοι μετά του βαπτίσματος, όπερ έθεώρουν άναγχαϊον πρός σωτηρίαν, παρεδέχοντο καὶ ἄπαντα τὸν μωσαϊκὸν νόμον, πλὴν τῆς περιτομῆς, πιθανώς δὲ νὰ ήσαν λείψανα τῶν ἀρχαίων ἰουδαϊζουσῶν αἰρέσεων (2 31) και ώνομάσθησαν ούτω έκ της φράσεως μη θίτης (Κολασ. 2, 21), ένεκα της μεγάλης παρατηρήσεως των περί τρορών νόμων.

2. Έτέρα αϊρεσις κατά τὸν ΙΑ΄ αἰῶνα (1060) ἐν Θράκη ἐμφανισθείσα είναι ή των Εύχιτων η Ένθουσιαστών, αναμφιβόλως λειψάνων ὄντων τῶν ἀρχαίων Εὐχιτῶν ἡ Μασσαλιανῶν (ξ 77,2) εἰναι άληθες ότι παρά τοῖς άρχαίοις Ευχίταις έλειπεν ὁ δυασμός, άλλ. έχ της περί δαιμόνων διδασκαλίας έκείνων εὐκόλως ήδύναντο οί κατά την έποχην ταύτην έμφανισθέντες Ευχίται να άναπτύξωσι τάς δυαστικάς αὐτῶν ἀρχάς ἄλλως τε καὶ οἱ ἀρχαῖοι Εὐχῖται παρουσιάζονται ύπὸ της ἐν Ἐρέσω Γ΄ οἰκουμενικης συνόδου νοσοθντες τὰ τῶν Μα. rixalwr (Mansi 4, 1477), ο δὲ Κεδρηνὸς (1, 514) συνδυάζων ἀμρο τέρους, λέγει ότι οι κατά τὸν Δ΄ αίῶνα Εὐχῖται διωχθέντες ὑπὸ τοῦ 'Αντιοχείας Φλαβιανο δ διεσκορπίσθησαν άνὰ τὴν Μ. 'Ασίαν καὶ έκε!θεν έπλήρωταν τὸ δυτικὸν τζς αὐτοκρατορίας μέρος, δηλ. τὴν Θράκην μετά μεγάλης λοιπόν πιθανέτητος συμπεραίνομεν, ότι οἱ ἀρχαῖοι Εύχτται ύπο τον μοναγικόν μανδύαν και έν μοναστηρίοις ώς έπι το πολύ διαιτώμενοι, (Θεοδωρ. Έκκλ. Ίστορ. 4,10.—Ι. Δαμασκ. περ? αίρ. κεφ. 80) διασωθέντες έν Μεσοποταμία, Συρία καὶ Μ. 'Ασία, ὑπὸ

την επήρειαν πάντως του Γνωστικισμού και Μανιχαϊσμού, άπωκίσθησαν είτα έπι Κοπρωνύμου το 752 είς Θράκην. Οι Ευχίται οὐτοι ήδη έπι Φωτίου ήσαν πολυπληθείς (Μυριόδ. 52), κατά δὲ τὸν ΙΑ΄ αίωνα έλαδον τοσούτον ἀπειλητικάς διαστάσεις, ώστε ἐστάλη ἐκ Κωνσταντινουπόλεως βασιλικός άντιπρόσωπος, πιθανώς Μιχαήλ ό Ψελλὸς πρός καταπίεσιν αὐτῶν. Κατὰ τὸν Ψελλὸν οἱ Εὐγῖται ἔλαδον μέν τὰς ἀφορμὰς τῆς διδασκαλίας αὐτῶν ἐκ τῆς τοῦ Μάνεντος, διέφερον όμως αυτής, καθόσον έκτὸς τῶν δύο ἀρχῶν τοῦ Ὀρμίσδα καὶ 'Αριμάν παρεδέγοντο καὶ τρίτην Ελεγον δηλ. ὅτι ὁ Θεὸς πατηρ άρχων έπὶ τῶν ὑπερκοσμίων ἔγει δύο υἰούς, τὸν πρεσδύτερον Σαταναήλ άρχοντα έπι των έγχοσμιων και τον νεώτερον Χριστον ἐπὶ τῶν οὐρανίων. Τινὲς τῶν Εὐχιτῶν εἰς ἀμροτέρους τοὺς υίοὺς ἀπένεμον τὸν σεβασμὸν αὐτῶν, ἐνῷ ἔτεροι ἐτίμων μόνον τὸν Χριστόν, χωρίς όμως να περιυδρίζωσι τον Σαταναήλ, και άλλοι τέλος τον τεγεπταζον τορτον πολον ερεπληλον φε πρωτοτοχον, οι τεγεπταζοι ορτοι έπιστευον, ότι ο Χριστός έχ φθόνου πρός τον Σαταναήλ έπάγει σεισμούς, χαλάζας και λοιμούς και διά τουτο κατηρώντο αὐτόν. Κατά τὸν Ψελλὸν οἱ Εὐχιται ἐνησχολοῦντο περὶ μαγείας καὶ θεουργίας, είγον άντινομικάς τάσεις και διέπραττον διάφορα δργια. συνευρισκόμενοι δηλ. εν ταῖς συνάξεσιν αὐτῶν ἀδιαχρίτως τῆς συγγενείας παρθένοις καθιερωμέναις τῷ θεῷ ἐτεκνοποίουν καὶ τὰ ἐντεϋθεν γεννώμενα κατασφάζοντες την τρέτην ημέραν κατέκαιον καὶ την κόνιν αὐτῶν κατεμίγνυον τοις εδεσμασιν αύτων και ποτοις. Οι Εύχιται πρωίμως φαίνεται ότι είγον κανονικόν κυβερνητικόν σύστημα, τουλάγιστον κατά τὸν Ψελλὸν είς τοὺς προεστῶτας αὐτῶν κατέρραπτον τὴν τῶν αποστόλων προσηγορίαν, ἐπίσης δὲ φαίνεται δτι δὲν ἀπεσδέσθησαν όλοτελώς, διότι οι κατά τὸν ΙΒ΄ αίωνα άναφαινόμενοι Βογόμιλοι ήσαν αύτοζς συγγενεζς.

#### KEDAAAION I'.

#### ΕΣΩΤΕΡΙΚΟΣ ΟΡΓΑΝΙΣΜΟΣ ΤΗΣ ΕΚΚΑΗΣΙΑΣ

#### HTOI

# LETOPIA TOY EKKAHEIAETIKOY HOAITEYMATOE, THE OCIAE AATPRIAE KAI TOY XPIETIANIKOY BIOY.

## § 116.

#### ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΕΙΑ.

- Πρόλ. ἐκτὸς τῆς ἐν § 79 φιλολογίας καὶ Jos. Zhisman die Synoden und Episkopal—Aemter in der morgenländischen Kirche, Wien 1867. Jsidor Silbernagl, Verfassung und gegenwärtiger Zustand sämmtlichen Kirchen d. Orients, Landshut 1865. Gförer, Byzantinische Geschichten, Graz 1877, τόμ. 2, σελ. 518. 3. σελ. 64—85—197. Gasquet, de l'autorité imperiale en matière religieuse à Byzance, Paris 1879. Schröckh, K-G. τόμ. 19, σελ. 408. 423. 20 σελ. 128. 21 σελ. 408 καὶ 22 σελ. 426 καὶ 454. Gieseler, K-G. 2, 1 σελ. 396 καὶ Kurtz, Handbuch d. K-G. 1, 3 σελ. 103.
- 1. Καίτοι και εν τη περιόδω ταύτη, ώς πρότερον (§ 79,1) έπεχράτει εν τη Έκκλησια ή άρχη, ότι Έκκλησια και Πολιτεία είναι δύο σώματα ἀνεξάρτητα ἀπ' ἀλλήλων καὶ ὅτι ὀρείλουσι νὰ βοηθῶσιν ἀλλήλοις, οὐδὲν ήττον ὅμως καὶ νῦν τινες τῶν αὐτοκρατόρων ἐπενέβαινον εἰς τὰ τῆς Ἐκκλησίας καὶ ἀφορμὴ ταραχῶν καὶ διαπληχτισμών έγίνοντο· κατά τοσούτο δὲ μάλλον ἡ τάσις αύτη ἐξεδηλούτο, καθόσον πολλοί των βυζαντινών αὐτοκρατόρων ήσαν κάτογοι θεολογικής παιδείας, ἀπεδίδετο δ' αύτοζ και τὸ ὄνομα ἄγιος και έν γένει άρχιερατικός τις χαρακτήρ, τύπον του όποίου ένέβλεπόν τινες έν τῷ Μελχισεδέχ τοιούτους αὐτοχράτορας, ἐπεμβαίνοντας εἰς τὰ της Έχχλησίας συνηντήσαμεν άνωτέρω εν τη Είχονομαχία (§ 107-) καὶ τῷ Σχίσματι τῶν δύο Ἐκκλησιῶν (§ 111—) οὐχ ήττον πολλοί τῶν αὐτοκρατόρων ἐπενέβαινον καί εἰς τὴν ἐκλογὴν τῶν ἐπισκόπων και ίδια των πατριαρχών, καιτοι ή Έκκλησια διά του 3 κανόνος της Ζ' οἰχουμενιχής συνόδου ἀνενέωσε τὸν 4 της Α' ἐν Νιχαία. ούτω π. χ. ἐπί τε τῆς Εἰκονομαχίας καὶ του Σχίσματος οἱ αὐτοκρά-

τορες ανεβίβαζον και κατεβίβαζον τούς πατριάρχας Κωνσταντινουπόλεως κατά τὸ δοχούν αὐτοῖς ἐπίσης καὶ Ῥωμανὸς ὁ Λεκαπηνὸς τὸ 931 θέλων νὰ καταδιδάση ἀπὸ τοῦ θρόνου τὸν πατριάρχην Τρύφωνα, ένα ἀποδώση αὐτὸν τῷ ἰδίω αὐτοῦ ἀδελοῷ Θεοφυλάκτω, έλαδε παρ' αὐτοῦ διὰ τοῦ Καισαρείας Θεοφάνους δολίφ τῷ τρόπφ την παραίτησιν αὐτοῦ (πρόλ. τοὺς μ. Θεορ. 417. 421.—Κεδρ. τόμ. Β΄, σελ. 311. — Συμ. Μάγιστο. σελ. 742 και Γεώργ. μοναγ. σελ. 908 και 911 έκδ. Βόννης). Όμοιως δὲ και Νικηφόρος ὁ Φωκᾶς μετά τινα χρόνον εξέδωκε νόμον ορίζοντα, μη ἄνευ της αὐτοῦ γνώμης καὶ προτροπής ἐπίσκοπον ἡ ψηρίζεσθαι ἡ προχειρίζεσθαι (Κεδρ. 2, 368), ἢ κατὰ Λέοντα τὸν διάκονον (σελ. 98) μή τι τῶν έκκλησιαστικών πραγμάτων έκτὸς της έκείνου φοπης ένεργείν άλλα το 969 ο νόμος ούτος κατηργήθη ύπο Ίωάννου του Τζιμισκή (ἔν. ἀν. σελ. 380), τοῦ πατριάρχου Πολυεύκτου μή συγκατατιθεμένου άλλως νὰ στέψη αὐτὸν αὐτοκράτορα. Άλλὰ καίτοι πολλοί τῶν αὐτοχρατόρων ἐπενέβαινον αὐθαιρέτως εἰς τὰ τῆς Ἐκκλησίας, αύτη όμως πάντοτε διεμαρτύρετο και διά τῶν πατέρων αὐτζς και διδασκάλων ύπεστήριζε την άνεξαρτησίαν αυτής, ώς π. χ. διά του Γερμανου, Θεοδώρου του Στουδίτου, του Φωτίου, Νικολάου του Μυστιχού, του Πολυεύχτου (πρόλ. περί τούτου καί Κεδρ. 2, 352) και άλλων. Οὐδὲν ήττον όμως ή Έκκλησια απήλαυε της ισχυράς προστασίας της πολιτείας, ώς και διαφόρων προνομίων κατά διαφόρους ἐποχὰς ἀναγνωρισθέντων· οὕτω φέρ' εἰπεῖν τὰ μοναστήρια καὶ αί ἐχχλησίαι ἡσαν ἀτελείς πάσης λειτουργίας, μόνον διὰ τῶν ἐπισκόπων εν ανάγκη καλούμεναι είς τοιαύτας (Λέοντος και Κωνσταντίνου, ἐκλογὴν νόμων τίτλ. 9,15) τὰ ἀκίνητα αὐτῶν κτήματα ἔδει νὰ ὦσι ἀναπαλλοτρίωτα, ἡ δὲ διαχείρισις τῶν προσόδων αὐτῶν ἡν ξργον τῶν ἐπισκόπων, καίτοι καὶ ἐν τῷ κεφαλαίφ τούτφ Νικηφόρος ό Φωχάς, προφασιζόμενος ώς λέγει ό Ζωναράς (βιδλ. 16, 25) ότι ύπο των αρχιερέων ούκ είς δέον τὰ των εκκλησιων aralloxorται, βασίλειον έθετο διάταγμα έν άκινήτοις τὰς έκκλησίας μὴ έμπλατύνεσθαι· όμοίας άρπαγάς καὶ σφετερισμού; ἐποιήσαντο καὶ οί εικονοιτάλοι αητοκύατούες. μεύαιτεύο ανελνούζετο το κοδού τωλ

έκκλησιαστικών δικαστηρίων, ανώτατον τῶν ὁποίων καὶ ἀνέκκλητον ἡν τὸ τοῦ πατριάρχου κριτήριον, ἐξ οὐ καὶ εἰς ὁ ἀναλύει καὶ ἀναστρέφεται πάντα τὰ ἐκκλησιαστικὰ κριτήρια (ἐκλογ. νόμ. 10, 6. 11 καὶ ὑπόμνημα ᾿Αλεξίου πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως παρὰ Migne τόμ. 119, σελ. 832). Ὁμοίως αὶ ἐκκλησίαι ἐθεωροῦντο ὡς ἄσυλα (ἐκλ. νόμ. 28,1), οἱ κληρικοὶ ἡσαν ἀπηλλαγμένοι τῶν πρὸς τὸ κράτος ὑποχρεώσεων (Νικολ. Μυστ. ἐπιστ. 150 παρὰ Migne τόμ. 111) καὶ ἐν γένει ἀνεγνωρίζετο τῷ Ἐκκλησία τὸ δικαίωμα τοῦ προστατεύειν τοὺς ἀδίκως ὑπὸ τῆς πολιτείας πιεζομένους (πρδλ. ἐπιστολὰς Φωτίου 157 καὶ 159 καὶ Νικ. Μυστ. ἐπιστολ. 95 καὶ 146).

2. Καθώς άλλοτε ούτω και νυν ή Έκκλησια κυρίως είχε τὸ δικαίωμα του άποφασίζειν καί νομοθετείν περί έκκλησιαστικών ζητημάτων, έργον δὲ τῆς πολιτείας ἡν τὸ ἐπιχυροῦν τὰς ἀποράσεις αὐτῆς. τὸ μέσον δι' οὐ ή Έχχλησία ἐνομοθέτει ἡ ἐπέλυε τὰ ἐμφανιζόμενα ζητήματα ἡν τὸ ἀρχαῖον συνοδικὸν σύστημα, κατὰ τὸ ὁποῖον οὐ μόνον συνόδους οίκουμενικάς συνεκρότει, άλλά και ἐπαργιακάς αί τελευταΐαι αύται, ώς και πρότερον έπρεπε νὰ συγκαλῶνται δίς τοῦ έγιαυτου (χαν. 6 της Z' οίχουμ. συνόδου), φαίνεται όμως ότι ένεχα των χαιριχῶν περιστάσεων συνεχροτούντο δυσχερῶς χαὶ διὰ τοῦτο ὁ Κωνσταντινουπόλεως 'Αλέξιος διεχελεύετο εν τῷ ὑπομνήματι αὐτοῦ μὴ τῆς κατά την έπαρχίαν συνόδου τους έπισκόπους απολιμπάνεσθαι, χωρίς άναγκαίας τινός καὶ άπαραιτήτου αίτίας (Migne τόμ. 119, σελ. 829). Έκτὸς τῶν συνόδων τούτων ἐν μεγάλη χρήσει ἡν ή εν Κωνσταντινουπόλει ενδημούσα σύνοδος, ονομαζομένη συνήθως σεβασμία, θεία, άγια καὶ ἱερά, αἱ ἀποφάσεις δ' αὐτης φέρουσαι κατά τὰς περιστάσεις τὰ ὀνόματα πράξις, τόμος, σημείωμα, ύπόμνημα καὶ σιγίλλιον ἐσφραγίζοντο ἐνίστε καὶ διὰ μολυβδίνης βούλλης ('Αποράσεις συνοδ. καὶ άρχιερ. παρὰ Migne τόμ. 119, σελ. 726-και σύνταγμα Κανόνων 'Ράλλη και Ποτλή τόμ. 5). Έν τοις διαφόροις τούτοις έγγράφοις κατ' άρχὰς κατὰ τὴν 47 νεαρὰν του Ίουστινιανου έχτὸς τῆς Ἰνδιχτιῶνος ἐτίθετο χαὶ ἡ ἡμέρα καὶ τὸ ἔτος, άκολούθως περιωρίζοντο μόνον είς τὴν Ίνδικτιῶνα, μέχρις οὐ τὸ 1394 διά τινος νεαράς Μανουήλ του Κομνηνού διετάχθη ένα καταγράφηται

και ή ήμέρα του μηνός και τὸ ἔτος (Acta Patriar. Miklosisch 2, 214). Έν τούτοις και έν τη περιόδω ταύτη δεν έλειψαν αὐτοκράτορες, οἴτινες ἐθεώρουν ἐαυτούς δικαιουμένους νὰ νομοθετῶσιν ἐπὶ σχέσεων μιχτών, πολλάχις δὲ χαὶ ἐπὶ χαθαρώς ἐχχλησιαστιχών ζητημάτων τὰς τοιαύτας ἀποράσεις, ἐφόσον αὐται δὲν παρέδλαπτον τὸ πνεθμα και τὰ συμφέροντα της Έκκλησίας, αυτη ἀπεδέχετο, ουτω δὲ διὰ τῶν βασιλικῶν καὶ συνοδικῶν νόμων ἐπλουτίζετο ὁ νομικὸς ττς Έχχλησίας χῶδιξ· οὕτω π. χ. εἰς τὴν προηγουμένην συλλογὴν τῶν των δύο έπι Φωτίου το 867 και 879 και οι κανόνες και αι έπιστολαί πατριαρχῶν τινων, ὡς Νικηφόρου, Ταρασίου, Νικολάου Μυστικού, Σισιννίου, 'Αλεξίου, Κηρουλαρίου κτλ. έπίσης ὑπὸ τῶν βασιλέων Βασιλείου του Μακεδόνος και Λέοντος του Σοφού αι βασιλικαί διατάξεις ή τὰ βασιλικά ἐν 60 βιδλίοις, ἄτινα καίτοι ἐν πολλοίς είναι μεταπεφρασμένα έχ τοῦ ἰουστινιανείου χώδιχος, οὐχ ήττον περιέχουσι καὶ πολλάς νέας διατάξεις καὶ ἐν γένει συντελοῦσιν είς την κατανόησιν της νομοθεσίας του Ίουστινιανου. όμοίως καὶ αί είς τὸν αὐτὸν Λέοντα ἀποδιδόμεναι 115 ἐπανορθωτικαὶ διατάξεις (novellæ constitutiones)· μεγάλως τὸ ἐχχλησιαστιχὸν δίχαιον τῆς περιόδου ταύτης ἐπλούτισε καὶ ὁ περικλεής πατριάρχης Φώτιος, ὅστις κατά το παράδειγμα Ίωάννου του Σχολαστικού συνέταξε το σύνταγμα των κανόνων και τον περίφημον Νομοκάνονα, σύγκρισιν δντα τῶν πολιτικῶν καὶ ἐκκλησιαστικῶν νόμων καὶ χρησιμεύσαντα ακολούθως ώς έγγειρίδιον του έκκλησιαστικού δικαίου. ένταυθα δυνάμεθα να μνησθώμεν και της έκλογης των νόμων του Λέοντος **καὶ Κω**νστ**α**ντίνου τοῦ Πορφυρογεννήτου.

## § 117.

#### ΜΟΝΑΧΙΚΟΣ ΒΙΟΣ.

Πρόλ. τὰ σχετικὰ συγγράμματα Θεοδώρου τοῦ Στουδίτου παρὰ Migne Τόμ. 99.

— 'Α λήθεια ν ἔτος Α΄ ἐν Κων/πόλει 1880 φυλ. 9—καὶ Έκκλ. 'Α λήθεια ν φυλ. 4.—J. Silbernagl, Verfassung und Gegenwärtiger Zustand κτλ.— [Griesebach, Reise durch Rumelien.—Δουκάγγιον Constantinopolis Christiana διόλ. 4.—Σκαρλάτον Βυζάνπον Περιγρ. τῆς Κωνσταντινουπόλεως Τόμ.

A' καὶ Β' ᾿Αθ. 1851-62.—Κωνσταντίου τοῦ ἀπὸ Σιναίου, Κωνσταντινιάδα, ἐν Κων/πόλει 1844.—J. Ph. Fallmerayer, Fragmente aus dem Orient.— Albert Lenoire, Architecture monastique, Paris 1852. — K. N. Pischon, die Mönschsrepublik d. Bergs Athos in hist. Taschb. 1860.—Gaas, zur Geschichte d. Athosklöster, Giessen 1865. — τοῦ αὐτοῦ in Realencyklopādie von Herzog ἔκὸ. 1 Τόμ. 1 σελ. 534.—V. Langlois, Le mont Athos, Paris 1867. — Kurtz, Hand. d. K-G. Τόμ. 1, 3 σελ. 108. — Μ. Γεδεών, ϶Αθωνα, ἐν Κωνσταντινουπόλει 1885.

1. Είς τῶν σπουδαιοτέρων παραγόντων τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐνεργείας καί κατά τὴν περίοδον ταύτην παρίσταται ο μονα γικός βίος. έτι καὶ νῦν τοσοῦτος ἐνθουσιασμός παρατηρείται ὑπὲρ τοῦ βίου τούτου, τὸν ὁποῖον Θεόδωρος ὁ Στουδίτης γαρακτηρίζει ὡς πολιτείαν ἰσάγγελον, ώς παράδεισον φύοντα τὰ καλλικαρπα τῶν άρετών δένδρα, ώς άγαθην ζωήν και μερίδα του Κυρίου και ώς μυστήριον (Έπιστολ. 1, 9. 2, 23. 165), ώστε πολλοί έχ τε τῶν ἀνωτέρων τζς κοινωνίας στρωμάτων και έξ αὐτοῦ τοῦ βασιλικοῦ γένους είς αὐτὸν κατέφευγον. Οἱ μοναγοὶ κατὰ τὴν ἐπογὴν ταύτην παριστῶσι μέγα καὶ ἔνδοζον πρόσωπον. ὅ,τι πολλάκις δὲν κατώρθου ὁ ἀνώτερος κλἢρος τοῦτο διεξεδίκουν οι μοναχοί, οἵτινες πεπροικισμένοι συνήθως διά θελήσεως στιδαράς και γαρακτήρος άνεξαρτήτου άντεπεξήργοντο λάδροι κατά παντός είδους αύθαιρεσίας διά τοῦτο ούδαμῶς είναι ύπερδολιχὸν ἐὰν παραδεχθῶμεν ὅτι ἡ διατήρησις τῆς ὁρθοδοξίας κατὰ μέγα μέρος όφειλεται είς του ζήλου τῶν μοναχῶν. Οὐχ ήττον σημαντική ήν ή ενέργεια αὐτῶν καὶ ἐν σχέσει πρὸς τὰ γράμματα, τὰς τέχνας καὶ ἐπιστήμας· τὰ μοναστήρια πάντοτε ἡσαν τὰ φυτώρια, ἐν οίς έμορφούντο οί πλείστοι των κληρικών τούλάχιστον τρανώς τουτο μαρτυρεί ή μονή του Στουδίου. Έντευθεν άδιχον είναι τους μοναγούς της άνατολικης Έκκλησίας των χρόνων τούτων νά χαρακτηρίζωμεν ώς φανατικούς μόνον και μηδεμίαν πολιτιστικήν δύναμιν έξασχήσαντας. είς τους τὰ τοιαύτα διϊσχυριζομένους ἄριστα ἀπήντησεν δ Lenormant λέγων, ότι ἡ ίστορία τῶν μοναχῶν τῆς 'Ανατολῆς δὲν είναι ήττον ἔνδοζος τῆς τῶν τῆς Δύσεως καὶ ὅτι τὰ τέκνα τοῦ Μ. Βασιλείου άνεδείχθησαν έν τῷ πολιτισμῷ άξιοι συναγωνισταί τῶν τέχνων του Βενεδίκτου (ιδ. La Grande Gréce, τόμ. 2, σελ. 395).

(EKKA. INTOPIA, TOM. B'.)

Ούδεν ήττον όμως ορείλομεν να ομολογήσωμεν ότι ο μοναχικός βίος, τό μεν ένεκα των τρομερών διωγμών τζς είκονομαγίας (πρόλ. Θεοδ. Στουδ. ἐπιστολ. 2, 3. 5. 12. 14), τὸ δὲ ἐξ ἄλλων λόγων περιῆλθεν είς οὐ μιχράν κατάπτωσιν. Θεόδωρος ὁ Στουδίτης πολλαχου τῶν ἐπιστολών αύτου (2, 107. 147. 14. 180) παραπονείται διὰ τὴν ἀστασίαν καὶ άγαρακτηρισίαν μοναγῶν τινων, διὰ τὰς ἀταξίας αὐτῶν, τάς λογομαχίας, την πλεονεξίαν και άλλα (πρόλ. και της Ζ΄ οίκουμ. συνόδου καν. 17. 18. 20. 21). Έκ τοιούτων καὶ άλλων ἀτοπημάτων δρμώμενος δ μέγας ούτος άντιπρόσωπος της μοναγικής πολιτείας της περιόδου ταύτης άνέλαδε την επούλωσιν των πληγών τούτων, και δή ἐπὶ τῆ βάσει τοῦ μοναχικοῦ κανόνος Βασιλείου τοῦ Μ. συντάξας διάφορα συγγράμματα παρέσγε τοῖς ὑπ' αὐτὸν μοναγοῖς διαφόρους ὑποτυπώσεις. Κατὰ τὸν Στουδίτην οἱ εἰς τὸν τοιοῦτον βίον άριερούμενοι δέν έπρεπε να ώσι νεώτεροι των 16 έτων, έπρεπε νὰ ἀπογυμνῶνται πάντων καὶ τὴν ἄσκησιν αὐτῶν νὰ διαιρῶσι μεταξύ προσευχής, έγκρατείας καὶ έργασίας καὶ άπας μέν δ βίος τῶν μοναχῶν ἔπρεπε νὰ ἡ προσευχή, ἰδία ὅμως ἔδει αὐτοὺς προσεύγεσθει κατά τὸ λυχνικόν, τὸν ὄρθρον, τὰς ώρας, τὸν ἐσπερινόν καὶ τὸ ἀπόδει τνον (πρόλ. καὶ Νικόλ. Μυστικόν περί μοναχιχου βίου ¿ 12 Migne 111): ἐπίσης χοινή ήν και ή ἐγκράτεια και ή νησιεία, ἀνάλογος μόνον πρὸς τὴν σωματικὴν κατάστασιν τῶν μοναχών και ένταυθα δὲ πᾶσα ήμέρα κυρίως ἡν νηστεία, ίδίως δὲ αί τετράδες και παρασκευαί (πρόλ. Μυστικόν έν. άν. § 7) και αι λοιπαὶ ὑπὸ τζς Ἐκκλησίας ὡρισμέναι ἡμέραι, καθ' ας ἐμονοσίτουν καὶ έξηροράγουν τέλος δὲ ἡ ἐργασία ἐκτὸς τῶν βαναύτων καὶ καλῶν τεγνών ἐπεξετείνετο καὶ εἰς τὰ γράμματα. Ὁ Στουδίτης ϊνα παρτρύνη τοὺς μοναγοὺς εἰς τὴν ἀκριβή τῶν καθηκόντων αὐτῶν ἐκτέλεσιν ώρισεν αὐτὰ ἀκριδῶς, ἐπέβαλε διαφόρους ποινὰς τοῖς παραβάταις καὶ ἐποίησε διαφόρους ἰάμιβους εἰς διαφόρους τάξεις καὶ ἔργα τῶν μοναχῶν ἀναφερομένους. Πάντες οἱ μοναγοὶ ἔπρεπε νὰ τελῶσιν ὑπὸ τὸν ήγουμενον, μεθ' ον είπετο ο δευτερεύων, καθώς και άλλη ύπαλληλία, ως οἰκονόμος, ταξιάρχης, ἐπιστημονάρχης, ἀφυπνιστής κτλ. Ούτω Θεόδωρος ο Στουδίτης κατώρθωσε να διαρρυθμίση τον

μοναχικόν βίον διὰ τοῦ μοναχικοῦ αὐτοῦ κανόνος, ὅστις ἄριστος καὶ βασιλικώτατος καὶ τὰς ὑπερβο.λὰς καὶ ἐλλειψεις ἐκκ.λινων ἐκράτησε πολλῶν ἄλλων διατάξεων, πολλούς δὲ καὶ πλουσίους ἀπεκόμισε τοὺς καρπούς.

2. Ἡ μεγάλη τιμὴ καὶ ὑπόληψις ἡ τῷ μοναχικῷ βίφ προσνεμομένη δείχνυται χαὶ ἐχ τῆς μεγάλης πληθύος τῶν μοναστηρίων. "Ο,τι ἡν ἄλλοτε ἡ Αίγυπτος καὶ ἡ Συρία 🔞 80,12) τοῦτο κατέστη νῦν ή Κωνσταντινούπολις μετά τῶν πέριξ· αἰτία της συρροής ταύτης τῶν μοναχῶν ἡτο, τὸ μὲν ή πολιτική καὶ θρησκευτική της πόλεως σημασία, τὸ δὲ καὶ τὸ γεγονὸς ὅτι πολλοὶ τῶν αὐτοκρατόρων ἐτίμων τον βίον τούτον και πολλαγώς ύπεστήριζον έντευθεν ή Κωνσταντινούπολις είγε πολλά και περιφανή μοναστήρια, ώς το τῶν 'Ακοιμήτων, του Στουδίου, της Περιβ. Ιέπτου, Ιδρυθέν έπι 'Ρωμανού του 'Αργυρού, 'Ιωάννου του Βαπτιστού έν Πετρίω, των 'Αρμενιανών, τής Αυγούστης, της Ίκασιας, του Μυρελαίου, της Όδηγητρίας και άλλα πολλά ἐπίσης ἀναφέρονται και ἐν τοῖς πέριξ τῆς πόλεως, ώς τὸ τοῦ Φωχα ἐπί Βασιλείου τοῦ Μαχεδόνος, τοῦ Σατύρου ὑπὸ τοῦ leρου Ίγνατίου ίδρυθέν, τῶν Βρύων, του Βαρδανίου ἐν τῆ νήσφ Πρώτη, του Θεοκορυφώτου εν 'Αντιγόνη, της 'Αγίας Τριάδος εν Χάλκη, ὑπὸ τοῦ ἰεροῦ  $\Phi$ ωτίου κατὰ τὴν παράδοσιν ἰδρυθέν, τῆς  $\Theta$ εοτόχου ἐν Πριγκήπφ κτλ. Μοναστήρια πολλά ὑπῆρχον καὶ ἐπὶ τοῦ 'Ολύμπου της Βιθυνίας, επί των ορέων Κυμηνά, Βυραχέωι, Λάτρους και έπι της χρυσής καλουμένης Πέτ ας (Γεώργ, μοναγ. σελ. 910 ἔκδ. Βόννης.—μ. Θεοφ. σελ. 430 καὶ Κεδρ. 2,337), ώς καὶ έπὶ τζς χυρίως Ἑλλάδος, μεταξύ ἄλλων ἀναφερομένου κατὰ τοὺς χρόνους Βασιλείου του Μακεδόνος του μοναστηρίου του Μεγά lov Σπηλαίου, είς νέαν άχμην κατά την έποχην ταύτην άνυψωθέντος. 'Αλλ' ἤδη καὶ τὸ ὄρος τοῦ " $A heta\omega r$ ος καθίσταται έστία τοῦ μοναχιχου βίου ότι βεδαίως και πρότερον έν "Αθφ ύπηρχον έρημιται καί άσκηταί, είναι πιθανόν, κυρίως όμως μοναστήρια συναντώμεν κατά την περίοδον ταύτην, καίτοι ή ίδρυσις τζς μονζς του Χειμάρρου ή Επροποτάμου ανάγεται μέχρι της Πουλχερίας (Migne τόμ. 113, σελ. 1062). "Ότε κατά τὸν Θ΄ αίῶνα τὰ ὅπλα Βασιλείου τοῦ Μακεδόνος έγριστιάνισαν μέρη τινά της χυρίως Έλλάδος καὶ ἀπήλλαξαν αὐτά, ὡς καὶ τὴν Θεσσαλίαν καὶ Μακεδονίαν τοῦ ζυγοῦ τῶν Σλαύων (§ 102,1) τότε Κωνσταντινουπολίτης τις ήγούμενος Ίωάντης Κολοβός ίδρυσε τὸ πρῶτον ἐν "Αθω πλησίον τῆς Ἱερισσοῦ λίθινον μοναστήριον, είς δ ό αὐτοχράτωρ εδωρήσατο άπαν τὸ ὅρος ἐπίσης τὸ 924 δ αὐτοκράτωρ 'Ρωμανὸς ἀνήγειρεν ἐκ βάθρων τὴν μονὴν τοῦ Ξηροποτάμου κτίσας ναὸν μεγαλοπρεπή, ξενῶνα, τείχη καὶ προικίσας αὐτὴν διὰ πολυτίμων ἀναθημάτων, ὡς καὶ ἐτησίας εἰσφορᾶς 1800 γρυσῶν ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ αὐτοκράτορος, ὡς ἀναφέρει ὁ Κεδρηνὸς (2,488) έκτίσθη καὶ ἡ μονὴ τῶν Ἰβήρων ὑπό τινος Βαρασβατζέ. ᾿Αλλ' οἰ μοναγοί του "Αθωνος ἐπηρεαζόμενοι ὑπὸ τῶν ἐκ Κρήτης προελαυνόντων Σαρακηνών ἀπεμακρύνοντο είς μέρη ὀρεινότερα, μέγρις οὐ τὸ 960 ἀπαλλαγέντος του ὄρους, 'Αθανάσιος ὁ 'Αθωνίτης ϊδρυσε τὴν μεγάλην βασιλικήν μονήν της Λαύρας. Οι μοναχοί του 'Αθανασίου έκτὸς της προσευχής καταγινόμενοι καὶ περὶ ἄλλα ἔργα ἀπήρεσκον τοις έρημίταις και διά τουτο οι τελευταίοι ήδη το 970 άπήτησαν παρὰ Ίωάννου τοῦ Τζιμισκή τὴν καταστροφὴν τῆς Λαύρας ἀλλ' δ αὐτοχράτωρ συνταγθεὶς τῆ μερίδι τῶν πρώτων ἡνάγκασε τοὺς έρημίτας να συμμορφωθώσι πρός τον βίον έχείνων, ούτω δέ ούτοι ήρξαντο νὰ διαιτῶνται ἐν ώρισμένοις κελλίοις κατὰ τοὺς χρόνους τούτους άνηγέρθη καί ή μεγάλη μονή του Βαιοπεδίου, ώς καὶ έτεραι (ίδ. Γεδεών σελ. 129—). 'Αλλ' αί μεταξύ των μοναχών και έρημιτών ξριδες έξηχολούθουν χαὶ μετά ταῦτα, ότε τὸ 1045 Κωνσταντίνος ὁ Μονομάχος μετὰ τοῦ πατριάρχου Μ. τοῦ Κηρουλαρίου ἐξέδωκε τὸ δεύτερον τυπικόν του "Αθω, όπερ ποιούμενον μνείαν 180 μικρών καὶ μεγάλων κατοικιών καὶ 700 μοναγών, ἐκτὸς τῶν οἰκονομικών σχέσεων ώριζε καὶ τὰ λοιπὰ τοῦ μοναχικοῦ βίου οὕτω π.γ. οὐδὲν θηλυ ἔδει νὰ διαιτάται ἐν τῷ ὅρει, ὁ ἡμίονος ἔπρεπε νὰ ἡ ἐν χρήσει καὶ τὰ θορυβώδη ἐπαγγέλματα νὰ ἐξορίζωνται. 'Απὸ τοῦδε καὶ οί μοναχοί του "Αθω διηρούντο είς 4 τάξεις 1) τους έρημιτας διαιτωμένους κατά μόνας 2) τούς έρημίτας, συνοικούντας άλλοις έν τοίς κελλίοις 3) τούς ιδιορρύθμους, οίτινες έκτὸς της κοινής προσευγής, διαιτώμενοι εν ίδιαιτέροις κελλίοις τῶν μοναστηρίων ελάμδανον εξ

αὐτῶν τὰ πρὸς διατροφήν καὶ ἐξέλεγον κατὰ πλειοψηφίαν τοὺς προϊσταμένους αὐτῶν ἐπὶ εν μόνον ἔτος καὶ 4) τοὺς κοινοδιάτας, οἶτινες ύπὸ Ενα ἰσόδιον ήγούμενον καὶ ἀπολύτως κυδερνῶντα τελούντες, οὐδὲν είχον ίδιον, άλλὰ τὰ πάντα κοινά, ὡς στολὴν ὁμοιόμορφον, τράπεζαν κοινήν, άναγινώσκοντος πάντοτε ένός, ώς και έν τοῖς λοιποῖς μοναστηρίοις (Μ. Θεοφ. 909) καὶ ἐργασίαν τακτικῶς μεριζομένην. Έκτὸς τῶν ἐν ἐκάττφ μοναστηρίφ ἀρχῶν, ὑπῆρχε καὶ ἄλλη ἀρχὴ έρ' όλων, ή του Πρώτου (Νικόλ. Μυστ. περί μοναχ. βίου). Τὰ μοναστήρια εν γένει υπέχειντο εχχλησιαστιχώς υπό τους μητροπολίτας καὶ ἐπισκόπους, ἐν ταῖς παροικίαις τῶν ὁποίων ευρίσκοντο τοιαυτα είχε καί ὁ Κωνσταντινουπόλεως, άτινα ἀπὸ τοῦ πατριάρχου Γερμανοῦ ώνομάζοντο σταυροπήγια πατριαρχικά, έπειδή κατά την ίδρυσιν αὐτῶν ἐπήγνυτο σταυρός. ἐντεῦθεν τὰ τοιαῦτα μοναστήρια ὁπουδήποτε εύρισχόμενα έμνημόνευον του όνόματος του πατριάρχου. τής έποπτείας του Κωνσταντινουπόλεως δέν ήσαν απηλλαγμένα και τά μοναστήρια του "Αθωνος, μάλιστα και αὐτὸς ὁ Ίερισσοῦ ἐξήσκει ἐπ' αὐτῶν δικαιοδοσίαν τινὰ σχετικῶς πρὸς τὰς χειροτονίας.

#### § 118.

#### ΙΈΡΟΣ ΚΛΗΡΟΣ.

1. Καθώς ἐν τῆ προηγουμένη (§ 81, 1), οὕτω καὶ ἐν τῆ παρούση περιόδω ἀνεγνωρίζετο ἡ ἐπιστημονικὴ μόρρωσις καὶ ἀνάπτυξις τοῦ κλήρου, καίτοι δὲ ἡ εἰκονομαχία καὶ αἱ ἔξωθεν ἐπιδρομαὶ ἐπήνεγκον κατάπτωσίν τινα τῶν γραμμάτων ἐν ᾿Ανατολῆ, οὐδὲν ἡττον ὅμως ὁ ἰερὸς κλῆρος προηλείφετο εἰς αὐτὰ ἐκ τῶν ἐνόντων, τὸ μὲν ἐν τοῖς διαρόροις τῆς αὐτοκρατορίας σχολαῖς, τὸ δὲ ἐν τοῖς μοναστηρίοις καὶ πρὸ πάντων ἐν τῆ μεγάλη ἀποθήκη τῶν συγγραμμάτων τῶν πατέρων τῆς Ἐκκλησίας. Εἰς τὸν ἰερὸν κλῆρον εἰσήγοντο πάντες οἱ βουλόμενοι ἐκ παντὸς γένους, ἀρκεῖ νὰ εἰγον τὰ ὑπὸ τῶν κανόνων ὁριζόμενοι ἐκ παντὸς γένους, ἀρκεῖ νὰ εἰγον τὰ ὑπὸ τῶν κανόνων ὁριζόμενοι ἐκ παντὸς γένους, ἀρκεῖ νὰ εἰγον τὰ ὑπὸ τῶν κανόνων ὁριζόμενοι ἐκ παντὸς γένους, ἀρκεῖ νὰ εἰγον τὰ ὑπὸ τῶν και ἀὐτοὶ οἱ δοῦλιοι ἡδύναντο νὰ ἰερωθῶσι τῆ γνώσει τῶν κυρίων αὐτῶν, ὅτε καὶ ἀπηλευθεροῦντο (ἐκλ. νόμ. Λέοντ. καὶ Κωνστ. Τίτλ. 20, 5. 6), ἐνῷ ἐν ἐναντία περιπτώσει ἀπεγυμνοῦντο τῆς ἱερωσύνης καὶ ἐπανήρχοντο

είς τὴν προτέραν αὐτῶν κατάστασιν (Λέοντ. Σορ. Νεαρ. 9). Ὁ γάμος ναί εν τη περιόδω ταύτη έπετρέπετο τοῖς κληρικοῖς πρό τῆς γειροτονίας, μάλιστα έναντίον της ρωμαϊκης έκκλησίας, ἀπαιτούσης ΐνα οί μέλλοντες διακόνου ή πρεσθυτέρου χειροτονίας άξιουσθαι καθομολογῶσιν ὡς οὐκέτι ταῖς αὐτῶν συνάπτονται γαμεταῖς, ἤδη ἡ ἐν Τρούλλω σύνοδος έθηκε τον 13 κανόνα, δι' οὐ ἀπηγόρευε τοῦτο καί ἀφώριζε μὲν τοὺς λόγω εὐλαβείας ἐκβάλλοντας τὰς γυναϊκας αὐτῶν πρεσθυτέρους η διακόνους, καθήρει δ' αὐτοὺς ἐπιμένοντας. Μόνον οί ἐπίσχοποι ἔδει νὰ ώσιν ἄγαμοι καὶ διὰ τοῦτο είς τὸ άξίωμα τοῦτο προεχειρίζοντο μοναχοί και άγαμοι ή έγγαμοι μέν, άφου όμως έκ συμφώνου μετά τῶν γαμετῶν αὐτῶν διέλυον τὸν γάμον (χαν. 48 τῆς ἐν Τρούλ συνόδ.) φαίνεται όμως ότι τινές έχωλυον τούς νομίμους παίδας έχοντας προάγεσθαι είς τὸν τοῦ ἐπισκόπου βαθμόν, ἐκεῖνο ἐπὶ νοῦν λαμβάνοντες, ώς τη πρός τὰ τέχνα διαθέσει ταϊς ίεραις ὑπάρξεσι λυμηνείται ο χειροτονούμενος. τουτο όμως καταδικάζει Λέων ο Σορός έν τη 2 Νεαρά, ώς και έκεινους, οίτινες πρό της γειροτονίας δηλούντες ότι είχον εν νῷ νὰ νυμφευθῶσι, ἔπραττον τοῦτο (νεαρ. 3). Οἱ ἄπαξ εἰς τὸν κληρον εἰσερχόμενοι δὲν ἐπετρέπετο νὰ μεταβάλλωσι σχήμα (Νεαρ. 7), ούδὲ νὰ γείνωτιν ἐκ ἰήπτορες ἢ ἀπαιτηταὶ δημοπίων συντελειῶν η μισθωταί τελών η άλλοτρίων πτήσεων φροντισταί η έντολείς δίκης καὶ ἐγγυηταὶ (ἐκλογ. νόμ. 9, 3)· καθώς δὲ τὰ λοιπὰ μυστήρια ούτω καὶ ἡ ἰερωσύνη ἔπρεπε νὰ μεταδίδηται δωρεάν, καθαιρουμένων τῶν ἐπὶ χρήμασι χειροτονούντων καὶ χειροτονουμένων ἐπειδή ὅμως, ώς αναφέρει Νικόλαος ο Μυστικός ούδεις στρατεύεται ίδιοις όψωνίοις καὶ ὁ ποιμήν ἐκ τοῦ γάλακτος τῆς ποίμνης ἐσθίειν οὐκ ἀποτέτραπται, έπετρέπετο νὰ παρέχωσιν οί χειροτονούμενοι τῷ χειροτονούντι εν μέν νόμισμα χρυσούν, εί ήσαν άναγνώσται, τρία δὲ εί διάκονοι καὶ πρεσδύτεροι, τοῦτο δὲ ἐλέγετο κανονικόν περί της διατροφής δὲ τοῦ κλήρου προκειμένου παρατηρητέον, ὅτι πρὸς τοῦτο συνετέλουν τὰ κανονικά, χρήματα η είδη (Migne τόμ. 119 σελ. 861) καὶ τὰ ἀπὸ του νόμου σιτηρέσια (Κεδρ. 2,518). Ο άριθμός των κληρικών ήν διάφορος κατά τὰς διαφόρους ἐκκλησίας· οὕτω π. χ. ἐν τἢ μεγάλη Έκκλησία Κωνσταντινουπόλεως άναρέρεται ότι ύπτρχον 60 Ιερείς,

100 διάκονοι, 40 διακόνισσαι, 90 ύποδιάκονοι, 110 άναγνῶσται, 25 ψάλται καὶ 100 πυλωροί (Βασιλ. 3, 48).

2. Τὸν ἀνώτερον κλήρον καὶ ἐν τῆ περιόδω ταύτη ἀπετέλουν οἰ τρεϊς βαθμοί της Ιερωσύνης· καὶ οί μεν διάκονοι ήσαν ύπηρέται τῶν μυστηρίων Θεου, ἔχοντες ἐπὶ κεφαλής τὸν ἀρχιδιάκοτοτ (Migne τόμ. 119 σελ. 972) καὶ μετ' αὐτὸν τὸν δευτερεύοντα (Νικ. Μυστ. έπιστ. 89 παρά Migne τόμ. 111), ἔργον τοῦ ὁποίου ἡν τὸ ἐπευφημεῖν τοὺς βασιλεῖς καὶ ἀρχιερεῖς μετὰ τὴν εἴσοδον, βαστάζειν ἐν ταῖς λιταϊς τὸ Εὐαγγέλιον, ποιείν τὰς συναπτὰς καὶ αἰτήσεις καὶ ἀπόντος του άργιδιακόνου διδόναι τῷ διακόνῳ καιρὸν ὅπως ἀναδή εἰς τὸν αμβωνα (Ἰωάν. Κίτρους παρά Migne τόμ. 119 σελ. 968) ώς δ' άνωτέρω είδομεν καὶ τὸ άξίωμα τῶν διακονισσῶν δὲν ἀπεσδέσθη πανταχού. Οι δὲ πρεσδύτεροι ἐπὶ κεραλής ἔχοντες τὸν ἀρχιπρεσθύτερον η πρωτοπαπάν, είχον τὰ αὐτὰ καθήκοντα καὶ δικαιώματα, οἰα καὶ πρότερον, ώς δ' άναφέρει ό Ίεροσολύμων Σωφρόνιος (παρά Migne 87, 3985) είχον στρογγύλην πουράν ή κατά τὸν Γερμανόν (μυστ. θεωρ. Migne 98) έξυρίζοντο γυροειδώς πρός δήλωσιν του άκανθίνου στεφάνου, η όλοτελῶς κατὰ μίμησιν τοῦ Ἰακώβου καὶ Παύλου (§ 87, 3). Τέλος οι έπισχοποι, τῶν ὁποίων τὸ ἀξίωμα οὐδεμίαν ὑπέστη μεταδολήν, κατά τὴν ἐν Νικαία Ζ΄ οἰκουμενικὴν σύνοδον (καν. 2) ἔπρεπε τουλάχιστον νὰ γινώσκωτι τὸν ψαλτήρα, νὰ ἀναγινώσκωσιν ἐρευνητικώς καὶ οὐ παροδευτικώς καὶ νὰ ἀναστρέφωνται κατὰ τὰ θεία ένταλματα, πρὸς ἄρσιν δὲ τῶν φιλονεικιῶν ἡ Πρωτοδευτέρα σύνοδος (καν. 17) ώρισεν ίνα μηδείς γειροτονήται έπίσκοπος άθρόον έκ λαϊκῶν ἢ μοναχῶν πρὶν ἢ δ:έλθη τὸν νενομισμένον χρόνον ἐν τοῖς κατωτέροις της ιερωσύνης βαθμοίς, όπερ όμως δεν ετηρείτο. ή εκλογή τῶν ἐπισκόπων ἐγίνετο ὑπὸ τῶν κληρικῶν τῆς πόλεως καὶ τῶν προχρίτων αύτζς, ἐκλεγομένων τριῶν ὑποψηφίων, ἐξ ών ἐχειροτονεῖτο εἰς διδούς όμολογίαν πίστεως (ἐκλ. νόμ. τίτλ. 8, 3. 4 παρά Migne τόμ. 113). Έν τούτοις ή τάξις αυτη δεν ετηρείτο πάντοτε, επεμδαινόντων τῶν μητροπολιτῶν, πατριαργῶν καὶ αὐτῆς τῆς πολιτικῆς έξουσίας αὐτὸ τοῦτο συνέβαινε καὶ ἐν τῆ ἐκλογῆ τοῦ πατριάρχου, ένῷ ὡς ἀναφέρει Κωνσταντῖνος ὁ Πορφυρογέννητος (Βασιλ. τάξ. βιδλ.

2 κεφ. 14 παρά Migne τόμ. 112) ή έκλογή ἔπρεπε νὰ γίνηται ὡς έξης. χηρεύοντος δηλ. του πατριαρχικού θρόνου ο βασιλεύς άνήγγελλε τουτο τή συνόδω, ήτις συνερχομένη εν τοις κατηγουμένοις τής μεγάλης έχχλησίας προέτεινε τρείς ύποψηρίους, έξ ών ο βασιλεύς έξέλεγεν ένα, η οίονδήποτε άλλον συγκατατιθεμένων και τῶν μητροπολιτών, είτα δὲ ἀπεργομένων πάντων είς τὴν αίθουσαν τῆς Μαγναύρας, ὁ βασιλεὺς ἐξήρχετο καὶ ἔλεγε πρὸς τὴν σύγκλητον καὶ τοὺς μητροπολίτας, ή θεία χάρις καὶ ή έξ αὐτῆς βασιλεία ἡμῶν προβάλλεται τὸν εὐλαβέστατον τοῦτον πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως καὶ ἀκολούθως ἐχειροτονεῖτο. Ἐπίσης δὲν ἡτο μόνιμον καὶ τὸ ἔθος τῆς μὴ μεταθέσεως τῶν ἐπισχόπων, ὡς ἀναφέρει ἔγγραφόν τι άνωνύμου πατριάρχου (Migne τόμ. 119 σελ. 904). Οι ἐπίσκοποι οὺ μόνον άπηγορεύετο νὰ ἐπεμβαίνωσιν άλλοτρίαις ἐνορίαις καὶ γειροτονῶσιν ὑπερόριον καὶ δέχωνται κληρικοὺς ξένους ἄνευ συστατικῶν γραμμάτων (ὑπόμ. ᾿Αλεξ. πατρ. παρὰ Migne τόμ. 119, σελ. 832) άλλά και είς Κωνσταντινούπολιν έργόμενοι ἔπρεπε νὰ πράττωσι τοῦτο τῆ γνώσει τοῦ πατριάρχου καὶ εἰς αὐτὸν πρῶτον νὰ ἐμφανίζωνται και δι' αὐτοῦ τῷ βασιλεί (ἐκλ. νόμ. 9, 5). Τὰ εἰσοδήματα τῶν έπισκόπων έξηρτῶντο έκ τῆς ἐκκλησιαστικῆς περιουσίας καὶ τῶν κανονιχών, την δὲ περιουσίαν αὐτών μετὰ θάνατον, ἐὰν μὲν ἡν χεχτημένη πρό της έπισχοπης ήδύναντο νὰ διαθέσωσι χατά τὸ δοχοῦν, ἄλλως όμως ελάμδανεν αὐτὴν ἡ Έκκλησία (ἔν. ἀν. 9, 6 καὶ Νεαρ. Λέοντος 12).

3. Καὶ ἐν τῆ περιόδω ταύτη, ὡς ἄλλοτε (§ 81, 3) ἔνεκα διαφόρων ἀναγκῶν ἐγεννήθησαν διάρορα κληρικὰ ἀξιώματα, ὀφφίκια, κληρικάτα καὶ ἀρχοντίκια λεγόμενα· τὰ ἀξιώματα ταῦτα πολλὰ καὶ διάφορα ὅντα καὶ ἐν διαφόροις τάξεσι διαιρούμενα, ὡς ἐξαρτώμενα τῆς θελήσεως τῶν βασιλέων καὶ τῶν πατριαρχῶν, δὲν είναι πάντοτε τὰ αὐτά, οὐδ' οἱ σωζόμενοι κατάλογοι ἐν τῆ αὐτῆ τάξει ἀναφέρουσι, διότι συνεχύθη ἡ τούτων τάξις, ὡς λέγει Ἰωάννης ὁ Κίτρους. Τὸ πρῶτον καὶ ἀρχαιότατον είναι τὸ τοῦ μεγάλου οἰκονόμου, ὅστις διάκονος ἡ πρεσδύτερος ὧν ἐμερίμνα περὶ τῶν ἐσόδων καὶ ἐξόδων τῶν ἐκκλησιῶν καὶ παρεῖχε λόγον τῷ ἀρχιερεῖ· δ΄) τὸ τοῦ μεγάλου σακελ-

λαρίου η του έπι της μεγάλης σακέλλης, έποπτεύοντος το θησαυροφυλάκιον της Έκκλησίας και τὰ ἀνδρῷα μοναστήρια. γ') τὸ τοῦ μεγάλου σκευοφύλακος, έποπτεύοντος το σκευοφυλάκιον και κατέχοντος τὰ εἰσοδήματα τῶν κληρικῶν μέχρι τῆς διανομῆς αὐτῶν. δ΄) τὸ τοῦ μεγάλου χαρτοφύλακ,ς, ἐκδιδόντος τὰς ἐκκλησιαστικὰς ρικαστικάς αμοδάσεις και κατέλολτος τψη ματοιαδλικψη αδυαλίρα. ε') τὸ τοῦ ἐπὶ τῆς μικρᾶς σακέλλης ἡ σακελλαρίου, ἐποπτεύοντος τὰς ἐκκλησίας καὶ τὰ γυναικεῖα μοναστήρια καὶ ς') τὸ τοῦ πρωτεκδίκου, όστις μετά των λοιπων έκδίκων έκρινε τάς μικροτέρας ὑποθέσεις. Οι ὀρφικιάλιοι οὐτοι κατ' ἀργάς πέντε, τοῦ πρωτεκδίκου προστεθέντος επί πατριάρχου Γεωργίου του Ξιφι. Ιίνου άπετελουν το περί τον πατριάρχην δικαστήριον, παρεκάθηντο καί εν τή συνόδω, μάλιστα δεξιόθεν αύτου και ελέγοντο εξωκατάκοι loi. Τὸ ὄνομα τοῦτο ἄλλοι μὲν γράφουσι διὰ τοῦ οι, ἄλλοι δὲ διὰ τοῦ η καὶ άλλοι μέν ώς μίαν, άλλοι δὲ ώς δύο λέξεις. ἐπίσης δὲν συμφωνοῦσι καὶ ἐν τῆ σημασία αὐτιῦ, διότι ἄλλοι μὲν ὀνομάζουσιν αὐτούς οῦτω, ως ένεργούντας τας έκκλησιαστικάς ύποθέσεις και έωντας τον πατριάρχην ἀμέριμνον (ἔξω—κατακη.letr), άλλοι ως διανυκτερεύοντας έχτὸς της πατριαρχικής αὐλής (ἐξωκατάκοιτοι, ἐξώκοιτοι, ἐξω**χατάχελλοι, πρός άντιδιαστολήν τῶν χαταχέ.λλων, τῶν ἐν τῷ πα**τριαργείω διατελούντων), έτεροι διότι άλλοτε έφημέρευον είς τὰς ἐπὶ. τῶν λόρων κειμένας ἐκκλησίας, πρὸς ἀντιδιαστολήν τῶν κατακοίλων, τῶν κατοικούντων ἐν τῷ ἐν κοίλφ τόπφ (! ;) κειμένφ πατριαρχείφ καὶ τέλος ἔτεροι, διότι ἐν ταῖς μετὰ τοῦ πατριάρχου συνεδριάσεσιν ἐκάθηντο ἐπὶ ἐδρῶν ἀνωτέρω καὶ αὐτῶν τῶν ἀρχιερέων (πρόλ. Goari, Εὐχολόγιον σελ. 291. - Δουκάγγιον σελ. 409. - Augusti Handbuch d. christ. Archaeologie τόμ. 1, σελ.206—καὶ Zhismann ἔν.ἀν.σελ. 95-). Μετὰ τοὺς ἐξωκατακοίλους είποντο πολλὰ ἔτερα ἀξιώματα, ώς τὸ τοῦ πρωτονοταρίου, τοῦ ὑπομιημανογράφου, τοῦ λογοθέτου, γράφοντος λόγους τεχνικούς καὶ κατέχοντος τὴν μίαν βοῦλλαν του πατριάρχου, ένῷ ὁ ἔτερος λογυθέτης ἔγραφεν ἀπλῶς ὑπομνήματα καὶ σημειώματα, τοῦ καστρινσίου, ὅστις ἐτήρει τὰ ἄμφια τοῦ πατριάρχου και προσέφερεν αυτώ λειτουργούντι, εκράτει δε και τὸ

θυμιατόν, του ιερομινήμονος, όστις περιέδαλλε τὸν πατριάρχην διά της άρχιερατικής στολής μετά του καστρινσίου και ύπεμίμνησκεν αὐτῷ τὰς εὐχάς, του ῥεφερει δαρίου, διδόντος καὶ κομίζοντος μηνύματα του πατριάρχου πρὸς τὸν βασιλέα, του ἐπὶ τῶν γονάτων, παρέχοντος τῷ λειτουργούντι πατριάρχη τὸ ἐπιγονάτιον, τοῦ ἐπὶ τῆς ιεράς καταστάσεως, τηρούντος την έν τῷ ιερῷ βήματι εὐταξίαν καὶ ύποδεχομένου τούς ἄρχοντας έν τοῖς πατριαρχείοις, τοῦ ὑποιιιιινήσχοντος, ὅστις ὑπεμίμνησχε τῷ πατριάρχη ἡ τῷ ἐπισχόπῳ τὰς ἐμ φανιζομένας ύποθέσεις, τοῦ ἐπὶ τῶν σεκρέτων, τηρούντος ἐν τοῖς ἐκκλησιαστικοίς δικαστηρίοις την εὐταξίαν, τοῦ ἐπὶ τῶν κρίσεων, ἴσως άντιπροσωπεύοντος τὴν Ἐκκλησίαν έν τοῖς πολιτικοῖς δικαστηρίοις, του των τριών όστιαρίων, ών ο μέν πρώτος ίστατο έν τη θύρα της έχκλησίας χατὰ τὰς ψήρους τῶν ἐχλογῶν τῶν ἀρχιερέων, ὁ δὲ δεύτερος ἐκράτει τὸ δεκανίκιον καὶ τὸ μονοβάμπουλον, τοῦ τῶν τριῶν άρχ όντων των έκκλησιων, έπιτηρούντων τὰς ἐκκλησίας, τοῦ ἐπὶ των κατηχήσεων, του όρφανοτρόφου, των 4 έκδίκων, του άρχοντος των φώτων, όστις παρείχε κηρούς έν τη τελετή του βαπτίσματος, του νουμμοδότου, διανέμοντος τοῖς κληρικοῖς έλεημοσύνας καὶ τοῦ περιεδευτοῦ. Ἐκτὸς τούτων ἀναφέρονται καὶ ἄλλα ὀφρίκια, τοις άναγνώσταις παρεχόμενα, ώς το των δοιιεστίχων του δεξιου καὶ άριστερού γορού, του Λαοσυνάκτου, του πρωτοψάλτου, όστις ίστατο εν τῷ μέσῳ καὶ διηύθυνε τοὺς χοροὺς τῶν ψαλτῶν, τοῦ πριμικηρίου των άναγνωστων, πρώτου δηλ. αὐτων καὶ ψάλλοντος μετά του πρωτοψάλτου καὶ τῶν δομεστίκων καὶ ὀνομαζομένου οὕτω, ώς πρώτου σημειουμένου έπί του χηρού ήτοι της χηρωτής σανίδος. έντεθθεν και άλλων άξιωμάτων άναφέρονται προϊστάμενοι πριμικήριοι, ώς του ἄρχοντος των κοντακίων, ἔγοντος τὴν ἐπιστασίαν των τοιούτου είδους άσμάτων, του πρωτοκανονάρχου κτλ. τέλος άναφέρονται καὶ ἔτερα ὀνόματα, μή τασσόμενα ὅμως τοῖς ὀρρικίοις, ώς τὸ τῶν θυρωρῶν, τῶν δεπουτάτων, ἐκτὸς ἄλλων φερόντων καὶ τὰς λαμπάδας ἐν τῷ ναῷ καὶ τῶν καιιωάτων (ἐκ τοῦ καιιίσιον) χομιζόντων ἄνθραχας είς τὸ ίερὸν βέμα καὶ παρασκευαζόντων τὸ

ζέον (πρόλ. Ἰωάνν. Κίτρους παρὰ Migne τόμ. 114. — Χρυσάνθου συνταγμάτιον ἐν Τεργοδύστω 1715—καὶ Zhismann ἔν. ἀν.).

#### \$ 119.

## ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΙΕΡΑΡΧΙΑ. ΠΑΤΡΙΑΡΧΑΙ.

1. Έν τη προηγουμένη περιόδω (§ 82) είδομεν πως καθωρίσθη καί κατηρτίσθη ή ἐκκλησιαστική Ιεραργία, καθ' ἢν ἐν ὅλη τῆ Ἐκκλησία πέντε ύπτρχον πατριάρχαι, Ισοι πρός άλλήλους και μόνον λόγφ τάξεως άλλήλων διαχρινόμενοι. Τὸ αὐτὸ τῆς ἐχχλησιαστιχῆς lεραρχίας σύστημα έπικρατεί και κατά την παρούσαν περίοδον, έπικυρωθέν μάλιστα διά τζς κατά το 879 έπι Φωτίου συνόδου (καν. 1) με την διαφοράν μόνον ότι άποσχισθείσης της Έχχλησίας της 'Ρώμης, έν τη ὀρθοδόξω Έκκλησία ξιμείναν τέσσαρες πατριάργαι ὁ Κωνσταντινουπόλεως, 'Αλεξανδρείας, 'Αντιοχείας και 'Ιεροπολύμων. Οι πατριάρχαι είγον ύρ' έαυτούς τούς μητροπο. Ιιτας και ούτοι τούς έπισκόπους, καίτοι δὲ τὸ ὄνομα τῶν ἐξάργων ἀπώλεσε τὴν ἀρχικήν αύτου σημασίαν διατηρείται όμως έτι καὶ ἀποδίδεται πολλοίς των μητροπολιτών. ἐπίσης διατηρείται καί τὸ ὄνομα ἀρχιεπίσκοπος, άλλα δι' αύτου, το μέν δηλουνται άπλω; ἐπίσκοποι μή ύπαγόμενοι ύπὸ μητροπολίτας, τὸ δὲ αὐτοχέραλοι ἐπίσχοποι. Οι μητροπολίται έν ταίς παροικίαις αὐτῶν ἀνεξάρτητοι ὑπέκειντο τῷ πατριάρχη, ύρ' οὐ καὶ της ένδημούσης συνόδου έξελέγοντο, έρχόμενοι δ' είς Κωνσταντινούπολιν μόνον διά του πατριάρχου ήδύναντο νά παραστώσι τῷ βασιλεῖ (Νιχολ. Μυστ. ἐπιστ. 96 παρὰ Migne τόμ. 111). Καί οι μέν πατριάρχαι εκάλουν αυτούς ιεσωτάτους, τέκτα ιερά, άδελφούς καὶ συιλλειτουργούς, ούτοι δὲ άλλήλους μὲν ώνόμαζον πανιερωτάτους, τούς δ' ύπ' αύτούς έπισκόπους θεοφιλεστάτου: καί τούς πατριάρχας παναγιωτάτους, δεσπότας καὶ μακαριωτάτους, τὸν δὲ Κωνσταντινουπόλεως άμα οἰκουμενικὸν πατριάρχην, δεσπότην αὐτῶν καὶ αὐθέντην θειότατον καὶ θεοχαρίτωτον έκτὸς του τίτλου τοῦ Ιερωτάτου καὶ πανιερωτάτου πολλοὶ τῶν μητροπολιτῶν έφερον και τὸν τίτλον τῶν ἐξάρχων και ὑπερτίμων, μάλιστα ὁ Καισαρείας ελέγετο υπέρτιμος των υπερτίμων και έξαρχος, ο δε 'Ηρακλείας πρόεδρος των ύπερτίμων (πρόλ. Migne τόμ. 107, σελ. 397.— Ράλλ. καὶ Ποτλή τόμ. 5, σελ. 497 καὶ συνταγμάτιον Χρυσάνθου σελ. 71).

2. Έκ τῶν τεσσάρων πατριαρχῶν τῆς Ανατολῆς ὁ Κωνσταντινουπόλεως χυρίως, φέρων τὸν τίτλον οἰχουμενικὸς πατριάρχης καὶ άρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως διατελεί έν άκμη, ήτις άργεται άπό του Η΄ αίωνος. διότι ου μόνον διατηρεί υπό την διχαιοδοσίαν αύτου τὰς ἀρχαίας διοικήσεις του Πόντου, τῆς Θράκης καὶ τῆς ' $\Lambda$ σίας, ά $\lambda\lambda$ ' ἐπεκτείνει αὐτὴν εὐρέως πρὸς βορρᾶν, νότον καὶ δύσιν $\cdot$ ούτω π. χ. ἐπὶ Λέοντος τοῦ Ἰσαύρου τὸ 732 εἰς τὴν ἐκκλησιαστικήν περιφέρειαν του Κωνσταντινουπόλεως προσετέθησαν αι έπαρχίαι τής Καλαβρίας, Σιχελίας και του άνατολικού Ίλλυρικού, πιθανώς δὲ καὶ ἡ Σελεύκεια Παμφιλίας μετά 23 ἐπισκοπῶν (Migne τόμ. 107, σελ. 385). ὅτε δὲ τὸ 861 οἱ Βούλγαροι ἤσπάσθησαν τὸν Χριστιανισμόν, τότε καὶ οὐτοι ὑπὸ τὸν ἀρχιεπίσκοπον Αχρίδος η Ίουστινίανουπόλεως ὑπήγθησαν ὑπὸ τὸν Κωνσταντινουπόλεως καὶ μεθ' ὅλας τάς διαμαρτυρήσεις της 'Ρώμης. Είναι άληθές ότι ό 'Αγρίδος έπὶ τοῦ Συμεών (888—927) διεξεδίνησε δικαιώματα άνεξαρτησίας, άλλά άπο Βασιλείου του Βουλγαροκτόνου (976-1025), το πλείστον της διοιχήσεως αύτου ύπεδλήθη τῷ Κωνσταντινουπόλεως και καθωρίσθησαν ἀκριβέστερον τὰ κατ' αὐτὴν (Ῥάλλ. καὶ Ποτλ. Ε΄, σελ. 266). Έπίσης ἐπὶ Νικηρόρου τοῦ Φωκᾶ τὸ 968 τῷ Κωνσταντινουπόλεως προσετέθη καὶ ή μητρόπολις Υδρούντος μετά τῶν ἐπισκοπών 'Αχερουντίας, Τούρνου, Γραβίνης καὶ Ματέρας ἐν 'Απου-Αηία τέλος δὲ κατὰ τὴν ἐκγριστιάνισιν τῶν Ῥώσσων τὸ 988 (ξ 105,1) καὶ οὐτοι ὑπεδλήθησαν ἐκκλησιαστικῶς διὰ τοῦ μητροπολίτου Κιέβου. Ούτω τὸ πατριαρχεῖον Κωνσταντινουπόλεως περιελάμβανε κατά τούς χρόνους τούτους πλείονας μητροπόλεις και άρχιεπισκοπάς η πρότερον και ἐπεξετείνετο ἐκτὸς τῶν τριῶν ἀρχαίων διοικήσεων καὶ των λοιπών χωρών και έπι τζε 'Ρωσσίας, των παραδουναβείων χωρών της Μολδοδλαχίας, ένθα άναφέρεται έν τοῖς χρόνοις τοῦ Φωτίου ό ἐπίσχοπος Σοτζάβας, τζς Βουλγαρίας, τοῦ ἀνατολιχοῦ Ίλλυριχου, περιλαμβάνοντος τὴν Ἑλλάδα, Θεσσαλίαν, Μακεδονίαν κα

Κρήτην, τῶν σημερινῶν χωρῶν τῆς Σερδίας, Μαυροβουνίου, Δαλματίας καὶ Κροατίας, τῶν νοτίων μερῶν τῆς Ἰταλίας καὶ Σικελίας καὶ τῶν νήσων τοῦ Αίγαίου πελάγους. Τίς ὁ ἀριθμὸς τῶν μητροπόλεων καὶ ἐπισχοπῶν τῶν ὑπὸ τὸν Κωνσταντινουπόλεως ὑπαγομένων κατὰ την περίοδον ταύτην είναι δύσκολον να έξακριδώση τις, οὐ μόνον ένεκα της ταραγώδους πολιτικής καταστάσεως των έπαρχιων, άλλά καὶ διότι πολλάκις πολλαὶ τῶν μητροπόλεων κατηργούντο, ἀνυψούντο δὲ ἐπισχοπαὶ εἰς τοιαύτας: ἐντεῦθεν καὶ οἱ κατάλογοι οἱ μέγρις ήμων διασωθέντες ποικίλλουσι ούτω π. γ. κατά τον άργαιότατον κατάλογου τὸν γραφέντα ἐπὶ Λέουτος τοῦ Σοφοῦ καὶ τοῦ Ιεροῦ Φωτίου τὸ 883, ὑπὸ τὸν Κωνσταντινουπόλεως ὑπέχειντο 33 μητροπολίται καί 41 λεγόμενοι αὐτοκέφαλοι, ὑπ' αὐτοὺς δ' ἐτέλουν 388 έπίσχοποι· χαθ΄ έτερον χατάλογον είς Λέοντα τὸν Σορὸν ἀποδιδόμενον ύπο τον Κωνσταντινουπόλεως ύπέχειντο 80 μητροπολίται καί 39 άργιεπίσκοποι μετά 542 έπισκοπών κατά δὲ τὸν Λεκυίνον, τὸν εντριβέστατον περί τὰ τοιαύτα ύπὸ τὸν Κωνσταντινουπόλεως ετέλουν 60 μητροπολίται, έξ ών τινες άρχιεπίσχοποι, ύπ' αύτοὺς δὲ 436 ἐπίσχοποι (πρόλ. Migne τόμ: 107, σελ. 330—386.— Ῥάλλ. καὶ Ποτλή τόμ. 5, σελ. 455—486 και Wiltsch Handb. d. K-Geographie τόμ. 1 σελ. 402).

3. Τὰ λοιπὰ πατριαρχεῖα τῆς 'Ανατολῆς ῆδη ἀπὸ τῆς προηγουμένης περιόδου (§ 82,3) ῆρξαντο νὰ παρακμάζωσι, ἡ παρακμή δ' αῦτη καὶ ἡ κατάπτωσις δυστυχῶς ἐπετείνετο. Οὕτω π. χ. τὸ πατριαρχεῖον τῆς 'Αλεξανδρείας οὐ μόνον ἐγένετο λεία τῶν ἐκεῖ 'Ιακωδιτῶν, ἀπολέσαν τὰς πλουσιωτάτας ἄλλοτε ἐπαρχίας τῆς Αἰγύπτου, Αἰθιοπίας, Νουδίας κτλ., ἀλλὰ καὶ ὀρθοδόξου πατριάρχου πολλάκις ἐστερεῖτο· οὕτω φέρ' εἰπεῖν 80 ἔτη πρὸ τοῦ 726 δὲν ἀναφέρεται τοιοῦτος, ἐπίστης δὲ καὶ μετὰ τὸ ἔτος τοῦτο ἐπὶ πολλὰς δεκαετηρίδας· ἕνεκα τῆς τοιαύτης καταστάσεως καὶ ἡ ἄλλοτε ἀκμαία ἐκκλησιαστικὴ περιφέρεια τοῦ 'Αλεξανδρείας περιωρίσθη σημαντικῶς· κατὰ τὸν ἀρδείας ὑπέκειντο 10 μητροπολίται, ὑρ' οῦς ὑπῆρχον 99 ἐπίσκοποι, ἐνῷ κατὰ τὸν Λεκυῖνον '7 μητροπολίται καὶ 27 ἐπίσκοποι. Παρα-

πλησία ἡν καὶ ἡ κατάστασις τοῦ 'Αντιοχείας καὶ 'Ιεροσολύμων' ὁ 'Αντιοχείας οὐ μόνον ἀπώλεσε τὰς πολυαριθμοτάτας ἐκείνας ἐπαρχίας, ἀλλ' ἔνεκα τοῦ ἀκροσραλοῦς τῆς θέσεως αὐτοῦ οὐδὲ ἐν τῷ θρόνῷ αὐτοῦ διετέλει, κατοικῶν πολλάκις ἐν Κωνσταντινουπόλει: κατὰ τὸν πρῶτον κατάλογον ὑπ' αὐτὸν ἐτέλουν 12 μητροπολίται καὶ 154 ἐπίσκοποι, ἐνῷ ὁ Λεκυῖνος μνημονεύει 7 μητροπολιτῶν καὶ 21 ἐπισκόπων' κατὰ τοὺς χρόνους Κωνσταντίνου τοῦ Μονομάχου καὶ Πέτρου τοῦ 'Αντιοχείας ὁ ἀρχιεπίσκοπος ἄνω 'Ιδηρίας ἐγένετο αὐτοκέραλος (Χρυσάνθ. Συνταγμάτιον σελ. 87), ἐνῷ ἡ κάτω 'Ιδηρία ὑποκειμένη τῷ Κωνσταντινουπόλεως πρὸ πολλοῦ φαίνεται γενομένη ἀνεξάρτητος (ἔν. ἀν. καὶ Wiltsch τόμ. Α΄ σελ. 230). "Οσον δ' ἀρορὰ εἰς τὸν 'Ιεροσολύμων, κατὰ τὸν ἀρχαῖον μὲν κατάλογον ὑπέκειντο αὐτῷ 4 μητροπολίται μετὰ 91 ἐπισκόπων, κατὰ δὲ τὸν Λεκυῖνον 3 μητροπολίται καὶ 11 ἐπίσκοποι (πρόλ. 'Ράλλη καὶ Ποτλῆ τόμ. 5, σελ. 487—καὶ Wiltsch σελ. 438—).

# § 120.

## ΘΕΙΑ ΛΑΤΡΕΊΑ, ΕΟΡΤΑΙ, ΕΙΚΟΝΈΣ ΚΑΙ ΜΥΣΤΗΡΙΑ.

1. Ἡ θεία λατρεία τῆς περιόδου ταύτης παραδαλλομένη πρὸς τὴν τῆς προηγουμένης (§ 85—) ὑπολείπεται πραγματικῶς ἐκείνης ἐν πολλοῖς καὶ διατελεῖ ἐν στασιμότητι, αἰτία ὅμως τούτου δὲν εἰναι τὸ ἐτοιμοθάνατον καὶ ὁ μαρασμὸς τῆς ἡμετέρας Ἐκκλησίας, οὐδὲ τὸ πνεϋμα τῆς ἐποχῆς, τὸ μεθ' ὑπερδολῆς καὶ φόδου τηροῦν πᾶν ἀρχαῖον ἔστω καὶ ἐπουσιῶδες, ὡς τινες ἀσμενίζουσι, ἀλλὰ μᾶλλον, τὸ μὲν ἡ μέχρις ἐξαντλήσεως γενομένη ἀνάπτυξις ἐν τοῖς προγενεστέροις χρόνοις, τὸ δὲ τὸ ταραχῶδες καὶ ἀκατάστατον τῶν περιστάσεων· καὶ δυμως καὶ ἐν τοῖς χρόνοις τούτοις, ὅπου ἡν ἀναγκαία καὶ δυνατή παρουπερὶ τῶν ἐορτῶν, ἡ Ἐκκλησία διαχαράξασα πρότερον τὸν κύκλον αὐτῶν, εὐρύνει νῦν αὐτὸν κατὰ τὰς περιστάσεις καὶ ἐν μὲν ταῖς θεοιπτῶν, εὐρύνει νῦν αὐτὸν κατὰ τὰς περιστάσεις καὶ ἐν μὲν ταῖς θεοιπτῶν, εὐρύνει νῦν ἀναντὰμεν νῦν πρὸς ταῖς ἄλλαις καὶ τὴν ἑορτὴν τῶν Εἰσοδίων, ἐν δὲ ταῖς τῶν ἀγίων πολύ πλείονας, τὸ μὲν ἕνεκα τῆς προσθήκης νέων ἀγίων, τὸ δὲ ἔνεκα παλαιοτέρων, τότε πρῶτον

άνελθόντων είς τὴν συνείδησιν τῶν χριστιανῶν (πρόλ. μηνολόγιον Συμεών του Μεταφραστου και Βασιλ. αυτοκράτ. παρά Migne τόμ. 114, 115, 116, 117) ώς δ' άλλοτε, ούτω καὶ νῦν ἡ Ἐκκλησία έώρταζε τὰς έορτὰς διὰ παννυχίδων καὶ ἀσμάτων καὶ ἐν γένει ἐπεδείχνυτο χαράν και άγαλλίασιν ἐπὶ τῶν πρωτοτόχων αὐτῆς τέχνων, προσκαλούσα τὰ στρατευόμενα είς μίμησιν τῶν θριαμβευσάντων. Ἡ είς τούς άγιους προσνεμομένη τιμή και ο σεδασμός ούδέποτε έν τή ήμετέρα Έχχλησία κατέστη Λατρεία, καὶ ἐὰν δέ ποτε παρὰ τῷ λαῷ συνέβαινον καταχρήσεις, οί πατέρες καὶ διδάσκαλοι αὐτής ώδήγουν αύτὸν εἰς τὴν εὐθεῖαν· πρὸς τιμὴν τῶν ἀγίων κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην έξερωνούντο πολλάκις λόγοι έγκυμιαστικοί, έκτος δε τούτων άναφέρονται και μιαρτυρικαί βιβίλοι, περιέχουσαι τούς άγῶνας τῶν άγίων μαρτύρων (Ταρασίου έπιστ. 4 παρά Migne τόμ. 98). Καθώς δὲ τοὺς άγίους, οὕτως ἡ Ἐχκλησία ἐτίμα καὶ ἐσέβετο καὶ τὰ ἰερὰ αὐτων .lelyara, ή γνησιότης των όποιων ἐπιστοῦτο διὰ βασιλικών χρυσοδούλλων, και τάς εικόνας. βεβαίως έν τη προσκυνήσει των είκόνων καὶ τῶν λειψάνων συνέβαινον ἐνιαχοῦ καταγρήσεις, ἀλλ' ἡ Έκκλησία απέδιδεν αυτοίς πάντοτε προσκύνησιν σχετικήν, τουτο δέ καθώρισε καὶ ἐν τῆ Ζ΄ οἰκουμενικῆ συνόδφ.

2. Καθώς δ' άλλοτε (§ 87) εν τη περί Μυστηρίων διδασχαλία οὔτε ή ἔννοια οὕτε ὁ ἀριθμὸς αὐτῶν ἡν χαθωρισμένος, οὕτω καί κατὰ τὴν παροῦσαν περίοδον· οὕτω π. γ. Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνὸς ὁμιλεῖ κυρίως περί δύο μυστηρίων τοῦ βαπτίσματος καὶ τῆς εὐχαριστίας, Θεόδωρος δ' ὁ Στουδίτης ἐκτὸς τούτων ἀναφέρει καὶ τὸ μύρον, τὴν ἱερωσύτην, τὴν μοναχικὴν τε.ἰείωσιν καὶ τὴν ἐπὶ τῶν κεκοιμημένων εὐχὴν (ἐπιστολ. 2, 165)· καὶ ὅμως ἐν τῆ συνειδήσει καὶ πράξει τῆς Ἐκκλησίας ὑπῆργον τὰ μέχρις ἡμῶν γνωστὰ ἐπτὰ μυστήρια. "Όσον ἀφορὰ εἰς τὸ βάπτισμα ἡ ἀνατολικὴ Ἐκκλησία ἔμεινε πιστὴ εἰς τοὺς ὑπὸ τοῦ Κυρίοι διαταχθέντας τύπους βαπτίζουσα ἐν τρισὶ καταδύσεσι καὶ ἀναδύσεσιν, εἰς τὸ ὄνομα τοῦ Πατρὸς καὶ τοῦ Υίοῦ καὶ τοῦ 'Αγίου Πνεύματος· ἐν σχέσει δὲ πρὸς τοὺς αἰρετικοὺς ἐφύλαττε τὸν 7 κανόνα τῆς Β΄ οἰκουμενικῆς καὶ τὸν 95 τῆς Πενθέκτης συνόδου, καίτοι δὲ τὸ βάπτισμα ἐτελεῖτο μόνον ὑπὸ τοῦ ἰερέως, ὑπὸ τοῦ πνεύματος ὅμως

96

της οίχονομίας φερομένη εδέχετο καὶ τὸ κατ' ἀνάγκην ὑπὸ μοναχῶν η λαϊκῶν ἀπλῶς τελούμενον (Νικηφ. Κων/πόλεως καν. 13. 16 καὶ Θεοδ. Στουδ. ἐπιστ. 2, 24)· κατὰ τὸν Στουδίτην μάλιστα καὶ αὐτὸ τὸ ἐν τἢ ἐρήμφ δι' ἀμιωόδους ἐπιχύσεως ἢ ἐτέρου μέσου γινόμενον έθεωρείτο ώς σωστικόν (έπιστ. 2, 157). Το βάπτισμα έπρεπε να τελήται μόνον ἐν τή Ἐκκλησία (καν. 50 τής Ζ΄ οἰκουμ. συν.) μετ' αὐτοῦ δὲ συνεδέετο καὶ τὸ μυστήριον τοῦ ἱεροῦ μύρου, τὸ ὁποῖον καίτοι ξχαστος ἐπίσχοπος είχε τὸ διχαίωμα νὰ τελή, διὰ διαφόρους ὅμως λόγους, ήδη κατά την ήμετέραν περίοδον φαίνεται ότι περιωρίσθη είς τούς πατριάρχας (πρόλ. ήμετ. διατρ. ἐν τῆ Ἐκκλ. Αληθ. ἔτος δεύτερον φυλλ. 39), ούχ ήττον έμως καὶ οἱ πρεσδύτεροι ἔχριον δι' αὐτοῦ τούς βαπτιζομένους. Έπίσης καὶ ἐν τῆ θεία εὐχαριστία ἡ ἡμετέρα Έχχλησία έμεινε πιστή είς τὰ ἀρχήθεν παραδεδομένα, τελούσα αὐτην ούγι καθώς οι Λατίνοι, 'Αρμένιοι και 'Ιακωδίται δι' άζύμου, άλλὰ δι' ἐτζύμου ἄρτου (Ἰωάνν. Δαμ. Migne 95) καὶ καθαρου οἴτου (χαν. 11. 28 τῆς Πενθέχτης), μεταδίδουσα δὲ αὐτὴν εἰς τοὺς πιστοὺς ύπ' ἀμφότερα τὰ είδη, νήστεις (χαν. 29) χαὶ ἐπὶ τῆς χειρός, ἐν σχήματι σταυρού άρμοσθείσης καὶ ούχὶ ἐπὶ χρυσῶν ἢ ἄλλων σκευῶν (καν. 101) ένῷ τὸ αἰμα διὰ λαδῖδος· ἐναντίον δὲ τῶν εἰκονομάχων θεωρούντων τὸν ἐν τῆ εὐχαριστία ἄρτον καὶ οίνον, ὡς τύπον καὶ ἀνάμνησιν και είκονα του ζωοποιού σώματος διά των πατέρων τζς Ζ' οἰχουμενικής συνόδου διεχήρυξεν αὐτά, ώς τὸ πραγματικὸν σωμα καὶ αίμα του Κυρίου, είς δ μεταβάλλονται καὶ μεταποιουνται διὰ τῆς ἐπικλήσεως καὶ ἐπιφοιτήσεως τοῦ άγιου ΙΙ εύματος δ άρτος καὶ δ οίνος (πρόλ. Mansi τόμ. 12, 261. 265. Δαμασκ. Έκθ. Ορθοδ. πίστ. 4, 14 καὶ Σωφρ. Ἱερ. παρὰ Migne 87 σελ. 3983). ή θεία εύχαριστία έτελεῖτο έν τῆ ήμετέρα Ἐκκλησία πάντοτε κατά τὰς λειτουργίας τοῦ Μ. Βασιλείου καὶ Χρυσοστόμου, καίτοι κατά τὴν περίοδον ταύτην ἀναφέρονται καὶ λειτουργίαι τοῦ Μάρκου, Πέτρου, Ίακώβου καὶ Ἐπιφανίου μόνον κατὰ τὴν Μ. Τεσσαρακοστήν έτελεϊτο ή λεγομένη λειτουργία των προηγιασμένων πρός χοινωνίαν των πιστων (52 χαν. τζς Πενθ.) εν γένει δε περί της λειτουργίας παρατηρούμεν ότι ή αὐτή τάξις ἐπεκράτει, οἰα καὶ

μέχρι τουδε, ώς άναφέρουσι τὰ συγγράμματα Σωφρονίου του Ίεροσολύμων (Λόγ. περί έχκλ. ἀχολουθίας παρά Migne τόμ. 87) καί Γερμανού του Κωνσταντινουπόλεως (περί μυστικής θεωρίας Migne 98), έφύλαττε δὲ καὶ τὸν ἀρχαϊον αὐτῆς σιμβολικὸν γαρακτῆρα. "Όσον δ΄ άφορᾳ είς τὰ λοιπὰ μυστήρια καὶ ταθτα ἐτελοῦντο κατὰ τὴν ἀρχαίαν διάταξιν, ώς π. χ. ή ιερωσύτη, το ευχέλαιος, ή έξομολόγησις, τελουμένη διὰ τῶν ἐπὶ τῆς μετανοίας ώρισμένων πρεσδυτέρων, άποκλειομένων τῶν μοναχῶν (Νικηφ. Κων/πόλεως πρός τινα μοναχ. παρά Migne τόμ. 100) και ό γάμος, άπαγορευομένου άπολύτως του τετάρτου (§ 114,1) και δρισθέντων τῶν βαθμῶν τῆς συγγενείας (πρόλ. καν. 53. 54. 72 της Πενθέκτης.— Έλληνορωμαϊκόν δίκαιον παρά Migne τόμ. 119 καὶ Ῥάλλ. καὶ Ποτλή σύνταγμα τόμ. 5 πολλαχοῦ). Έν τέλει σημειωτέον ότι κατά τὴν ἐποχὴν ταύτην ὡς γενικῶς κρατούσαι τηστείαι είναι, αί 4 μέχρις ήμων διατηρούμεναι, αί τετράδες και παρασκευαι, πλην των σαβδάτων, εν οις οὐκ ενήστευον διά την ύπερ πάντων των προκεκοιμημένων άγιων προσφοράν (Δαμ. περί Νηστειών Migne 95 & 4), ή προσήστιμος έβδομας ή της τυραποθέσεως, εν ή άπειχον κρέατος, ή παραμοτή τωτ θεοφανίων, ή. 14 σεπτεμβρίου, ή άποτομή του Προδρόμου ατλ.

# \$ 121.

## ΑΠΑ ΓΡΑΦΗ, ΕΚΚΛ. ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΥΜΝΟΓΡΑΦΙΑ, ΝΑΟΙ ΚΑΙ ΈΡΓΑ ΤΗΣ ΤΕΧΝΗΣ.

1. Ἡ ἀνάγνωσις τῆς ἀγιας Γραφῆς καὶ ἐν τῆ ἡμετέρα περιόδω ἀποτελεῖ τὸ οὐσιωδέστατον στοιχεῖον τῆς θείας λατρείας, γινομένη ἀναμριβόλως κατὰ περικοπάς, ὡς μαρτυροῦσιν αὶ ὁμιλίαι τῶν πατέρων· τοὐλάχιστον ἐπὶ Ἰωάννου τοῦ Ξιφιλίνου πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως (ΙΑ΄ αἰὼν) εἰναι ἐν χρήσει ἡ μέχρις ἡμῶν συνήθης διαίρεσις τῶν Κυριακῶν καὶ κατ' αὐτὴν ἡ διαίρεσις τῶν περικοπῶν τῶν Εὐαγγελίων (πρόλ. Migne τόμ. 120)· αὐτὸ τοῦτο συνέβαινε καὶ ἐν τοῖς ἀναγνώσμασιν ἐκ τῆς Π. Δ. ὡς ἔστι τοῦτο εἰκάσαι ἐκ τῶν ἐκκλησιαστικῶν ὡρῶν, τοῦ λυχνικοῦ, τοῦ ὄρθρου κτλ. Καίτοι δὲ ὁ κανών τῶν βιδλίων τῆς ἀγ. Γραφῆς περιελάμβανε τὰ γνωστὰ

(BEKA. IZTOPIA, TOM. B'.)

98

ήμεν βιδλία, φαίνεται όμως ότι περί τινων ἐπεχράτει ἀμφιδολία τις ούτω π. χ. Νικηφόρος ο Κωνσταντινουπόλεως έκ των της  $\Pi$ . Δ. ως κανονικά θεωρεί μόνον 22, εν τοίς άντιλεγομένοις τάσσων τὰ 3 βιδλ. τῶν Μαχχαβαίων, τὴν Σοφίαν Σολομῶντος, Σοφίαν Σειράχ, Ἐσθήρ, Ίουδίθ, Σωσάνναν και Τωβίτ, έκ δὲ τῆς Καινῆς μόνον 26 ὡς ἀντιλεγόμενον θεωρῶν τὴν ἀποχάλυψιν τοῦ Ἰωάννου (Στοιχομετρίαν παρὰ Migne τόμ. 100). Τη ἀναγνώσει της άγ. Γραφης συνεδέετο καὶ τὸ χήρυγμα, ἀνατεθειμένον τῷ κλήρω μόνον, ἀποκλειομένων τῶν λαϊκῶν (καν. 64 τῆς Πενθ.). 'Αναγκαΐον συστατικόν τῆς θείας λατρείας ἡν καὶ τὸ ἐκκλησιαστικὸν ἄσμα, τὸ ὁποῖον κυρίως κατὰ τὴν ἡμετέραν περίοδον άνεπτύχθη, ίδια ύπο του ίερου Δαμασχηνου ο ίερος ούτος άνηρ έχ των τριών παρ έλλησι γενών της μουσικής, του διατοrιχου, χρωματιχου και έταρμοτίου, παραλαδών τα δύο πρώτα, άναμφιβόλως και πρότερον ήδη εν χρήσει όντα εν τη Έκκλησία, ώς άνταποχρινόμενα κάλλιον πρὸς ἔκφρασιν θρησκευτικών αἰσθημάτων, έξελέξατο άμα 8 τρόπους η ήχους, 4 όρθοὺς καὶ 4 πλαγίους, οῦτω δὲ καὶ τὸ μέλος καθόλου ἐρρύθμισε, θεὶς τέρμα εἰς τὰ ἐπινοήματα τῆς εξεζητημένης και εκθηλυνούσης μουσικής τέχνης και επί τη βάσει των ήχων τούτων ώρισε τον άριθμον των έκκλησιαστικών μελών. άλλ' ΐνα όρίση άκριδῶς καὶ τὴν ἔντασιν καὶ ἀνύψωσιν τῆς φωνῆς παρέλαδεν ἀπὸ τῶν ἐλλήνων πιθανῶς διάρορα μουσικὰ σημεῖα καὶ τοιουτοτρόπως περιθριγχώσας τὸ ἐχχλησιαστικὸν μέλος συνέταξε κατὰ τοὺς 8 ήχους καὶ διάφορα ἄσματα, τὴν Όκτώηχον λεγομένην, καίτοι πάντα τὰ ἐν αὐτἢ δὲν εἶναι τοῦ ἱεροῦ Δαμασκηνοῦ, ἀλλὰ καὶ ἄλλων. Τὰ διάφορα ἄσματα τὰ ἐν τῆ Ὀκτωήχω περιεχόμενα ὀνομάζονται, τινά μέν κανόνες, ότι ώρισμένον καὶ τετυπωμένον τὸ μέτρον τοῦτό έστιν εν εννέα ώδαις συντελούμενον καὶ εννάτης μη ύπερbatror, τινα δε ώδαι, διότι αοιδαί τινές είσι μουσικαί, υμνοι καί ἄσματη χαριστήρια αἱ ώδαὶ σύγχεινται ἐχ τοῦ εἰρμοῦ, λεγομένου ούτω διότι κατά τάξιν τινά και συνθέσει και μελουργία ειρόμενος και πλεκόμενος και άρμοζόμενος πρόεισι, και των τροπαρίων, τὰ όποῖα πρός τὸν εἰρμὸν τέτραπται καὶ νένευκε (πρόλ. Ζωναρ.18,313 xai Christ, Beitraege z. kirch. Lit. d. Byzantiner, Münch.

1870). Έκτος τῶν ἀσμάτων τούτων ὁ ἰερὸς Δαμασκηνὸς συνέταξε καὶ ἄλλα ἡ ἐμελοποίησεν ἀρχαιότερα (πρδλ. περὶ τούτων Φιλάρετον Τσερνίγοδιτς εν Σαββατιαία επιθεωρήσει, έτος 1878 φυλ. 31. 34. 39. 40). Κατά το παράδειγμα δε τοῦ Ιεροῦ άνδρος καὶ ἄλλοι ὑμνογράφοι είργάσθησαν έπιτυχῶς ὑπέρ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἡμῶν ἀσματογραφίας, ως Κοσμάς ὁ Ἱεροσολυμίτης, Θεοφάνης ὁ Νικαίας, Γερμανός ὁ Κωνσταντινουπόλεως, Μητροφάνης ὁ Σμύρνης, Θεόδωρος καὶ Ἰωσήφ οἱ Στουδίται, Θεοφάνης ὁ Γραπτός, Ἰωσήφ ὁ Ύμνογμάφος, Ίωάννης ὁ Γεωμέτρης, Κοσμάς ὁ Βεστίτωρ, Ίωάντης ὁ Μαυρόπους, ὡς καὶ οἱ αὐτοκράτορες Θεόφιλος, Δέων ὁ Σοφός, δ άδελφὸς αὐτοῦ 'Α λέξανδρος καὶ Κωνσταντίνος ὁ Πορφυρογέννητος (μ. Θεορ. 457). Ούτω κατηρτίσθη και άνεπτύχθη τὸ έχχλησιαστιχόν ήμων ἄσμα, έχτος των άνω μνησθέντων υμνων περιέγον και τά κοντάκια, ονομασθέντα ούτω ώς βραχέα, η ώς προσηρτημένα ἐπὶ κοντοῦ, τοὺς οἴκους, τὰ Θεοτόκια, τὰ ἀπολυτίκια κτλ.  $\mathbf{O}$ t έχχλησιαστιχοί ούτοι ύμνοι, οί μέν έν τῷ T
hoιῳδίῳ περιεχόμενοι διὰ την Μ. Τεσσαρακοστην (ὑπάρχοντος καὶ τετραφδίου διὰ τὸ Μ. Σάβδατον, Κεδρ. 2, 261), οἱ δὲ ἐν τῷ Πεντηχοσταρίῳ διὰ τὰς ἀπὸ τοῦ Πάσχα 50 ήμέρας, ἄλλοι ἐν τἤ Παρακλητική, ἐπεκτάσει οὔση τής Όχτωήχου καὶ προωρισμένη διὰ τὰς ήμέρας τοῦ ἐνιαυτοῦ καὶ ἄλλοι έν τοις Μηγολογίοις διὰ τοὺς άγίους, διακρίνονται οὐ μόνον ἐπὶ ποιητική τέχνη, άλλά και άπλότητι και καλλιεπεία. τὰ ἄσματα ἔψαλλον οι ψάλται, όδηγούμενοι ύπο του πρωτοψάλτου η χορολέπτου και χοράρχου (Ζωναρ. 15, 20).

2. Οὐχ ἡττον ἐκαλλιεργοῦντο καὶ αἰ καλαὶ τέχναι, αἴτινες δὲν ἀνεπτύχθησαν μὲν ἰδανικῶς, ἀλλ' οὐδὲ κατέπεσαν ὅλως καὶ ἐξηφανίἐπομένως ἄνευ τεχνικῆς δυνάμεως. Οὕτω π. χ. ἡ ἀρχιτεκτονικὴ ἐστηρίζετο βεδαίως ἐπὶ τοῦ βυζαντινοῦ ἐυθμοῦ (ξ 89,2), ἐποιήσατο ὅμως οὐ μικρὰς προόδους ἐν τῆ ἡμετέρα περιόδω, πρῶτον ἡ βάσις τοῦ ρώνιον, ἐνῷ δὲ πρότερον εἰς μόνος θόλος ἐστέγαζε τὴν μέσην ναῦν, ἤδη ἐπὶ τῶν τεσσάρων βάσεων τοῦ μέσου θόλου κατεσκευάζοντο καὶ

έτεροι, πολλάκις μαλιστα και έπ' άλλων μερών του ναου, ώς του γάρθηχος κτλ. ἐνῷ δὲ ἄλλοτε οἱ θόλοι ἡσαν ἡμισφαιροειδείς, ἀνυψούμενοι άμέσως άπὸ τῶν τεσσάρων βάσεων, ήδη ἐπὶ τούτων ήγειρον κυκλοειδή τοίχον ή πολύγωνον και ἐπ' αὐτοῦ ἐστήριζον τὸν θόλον έπίσης δε νῦν ενα ελκύωσιν ἐπὶ μαλλον τὴν προσοχὴν δεν ήρχούντο είς τὸ ὁμόχρουν καὶ εὐθύγραμμον τοῦ έξωτερικοῦ τοῦ ναοῦ, άλλ' είς τὸ ποικιλόχρουν, τοῦτο δὲ κατώρθουν διὰ πλίνθων καὶ λίθων ποικίλων και διά διαφόρων έσοχῶν και έξοχῶν (πρόλ. Snase, Kunst-Geschichte des Mittelalters, σελ. 169—καὶ Bayet, L'art Byzantin σελ. 39-καὶ 130). 'Αλλά καὶ αὶ λοιπαὶ τέχναι αἱ συντελουσαι είς τὸν κόσμον τῶν ἐκκλησιῶν, ὡς ἡ τορευτική, γλυπτική και χρυσοχοϊκή, ου μικράς εποιήσαντο προόδους εσταυρωμένοι έχ χρυσου, άργύρου και έλεφαντόδοντος, διάροροι άλλαι είκόνες και σύμδολα, άρμογαί έχ διαφόρων λίθων, ψηρίδων, μαργάρων χτλ. ήσαν έχτεθειμένα πρός χόσμον εν πολλοῖς ναοῖς, πολλά δὲ μέχρι σήμερον σώζονται (πρόλ. Bayet εν. άν. σελ. 78 και 183) διεγείροντα τὸν θαυμασμόν διά τὴν λεπτὴν ἐργασίαν· αἰ πλαστικαὶ αὐται τέχναι ἤκμασαν ίδιως έπι Βασιλείου του Μακεδόνος, όστις μέγαν έπεδειξατο ζήλον οὐ μόνον πρὸς διακόσμησιν τῶν ἐκκλησιῶν τῆς πρωτευούσης καὶ ίδια του ναου του Χριστου καὶ του Θεσθίτου Ήλιου (πρόλ. μ. Θεοφ. σελ. 326 και 330) άλλα και πολλας άνεκαινισεν η έκ βαθρων ήγειρε (πρόλ. μ. Θεοφ. 319. 322. 327. 329. 331. 339 καὶ Κεδρην. 2, 238. 239). Υπέρ των τεχνών τούτων είργάσθη και Κωνσταντίνος ό Μονομάχος, ώς ἀναφέρει ὁ Ψελλὸς (παρὰ Σάθα Μ. Βιδλ. τόμ. 4, σελ. 191). Έν μεγάλη άχμη κατά την περίοδον ταύτην καὶ μεθ' δλον τον μανιώδη διωγμόν των είχονομάχων διατελεί και ή ζωγραφική. ή βυζαντινή ζωγραφική, ήτις χυρίως ἀχμάζει ἀπὸ τοῦ 600—1200, διαχρίνεται ίδίως χατά τουτο, ότι διετήρησε τὸν τύπον της άρ-Χαιας Χυιστιανικής μαραβρρεως. εξωτευικώς βιακύιλεται τής φωμαι**χής κατά τουτο, ότι έπ**ι κεχρυσωμένης βάσεως έζωγράφει εἰκόνας μαχράς, άρχαιοπρεπεῖς χαὶ σεμνότητα ἀποπνεούσας χυρίως ἐπὶ Ἰουστινιανού του Β΄ εδόθη μεγάλη ώθησις πρός ανάπτυξιν της τέχνης ταύτης, ήτις ένίστε είς την έξωτερικήν λαμπρότητα έθυσίαζε τὸ πνεθικα. καίτοι δε πολλάκις περιέπιπτεν είς άφυσίκους σχηματισμούς, ούχ ήττον όμως μέχρι του ΙΑ΄ αίωνος διετήρησε την κατά παράδοσεν τεγνικήν αὐτής τελειότητα καὶ μετεφυτεύθη είς τὴν 'Αρμενίαν, 'Ρωσσίαν καὶ Ίταλίαν, ἐν ταῖς διαφόροις πινακοθήκαις καὶ μοναστ ηρίοις της όποίας σώζονται έτι λαμπραί βυζαντιναί είκόνες. Αί είκόνες έζωγραφούντο έπι σανίδων, τοίχων, ιερών σχευών χαι έσθήτων, ίδια δὲ διεχρίνοντο αι ἐκ χηροχύτου χρωματουργίας και ψηφιδων (Ταρασ. ἐπιστ. 1 παρά Migne 98)· αί τοῦ τελευταίου είδους (είκόrec διὰ μουσείου, μωσαϊκαί, mosaique, opus musicum) κατεσκευάζοντο έκ κεχρωματισμένων τεμαχίων ύέλων, χρυσουμένων καί διά διαφανούς ύλης περιδαλλομένων, ούτως ώστε και λαμπραί και διαρχεϊς άμα χαθίσταντο. ή ζωγραφική ήν χυρίως έργον τῶν μοναχῶν, τῶν ὁποίων ἡ ἰστορία ἀναφέρει πολλὰ ὀνόματα· ἡ συμβολικ ἡ ζωγραφική, ήδη ύπὸ τῆς Πενθέκτης συνόδου (καν. 82) ἀπηγορεύθη (Ταρασ. ἐπιστολ. 5 πρόλ. καὶ Kraus, die Byzantiner σελ. 47.— Charles Texier et Popplewell Pullan, Recueils des monuments des premiers temps du Christianisme en Orient, Londre 1864.—Ernst Aus'm Weerth, Kunstdenkmäler d. christlichen Mittelalters, Leip. 1857—60 xai Bayet ev. av. σελ. 62 καὶ 141).

# § 122.

#### ΗΘΙΚΟΣ ΒΙΟΣ.

Είναι άληθὲς ὅτι ὁ ἡθικὸς βίος τῶν Χριστιανῶν τῆς περιόδου ταύτης κατὰ πολὺ ὑπελείπετο τοῦ τῆς προηγουμένης (§ 90). τὸ πνεῦμα ἐν γένει τῆς ἐποχῆς, αὶ πολλαὶ καὶ ποικίλαι ἐξωτερικαὶ ἐπιδρομαί, τὸ παράδειγμα τῶν ἀρχόντων καὶ ἔτεροι πολλοὶ λόγοι ἐπήνε γκον βκλυσίν τινα καὶ παραλυσίαν εἰς τὰ ἤθη. ἀληθῶς παρὰ πολλοῖς ἡ θρησκεία περιωρίσθη εἰς τύπους ἐξωτερικούς, εἰς τὴν ἀπλῆν μόνον τήρησιν τῶν νόμων τῆς Ἐκκλησίας. ἰδίως πολλοὶ ἐκ τῶν ἀρχόντων ρησιν τῶν νόμων τῆς Ἐκκλησίας. ἰδίως πολλοὶ ἐκ τῶν ἀρχόντων θρησκευτικὰ αὐτῶν καθήκοντα, ἐνῷ πολλάκις παρέμενον εἰς μακροτάτας ἀκολουθίας, ἔψαλλον οἱ ίδιοι καὶ κατεγίνοντο περὶ θεολογικὰ

ζητήματα, διέπραττον δμως άμα και τὰς ἀπανθρωποτάτας τῶν πράξεων, ἐκτυφλοῦντες, ἀκρωτηριάζοντες καὶ ἐν γένει σκληρῶς καὶ βαρβάρως φερόμενοι. παρά τισι μάλιστα ή θρησκευτική συνείδητις δλως άπεσδέσθη παρεισδυσάσης της θρησκευτικής έκείνης άδιαφορίας, ήτις έξιχνείτο μέχρις έμπαιγμού και καθυδρίσεως των ιερωτάτων παράδειγμα ή αὐλή Μιχαήλ του Μεθύσου, δστις παρεσκεύαζε και παρώδει έχχλησιαστικάς τελετάς, μηδ' αὐτης της θείας εὐχαριστίας έξαιρουμένης άληθως και παρά τῷ λαῷ καθόλου συνεσκιάσθησαν τὰ άγνα έκεινα χριστιανικά ήθη και έθιμα, παρεισέδυσαν δὲ διάφοροι έθνικαὶ συνήθειαι· οὕτω π. χ. πολλοὶ ξώρταζον διαφόρους ἐθνικὰς ξορτὰς (πρόλ. κανόν. τῆς Πενθ. 62 καὶ 65), ἄλλοι συνήπτον ἀδιακρίτως γάμους μετά αίρετικών, άλλοι ούδὲ τὴν ἐορτὴν της Κυριακης έφύλαττον (Λέοντ. Σοφ. Νεαρ. 54), άλλοι, πράγμα άσύνηθες τότε, έτρωγον αίμα εν εντέροις διαλαμβάνοντες (Νεαρ. 58) και άλλοι μεγάλην χρήσιν μαγγανειών και μαγειών ποιούμενοι (Νεαρ. 65) έσχόλαζον περί τὴν ἀνάγνωσιν ἀποκρύφων καὶ μαγικών βιδλίων, ὡς βροντολογίων, σεληγοδρομίων και καλανδολογίων (Νικηρ. Κωνσταντινουπόλεως καν. 3) επίσης είναι άληθες ότι και ή ήθική κατάστασις πολλών έχ του χλήρου δέν ήτο χρείσσων, χαθόσον πολλοί πλεονεκτιχώς έγρηματίζοντο έκ των εύαγων μονών, ήγρείουν οίκους άγίους καί ιερά ήρήμουν φροντιστήρια και το δή χείριστον γυναϊκες πολλάκις ἐπεστάτουν ἀνδρφων μοναστηρίων καὶ ἄνδρες γυναικείων (Migne τόμ. 119, σελ. 840). Έν τούτοις και μεθ' όλα ταϋτα είναι άδικον νὰ νομίζωμεν ότι μόνον μελανά σημεία άπαντῶσιν ἐν τῷ βίφ τῆς έποχής, ούχι δὲ και φωτεινά· έκτὸς τῶν χριστιανικῶν ἐκείνων ἀρετῶν (δ 90,1), τὰς ὁποίας ὁ Χριστιανισμός ἄμα τῆ ἐπιφαύσει αὐτοῦ ένέσπειρεν είς τας χαρδίας των όπαδων αύτου και δι' ών διεκρίνοντο τῶν μὴ τοιούτων, πολλὰς ἄλλας ἀρετὰς ἀνευρίσχομεν ἐν τῆ ἡμετέρα περιόδω. είναι άναμφιβολον ότι παρά πολλοίς έφλεγε ζωηρόν τὸ πύρ του θρησκευτικού αισθήματος. ή λατρεία και αι προσευχαι δέν περιωρίζοντο παρά πολλοίς είς τύπους και αυτό δε τό πνευμα της έγχρατείας, τὸ ἐν ταῖς νηστείαις ἐχοηλούμενον δὲν ἡτο νεχρὸν καὶ συπικόν, άλλα ζων και άληθες. 'Αλλά μήπως είναι σπάνια και τά ξργα της χριστιανικης άγάπης; πόσοι τῶν ἐπισκόπων καὶ λοιπῶν χριστιανῶν δὲν ἐξηγόραζον τοὺς αἰχμαλώτους αὐτῶν ἀδελφοὺς διὰ λύτρων ἀδρῶν (Νικολ. Μυστικ. ἐπιστ. 145 παρὰ Migne 111); ποσάκις ἡ Ἐκκλησία δὲν κατηνάλισκε τὴν περιουσίαν αὐτης εἰς σκοποὺς ἀγαθοεργούς; πόσα ὀρφανοτροφεία, ξενῶνες, γηροκομεία κτλ. δὲν ἀπαντῶσιν ἐν τοῖς χρόνοις τούτοις (Θεορ. σελ. 756.—Μ. Θεορ. σελ. 339. 431. 449 καὶ Μιχαὴλ Ψελλοῦ παρὰ Σάθα Βιδλ. τόμ. 4, σελ. 67); Πότε δὲ καθόλου οἱ Χριστιανοὶ ἔπαυσαν νὰ διανέμωσι τὰ λεγόμενα ψυχικὰ ὑπὲρ ἐαυτῶν (Κεδρ. 2,259); Κατὰ πόσον δὲ ὁ χριστιανικὸς βίος ἀπεκόμισε πολυτίμους καρποὺς ἀρετης καὶ ἡθικότητος, μαρτυροῦσι τὰ τοσαῦτα ὀνόματα ἀνδρῶν καὶ γυναικῶν, ἀγωνισθέντων νικηφόρως κατὰ τῶν ποικίλων τοῦ πονηροῦ πειρασμῶν.

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Δ'.

#### **ФЕОЛОГІКА ГРАММАТА.**

§ 123.

#### ΠΕΡΙ ΤΩΝ ΓΡΑΜΜΑΤΩΝ ΚΑΘΟΛΟΥ ΚΑΙ ΤΩΝ ΘΕΟΛΟΓΙΚΩΝ.

Πρ6λ. Heeren, Geschichte der classischen Literatur seit dem Aufleben d. Wissenschaften, Gött. 1822. — Gass, Beiträge, z. kirchlich. Liter. und Dogmengesch. d. griechisch. Mit. Brsl. 1844. 1847.—Schöll, Geschichte d. griechisch. Literatur Berl. 1840.

1. Καίτοι ή Εἰχονομαχία (δ 107—110) διὰ τὴν ἀνατολικὴν Ἐκκλησίαν ἐγένετο τρομερὰ θύελλα καὶ καταιγὶς καὶ κατὰ τῶν τεχνῶν καὶ ἐπιστημῶν, καίτοι ἡ ἱστορία ὁμιλεῖ περὶ πολλῶν καταστρορῶν μοναστηρίων, βιδλιοθηκῶν, σχολῶν, βιδλίων καὶ θεραπόντων τῆς τέχνης καὶ ἐπιστήμης (πρόλ. Θεορ. σελ. 735 καὶ Κεδρην. τόμ. 1, σελ. 454), ἐν τούτοις τὰ γράμματα καὶ ἡ παιδεία δὲν κατέπεσαν ὁλοσχερῶς ἐν τῷ βυζαντινῷ κράτει, μάλιστα ἀπὸ τοῦ Θ΄ αἰῶνος παρατηρείται τοιαύτη ἀνύψωσις καὶ ἀναζωπύρησις αὐτῶν, εἰς οἴαν ἤθελέ τις ἐκλαδει ἀνίκανον τὸ βυζαντινὸν πνεϋμα καὶ τὸ δὴ θαυμαστὸν ὅτι ἡ ἀκμὴ αὕτη καὶ ὁ ἐπιστημονικὸς βίος ἐπὶ 600 ὅλα ἔτη ἀδιαρρήκτως καλλιεργεῖται, ἐνῷ αἰ πολιτικαὶ περιστάσεις ἄπελπι καὶ ἀ-

παισιόδοξον προοιώνιζον τό μελλον. Τό χαρακτηρίζον ίδιως την παιδείαν των χρόνων τούτων είναι ή άναγέννησις των κλασικών γραμμάτων, τὰ ὁποῖα ἀπὸ Ἰουστινιανοῦ τοῦ Μ. σχεδὸν ἐλησμονήθησαν. αἴφνης ήδη οἱ βυζαντινοὶ στρέφουσι τὸ βλέμμα πρὸς τὴν ἀθάνατον κληρονομίαν των πατέρων αὐτων, άναζητοϋσιν αὐτὴν ὑπὸ τὸν κονιορτόν των βιδλιοθηκών και καταδάλλουσι θαυμαστήν έπιμελειαν και ζήλον. δέν παράγουσι βεδαίως ούδε δημιουργούσι καινόν τι, άναπαριστώσιν όμως και διατηρούσι τὰ άρχαια, τιθέντες ούτω τὰς βάσεις του νεωτέρου πολιτισμου. 'Αναζητούντες τὰ αίτια τῆς αἰφνεδίας ταύτης άναγεννήσεως των γραμμάτων, όφειλομεν βεδαίως έν πρώτοις νὰ ἀτενίσωμεν πρὸς τὴν πρόνοιαν τοῦ Θεοῦ, ἡτις ἐντεῦθεν διέσωσε τὰ θεμέλια καὶ τὴν βάσιν τῆς ἀναπτύξεως τοῦ νεωτέρου κόσμου· δέν πρέπει όμως ἀρ' έτέρου νὰ λησμονήσωμεν και δύο έτέρας αίτίας, πρώτον τὴν πρὸς τοὺς "Αραδας ἄμιλλαν, οἴτινες ἰδίως ἐπὶ τῆς δυναστείας τῶν ᾿Αβασσιδῶν ἐκαλλιέργουν ἐπιτυχῶς τὰ γράμματα και δεύτερον την άπο των μέσων του θ' αιωνος αδιάρρηκτον σειράν αὐτοχρατόρων του Βυζαντίου, οἵτινες μεγάλως προήγαγον τὴν ἀνάπτυξιν της παιδείας. "Ηδη αί κλασικαί σπουδαί έθεωρήθησαν ώς ξργον έθνικόν, πρός τοῦτο δὲ συνεκέντρωσε τὸ βυζαντινὸν πνεϋμα τὴν ἐθνικὴν αὐτοῦ ὑπερηφάνειαν. Ὁ πρῶτος ἀνυψώσας τὴν κλασιχήν φιλολογίαν και άναζωογονήσας την σπουδήν αὐτής είναι δ Βάρδας, δστις ίδρύσας την κατά Μαγναύραν περίφημον φιλισοφεκήν σχολήν, προϊστάμενον αὐτής κατέστησε τὸν ἐπὶ φιλοσορία διαδόητον Λέοντα τὸν Θεσσαλονίκης τὴν φιλοσοφίαν ἐξηγούμενον, ὡς καθηγητάς δὲ τῆς μὲν γεωμετρίας τὸν μαθητὴν αὐτοῦ Θεόδωρον, της δὲ ἀστρονομίας τὸν Θεοδήγιον καὶ της γραμματικής τὸν Κομηταν (μ. Θεοφ. σελ. 185-192) τον Βάρδαν είς το ξργον τουτο μεγάλως ύπεστήριξεν ο σοφώτατος Φώτιος, μετά τον θάνατον δὲ τοῦ Βάρδα Βασίλειος ὁ Μακεδών (867—886) καίτοι ὁ ίδιος ἄμοιρος γνώσεων και παιδείας, τιμών όμως αυτήν υπεστήριζε και διά της σοφής άγωγής, ην παρέσχε τοις τέχνοις αύτου διά του Ιερου Φωτίου, έγένετο δ άρχηγὸς της δυναστείας τῶν Μαχεδόνων, ήτις τὴν ὑψίστην αύτης δόξαν εζήτει εν τη καλλιεργεία των γραμμάτων. Ο υίος αύτου Λέων ὁ ΣΤ΄ ὁ Σοφὸς (886—911) ἔνθερμος ζηλωτὴς τῶν τεχνῶν καὶ ἐπιστημῶν, αὐτὸς οὐτος ἀνεδείχθη διὰ συγγραφῶν, ὁ δὲ ἔγγονος αὐτοῦ Κωνσταντίνος ὁ ΣΤ΄ ὁ Πορφυρογέννητος (911—959) μετὰ τοσούτου ἐνθουσιασμοῦ προσέκειτο εἰς τὰ γράμματα, ὥστε παρημέλει τὰ λοιπὰ αὐτοῦ καθήκοντα· οἱ βυζαντινοὶ χρονογράφοι μετ' ἐπαίνου χαρακτηρίζουσιν αὐτὸν ὡς ἀποκαταστήσαντα τὰ γράμματα καὶ ὡς ἀναδιοργανώσαντα τὴν φιλοσοφικὴν σχολήν, τὸ μὲν τῶν φιλοσόφων παιδοτριδείον παραδόντα εἰς τὸν πρωτοσπαθάριον Κωνσταντίνον, τὸ δὲ τῶν ἐητόρων εἰς 'Αλέξανδρον τὸν Νικαίας καὶ τὸ τῶν ἀστρονόμων εἰς Γρηγόριον τὸν ἀσηκρίτην (μ. Θεοφ. σελ. 446, καὶ Κεδρην. 2,326). Οὕτως ἀνερλέχθη καὶ ὑπεστηρίχθη ἡ πρὸς τὰ γράμματα τάσις τῶν Βυζαντινῶν μέχρι τοῦ ΙΑ΄ αἰῶνος, ὅτε τὸ ἔργον τῶν Μακεδόνων ἐσυνέχισεν ἡ δυναστεία τῶν Κομνηνῶν.

2. Παραλλήλως πρὸς τὴν ἀναγέννησιν καὶ ἀνάπτυξιν τῶν γραμμάτων χαθόλου βαίνει καὶ ἡ θεολογία. Ἡδη ἐν τῷ πρώτῳ τόμφ της παρούσης Ιστορίας (§ 91, 1) παρετηρήσαμεν δτι ή θεολογική έπιστήμη ἀπό τῶν μέσων ίδια του ΣΤ΄ αίῶνος ἀπώλεσε τὴν δημιουργικήν αυτοίς δύναμιν, την ζωηρότητα και τον θεωρητικόν πλούτον. αί περιστάσεις τζς ἐποχζς αἰ πολέμιαι, ἡ κατάπτωσις τῶν κλασι χῶν σπουδῶν, ἡ ἐξάντλησις τοῦ ἀνθρωπίνου πνεύματος χαὶ αὐτὴ ἡ φυσική και άμετάθετος πορεία των άνθρωπίνων πραγμάτων έδημιούργησαν τὴν κατάστασιν ταύτην· καθώς τὰ ἀνθρώπινα ἐν γένει ἔχουσιν ἀκμὴν καὶ παρακμήν, καθώς μετὰ τὴν ἀνατολὴν ἄνθους εὐώδους επέρχεται βλάστησις άσθενεστέρα, χαθώς μετά την παραγωγήν καρπών επέρχεται συγκομιδή, ούτω συνέδη καὶ ἐν τἤ ἐκκλησιαστική φιλολογία. μετά τὴν μεγαλουργόν ἐχείνην χαὶ πρωτότυπον ἐνέργειαν των πατέρων και διδασκάλων της Έκκλησίας, έργον της νεωτέρας γενεάς ην νὰ συλλέγη τοὺς παραχθέντας καρπούς, νὰ ἐπεξεργάζηται αὐτούς καὶ παριστά συστηματικώς ὑπτργε βεδαίως ἔτι εὐρύ στάδιον πρός παραγωγήν και περαιτέρω άνάπτυξιν, άλλ' οι άνω ρηθέντες λόγοι δὲν ἐπέτρεπον τὴν ἐργασίαν ταύτην ἄλλως τε ἀγνώστου ἔτι δυτος εν πολλοίς και ύπο τον κονιορτον των βιδλιοθηκών στενάζοντος του πνευματικού των χρόνων τούτων θησαυρού, δέν δυνάμεθα να

χρίνωμεν έπαρχῶς, χαθώς περί της βυζαντινής χαθόλου παιδείας, ουτω και περι της θεολογικής έπιστήμης. 'Αλλά και έκ των ένόντων χρίνοντες, καίτοι δεν παρατηρούμεν εν τη θεολογική επιστήμη την δημιουργικότητα και ζωηρότητα των άρχαιοτέρων χρόνων, οὐδὲ νάρχην όμως έμδλέπομεν χαὶ στείρωσιν χαὶ μαρασμόν, ὡς πολλοὶ τῶν της Έσπερίας ἀπεφήναντο, ἀλλ'άρχετην ζωήν, συστηματιχότητα καί πολυμάθειαν εύρεταν. Έν πρώτοις τουτο έπιμαρτυρούσιν αι δύο θεολογικαί τάσεις, ή σχολαστική καί ή μυστική, αϊτινες τὰς ἀρχὰς αυτων έν τη προηγουμένη περιόδφ έχουσαι, έξακολουθούσι καλλιεργούμεναι καὶ ἐν ταύτη, ἡ μὲν πρώτη δι' Ίωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ ίδια και της φιλοσορίας του 'Αριστοτέλους διασκευάζουσα τὰ δέγματα της Έκκλησίας επιστημονικώς, χωρίς να περιέλθη είς τας σχολαστικάς έκείνας λεπτολογίας καὶ σοριστείας τοῦ δυτικοῦ σχολαστικισμού, ή δὲ δευτέρα ἐν τοῖς μοναστηρίοις πρό πάντων καλλιεργουμένη έπὶ τῆ βάσει τῶν συγγραμμάτων Διονυσίου τοῦ Αρεοπαγίτου (ξ. 96, 1) και Μαξίμου του Όμο. Ιογητου (ξ. 98) άνυψουται είς την άρχικην πηγην των πραγμάτων, κινείται έν τοις συμδόλοις της θείας λατρείας και βυθίζεται είς τὰ βάθη της μετὰ τοῦ Θεοῦ ένώσεως. 'Αλλά δεύτερον ύπερ τούτου λαλουσι και οι διάφοροι της θεολογίας κλάδοι ἐπιμελῶς καὶ ὀνησιφόρως καλλιεργούμενοι. Οὕτω π. χ. δ έξηγητικός, όστις και μεθ΄ όλην την ελλειψιν πρωτοτυπίας καὶ δημιουργικότητος, διὰ τῶν λεγομένων όμως έρμηνευτικών Σειρων έγένετο ώρελιμώτατος (περ! των Σειρων πρόλ. Ittig de bibliothecis et catenis Patrum Lp. 1707.—J. C. Wolf, de catenis Patrum Græcorum, Vitb. 1712. — J. A. Noesselt et J. T S. Augustin, Observationes de catenis Graecorum in N.T.Halle 1762 καὶ Fabricii, ἔκδ. Harless τόμ. 8 σελ. 637)· ἐν τῷ κλάδω τούτω διεχρίθησαν ὁ ἱερὸς Φώτιος, ὅστις ἐχτὸς τῶν Αμφιλοχίων, πλουσιωτάτου θησαυρού διὰ τὴν ἐξηγητικὴν ἔγραψε καὶ Ὑπομνήματα είς τὰ Εὐαγγέλια καὶ τὰς ἐπιστολὰς τοῦ Παύλου, 'Αρέθας ό Καισαρείας και Λέων ό πατρικιος γράψαντες, ό μεν σειράν είς την αποκαλυψικ, ο δε είς την γένεσικ, ο Οικουμένιος Τρικκης καταλιπών ημέν έρμηνείαν είς τὰς Πραξεις, τὰς ἐπιστολὰς του

Παύλου καὶ τὰς 7 καθολικὰς καὶ άλλοι. Ἐπίσης ἐν τῷ συστηματικώ κλάδω έγένοντο άξιαι λόγου έργασίαι έν τη δογματική π.χ. δ Δαμασχηνός κατέλιπεν ήμεν την πρώτην συστηματικήν έκθεσιν των δογμάτων της πίστεως, συγκεραλαιώσας έπὶ τη βάσει της άριστοτελικής φιλοσορίας τὰ ἀποτελέσματα της μέχρις αὐτοῦ δογματικής άναπτύζεως της Έχκλησίας εν τη πολεμική πολλοί ύπεστήριξαν την όρθοδοξίαν κατά άρχαιοτέρων και νεωτέρων αιρέσεων, ώς ο Δαμασκηνός, γράψας κατά Μανιχαίων, Ίακωβιτών, Νεστοριανών και Είκονομάχων, Θεόδωρος ο Στουδίτης υπέρ των ιερών είκονων και κατά των είκονομάχων, ἐπίσης κατά των αὐτων Νιχηφόρος ὁ Κωνσταντινουπόλεως, κατά Παυλικιανών και Λαείνων ό Φώτιος, Πέτρος ό Σικελιώτης, Νικήτας ό Στηθάτος καί άλλοι άλλά και έν τη άπολογητική ύπεραπελογήθησαν του Χριστιανισμού κατά ξένων θρησκευμάτων ο Δαμασκηνός, Θεόδωρος ο 'Αβουκαράς, Βαρθολομαίος ὁ 'Εδεσσηνός, Νικήτας ὁ Βυζάντιος, Λέων ο Σοφός και άλλοι. Έν τῷ ιστορικῷ κ.λάδῳ δὲν ἔχομεν κυρίως Ιστορικά ἐκκλησιαστικά ἔργα, ἀναφέρομεν μόνον τὴν Μυριόδι-6λον του Φωτίου, άθάνατον μνήμην καταλιπούσαν έν τη Ιστορία των επιστημών, τούς βυζαντινούς χρονογράφους της εποχής, οίον Νικηφόρον τον Κωνσταντινουπόλεως († 828) μέχρι του 770 έκτίνοντα τὴν Ιστορίαν αὐτοῦ, Θεοφάνην († 817) μέχρι τοῦ 813, τοὺς μετά θεοφάνην μέχρι του 'Ρωμανου, 'Ιωσήφ Γενέσιον άπό του 813 -867, Γεώργιος μοταχός μέχρι του 959, Συμεώς Λογοθέτης μέχρι του 967, Λέριτα τὸν Γραμματικόν μέχρι του 1013 καὶ Γεώργιον τὸν Κεδμηνὸν (1057), παρ' οἰς συνυφαίνεται ἡ ἐκκλησιαστική τη πολιτική Ιστορία και τὰ μαρτυρολόγια Συμεών του μεταφραστού και Βασιλείου του Πορφυρογεννήτου εν τῷ πρακτιαφ αλάδφ ήδη άνωτέρω (§ 117,2) είδομεν διαρόρους έργασίας του έκκλησιαστικού δικαίου, άλλά καὶ ἡ όμιλητική δὲν εἶναι άκαλλιέργητος, ώς μαρτυρούσ:ν οι διάφοροι των πατέρων λόγοι, ώς και ή μυστική θεολογία, είς ην άνακτέα ή μυστική θεωρία του Κωνσταντινουπόλεως Γερμανου. Τελευταΐον την κατά το δυνατόν άνάπτυξιν της θεολογικής έπιστήμης κατά την περίοδον ταύτην άποδεικνύει καὶ ὁ μέγας ἀριθμὸς τῶν ἐκκλησιαστικῶν πατέρων καὶ συγγραφέων, ἐξ ὧν ἀναφέρομεν τοὺς ἐπισημοτέρους.

### § 124.

ΟΙ ΕΠΙ ΤΗΣ ΕΙΚΟΝΟΜΑΧΙΑΣ ΑΚΜΑΣΑΝΤΈΣ ΠΑΤΈΡΕΣ ΚΑΙ ΣΥΓΡΑΦΕΙΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ (700—850).

Καὶ μεθ' ὅλας τὰς καταστροφὰς τῶν Εἰκονομάχων, καὶ μεθ' ὅλον τὸν ἀμειλικτον πόλεμον, τὸν ὁποῖον διήγειραν κατά τε τῆς θύραθεν καὶ ἔσω παιδείας, ὑπάρχουσιν ὅμως διάφοροι πατέρες καὶ συγγραφεῖς της Έχχλησίας, οίτινες βαστάσαντες το δνομα του Κυρίου ενώπιον έθνικών και αίρετικών έκλέισαν την Έκκλησίαν κατά τούς χρόνους τούτους και διὰ σπουδαίων συγγραφῶν ἐστήριξαν τὴν ὀρθοδοξίαν. Έπισημότεροι τούτων είναι οἱ έξης. Γερμανὸς ὁ Κωνσταντινουπόλεως ο ομολογητής, έξ επισήμου οίχογενείας χαταγόμενος χαί χατ' άρχὰς ἐπίσχοπος Κυζίχου, ἀπὸ δὲ τοῦ 725 ἀναβὰς τὸν πατριαργικὸν θρόνον. Έν τοῖς ἔμπροσθεν (ξ. 107,2) είδομεν τὸν ὑπὲρ τῆς ὀρθοδοξίας ζηλον αύτου, ένεκα της όποιας παρητήθη του θρόνου το 730 καὶ ἀπέθανεν ἐν γήρα βαθεῖ τὸ 365. Ὁ ἀοιδιμος Γερμανὸς είναι ἐπίσημος καὶ ὡς συγγραφεύς, τῷ λογῳ καθαρός τε διειδής καὶ τὰς ἐν ονόμασι τροπάς εύστοχως υποβαλλόμενος και την φράσιν ήδυrwr, ουχ υφελκόμετος δε πρός ψυχρότητα, γεrratoς μεν του έπιβαλείν τη προθέσει, δμοιος δε διελθείν τα άγωνίσματα (Φωτ. Μυρ. 233) παρ' αύτου έχομεν τρείς επιστολάς πρός Ίωάντην τον Συνάδων, Κωνσταντίνον τὸν Νακωλείας καὶ θωμαν τὸν Κλαυδιουπόλεως, την περί αιρέσεων και συνόδων πραγματείαν αύτου, διαφόρους λόγους και κατά τους άρχαίους την μυστικήν θεωρίαν, ην οι νεώτεροι ἀνάγουσιν είς Γερμανόν τον B' (1222) (πρόλ. Migne Πατρολ. τόμ. 98. - Φαβρικίου εκδ. Harless τόμ. 11, σελ. 156. xal Cave, Scriptorum Ecclesiasticorum Historia Literaria, Genevae 1705 σελ. 408).—Κοσμάς ὁ Γεροσολυμίτης η άγιοπολίτης ὁ μελωδός, έτερος παρά τὸν ἐπίσης Ἱεροσολυμίτην χαλούμενον μοναχόν, όστις έξ Ίταλίας καταγόμενος ήχμαλωτίσθη ύπὸ των Σαρακηνών και άπηλευθερώθη έν Δαμασκώ ύπο του πασρός

Ίωάννου του Δαμασκηνου. Ὁ περί οὐ ἐνταυθα ὁ λόγος Κοσμάς ἡν νεώτερος έχείνου, ήσχει τὴν μοναχικὴν πολιτείαν ἐν τῆ μονῆ τοῦ άγιου Σάββα μετά του φιλου και συμμαθητου αυτου Ίωάννου του Δαμασχηνού και περί το 743 έγενετο έπισχοπος Μαΐουμα έν Παλαιστίνη. Ὁ Κοσμάς, τόν οποίον ο Σουίδας ονομάζει εύφυέστατον καὶ πτέοντα μουσικήν όλως την έναρμόνιον είναι έπίσημος διά τούς άσματιχούς αὐτοῦ χανόνας, τὰ τριώδια καὶ τὰ ἰδιόμελα (Migne τόμ. 98.—Φαδρ. Εν. άν. σελ. 173.—Cave Εν. άν. σελ. 410 καὶ Schröckh K-Geschichte τόμ. 20, σελ. 136 και 224).—'Iωάντης ὁ Δαμασκητὸς γεννηθείς περί τὰ τέλη τοῦ Ζ΄ αίωνος ἐν Δαμασχῷ, ἔνθα ὁ πατήρ αὐτοῦ Σέργιος ἐτέλει ἐν τῆ πολιτική ὑπηρεσία του χαλίφου 'Αδδουλμελίχ. 'Ο Δαμασχηνός παιδευθείς μετά Κοσμά του Ίεροσολυμίτου ύπο του μοναχού Κοσμά, άνέλαβεν είτα το άξίωμα του πατρός αύτου και ότε Λέων ό Ίσαυρος έξέδωκε τὰ κατὰ τῶν ίερῶν εἰχόνων διατάγματα αὐτοῦ, ἐξεσφενδόνισε χατὰ τῶν εἰχονοχλαστών τούς τρείς αὐτοῦ ἀντιρρητικούς καὶ ἐξηκολούθησε τὸν ἀγώνα καὶ ἐπὶ τοῦ Κοπρωνύμου (§ 107,2). μετὰ ταῦτα διὰ Λέοντος τοῦ Ισαύρου περιπεσών είς τὴν δυσμένειαν τοῦ καλίφου, μετέδη είς τὴν μονήν του άγιου Σάββα, όπου και άπέθανε το 760. Οι όρθοδοξοι τιμῶντες τὴν μνήμην τοῦ ἰεροῦ ἀνδρὸς ἀπέδωκαν αὐτῷ ζῶντι διὰ τὴν εύγλωττίαν τὸ δνομα Χρυσορρόας. Τὰ πολλὰ καὶ σπουδαία συγγράμματα του ίερου Δαμασκηνου άνέκαθεν ήσαν έν μεγάλη ύπολήψει παρά τη Έχχλησία. τὸ ἀπαθανατίσαν αὐτὸν σύγγραμμα είναι ή Πηγή της γνώσεως διαιρούμενον 1) είς πεφάλαια φιλοσοφικά, άποτελουντα την διαλεκτικήν είσαγωγήν είς την όρθόδοξον διδασκαλίαν, 2) είς το περί αιρέσεων, όπερ παρέχει ιστορίαν τῶν αιρέσεων καί 3) είς τὴν ἔκδοσιν ἀκριβή τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, ἐν ἡ συστηματιχῶς ἐκτίθεται ἡ διδασκαλία τῆς Ἐκκλησίας ἐπὶ τῆ βάσει τῆς Γραφής, τής παραδόσεως και των πατέρων το σύγγραμμα τουτο του ίερου πατρός έκτος του ότι είναι ή πρώτη συστηματική χριστιανική δογματική, συγκεφαλαιοί άμα καὶ πάσαν τὴν μέχρις αὐτοῦ γενομένην άνάπτυξιν της διδασκαλίας της Έκκλησίας. Έκτὸς τούτων δ Δαμασχηνός συνέγραψε και πρός τους διαβάλλοντας τὰς άγιας

είκονας, διάλογον κατά Μανιγαίων, διάλεξιν Σαρακηνού καί Χριστιανού, περί δρακόντων καὶ στρυγγών, περί άγιας Τριάδος, χατά Νεστοριανών, Μονοφυσιτών και Μονοθελητών, τά ιερά παράλληλα, καὶ τέλος υμνους, ἄσματα, κανόνας καὶ λόγους (πρόλ. Migne τόμ. 94-96. — Φαδρικ. τόμ. 9, σελ. 682. — Cave σελ. 410.—Schröckh, K-G. τόμ. 20, σελ. 222.—Kurtz, εν. άν. σελ. 127.—F. A. Perrier, Jean Damasc. sa vie et ses écrits, Strassb. 1862.—F. H. J. Grundlehner, J. Dam. akad. proefschr. Utr. 1876. — Jos. Langen, Johan von Damas. eine patristische Monographie, Gotha 1879).— Αξιος μαθητής του Δαμασκηνού είναι Θεόδωρος ό 'Αβουκαράς, επίσκοπος δηλ. Καράς έν Παλαιστίνη η Καρρών (Χαράν) της Μεσοποταμίας, άχμάσας περί το 770. ο Θεόδωρος ούτος τρίδων της φιλοσορίας και θεολογίας. καί έμπειρος της έλληνικής καί άραβικής έγραψε διάφορα πολεμικά κατά 'Ιουδαίων, Σαρακηνών, Νεστοριανών, 'Ιακωδιτών και άλλα (πρόλ. Migne, 97.—Φαδρικίου τόμ. 10, σελ. 364—και Schröckh Κ-G. 20,362).—Νιχηφόρος ὁ Κωνσταντινουπόλεως ἐξ ἐπισήμου οίχογενείας έλχων το γένος, μυστιχοσύμβουλος του αυτοχράτορος Νιχηφόρου και άπο του 806 πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως. Έν τοῖς ἔμπροσθεν εἴδομεν τὸν ὑπὲρ τῆς Ἐκκλησίας ζῆλον αὐτοῦ (¿ 110,1), ήν όμως επίσημος και ώς συγγραφεύς, διά τουτο ό ιερός Φώτιος (Μυριοδ. 66) έπαινει αὐτὸν ὡς ἀπέριττόν τε καὶ σαφή κατὰ τὸ ύφος, καλλιλεξία τε καὶ συνθήκη λόγου ούτε λελυμένη ούτ' αὐ πάλιν συμπεπιεσμένη περιέργως πεχρημένον, ως δητορικόν άληθώς καὶ τέλειον. Έπισημότερα τῶν συγγραμμάτων αὐτοῦ είναι ή σύντομος Ιστορία άπό του 603-770, ή χρονογραφία, ή στιγομετρία, διάφοροι κανότες, άττιρρητικοί κατά είκοτομάχωτ κτλ. (πρόλ. Migne, 100.—Cave σελ. 434 και Schröckh K-G. τόμ. 19, σελ. 98 και 20 σελ. 195). — Και τέλος Θεόδωρος ὁ Στουδίτης γεννηθείς το 759 έν Κωνσταντινουπόλει, όστις ώς άνωτέρω είδομεν (§ 109,2. 110,1. 2. 118,1) κατέστη λίαν ἐπίσημος οὐ μόνον διά την ύπερ του μοναχικου βίου ενέργειαν, άλλα και διά τους ύπερ της ορθοδοξίας και της τηρήσεως των πατρώων άγωνας. ούχ ήττον

δ ίερὸς Στουδίτης είναι ἐπίσημος καὶ διὰ τὰ πολλὰ καὶ σπουδαΐα αὐτοῦ συγγράμματα· ἐπισημότερα τούτων είναι ἀντιρρητικὰ κατὰ εἰκονομάχων, 376 ἐπιστολαί, 134 κατηχήσεις, κανόνες, ὑμνοι, λόγοι, περὶ μοναχικοῦ βίου κτλ. (ίδ. Migne 100.—Φαδρικίου 10, σελ. 434.—καὶ Cave, 436—).

## \$ 125.

# ΟΙ ΕΠΙ ΤΗΣ ΕΠΟΧΗΣ ΤΩΝ ΜΑΚΕΔΟΝΩΝ ΑΚΜΑΣΑΝΤΕΣ ΠΑΤΈΡΕΣ ΚΑΙ ΣΥΓΓΡΑΦΕΙΣ (850—1054).

Έπισημοτέρα της ἐποχης της εἰκονομαχίας, εἶναι ἡ τῶν Μακεδόνων εν ή πρός τη καθόλου άναγεννήσει των γραμμάτων, βλέπομεν άνυψουμένην και την θεολογίαν. άπο του μεγάλου Φωτίου και έξης άναραίνονται πολλοί σημαντικοί πατέρες καί συγγραφείς της Έκκλησίας, ἐπὶ τῶν ὁποίων, καθώς ἐν γένει καὶ ἐπὶ τῆς κλασικῆς παιδείας καὶ της θεολογικης ἐπιστήμης μεγάλως ἐπενήργησεν ὁ ἱερὸς ἀνήρ, καὶ διὰ τοῦτο δικαίως τὴν ἐποχὴν ταύτην πολλοί χαρακτηρίζουσιν ώς ἐποχὴν τοῦ Φωτίου. Τὴν ἔνδοξον ταύτην σειράν τῶν ἐκκλησιαστικών συγγραφέων άνοίγει αὐτὸς ὁ Φώτιος, τὸ μέγα ὄνομα καὶ πράγμα, ὁ μέχρι τοῦ θανάτου αὐτοῦ (891) ἐν μέσφ ἀγχιστρόφου τύχης άναδειχθείς πράγματι γενναΐος και άκράδαντος προασπιστής τής 'Ορθοδοξίας, πολέμιος του παπισμού, ἀπόστολος τῶν ἐθνῶν, διδάσκαλος τής Έκκλησίας μεγαλορωνότατος καὶ άγλαὸν ἐνδιαίτημα πάσης γνώσεως και έπιστήμης (§ 111-113). Υπό την τελευταίαν ταύτην όψιν ὁ ἰερὸς πατήρ, ἡν ἀληθῶς ἔκτακτος νοῦς, μέγας ἀνήρ, συγκεντρών εν εαυτώ πάντα τα έξοχα προτερήματα, τα όποιά ποτε ή φύσις ἐπιδαψίλευσε θνητῷ, ἀνὴρ καταλιπών μνήμην ἄληστον διὰ την ιστορίαν των γραμμάτων, η άποθήκη έκεινη, έν η συλλήβδην πάσα άνθρωπένη γνώσις άποτεταμίευται, πάμμουσον τέλος της παιδείας ενδιαίτημα. 'Ο Φώτιος, λέγει ο Cave σελ. 463 ήτ άτηρ άπεράντων άναγνώσεων, έκπληκτικής πολυμαθείας, λογιώτατος πάντων οὐ μόνον κατὰ τὸν ἐαυτοῦ άλλὰ καὶ πάντας τοὺς αἰωrac, βιβλιοφαγώτατος, πριτής πριτιπώτατος· καὶ ὁ απαξ μόνον ἐπισκεπτόμενος τὴν βιβλιοθήκην αὐτοῦ κατανοεί τὸν ὑπατον

Ιστορικόν, τον λογιώτατον φιλολόγον, τον όξυθερκέστατον κριτικόν την επιμεμελημένην αύτου έν τω δικαίω έμπειρίαν, μαρτυρούσιν αι τόσαι απριβείς απαντήσεις πρός προταθείσας έρω. τήσεις, την δε πολιτικήν σύνεσιν ή πρός τον Βουλγαρίας Μιχαηλ έπιστολή· ἀνάγνωθι τέλος τὰς ἐπιστολὰς αὐτοῦ καὶ εὐρήσεις αὐτὸν ἀκριβέστατον φιλολόγον, ἱατρόν, μαθηματικόν, θεολόγον. Έχ τῶν σπουδαιοτάτων αὐτοῦ συγγραμμάτων, ὧν πολλὰ ἔτι κείνται εν ταίς βιδλιοθήκαις ανέκδοτα, αναφέρομεν την μυριόδιβλον η βιβλιοθήκην, εν ή κρίνει άπταιστως περί 279 συγγραμμάτων, πας έπιστολάς, 293 τὸν ἀριθμόν, τὰ ᾿Αμφιλόχια (322), ἐν οἰς παρέχει την λύσιν διαφόρων ζητημάτων, την διήγησιν περί της νεοφανούς των Μανιχαίων αναβλαστήσεως, τον λόγον της περί του άγιου Πτεύματος μυσταγωγίας, τὰς διαφόρους όμιλίας, τὸ Σύτταγμα τῶν κανόνων, τὸν Νομοκάνονα κτλ. (πρόλ. ἐκτὸς τῆς ἐν β 111 φιλολογίας και Φαβρικίου τόμ. 10 σελ. 670 και 11 σελ. 1.-Κωνστ. Οίχονόμ. περί τῶν Ο΄ έρμην. ἐν ᾿Αθήναις 1849, τόμ. 4 σελ. 732.— Δημητρ. Όρθοδ. Έλλ. ἐν Λειψία 1872, 1.—Ζάνου, Φώτιον τὸν Κων. σταντινουπόλεως, εν Κων/πόλει καὶ Έκκλ. Άλήθειαν έτος Β' φυλ. 1. 9. 13. 26 και Γ' φυλ. 2. 7. 11. 21. 33. 34. 43 και 51).—Πέτρος ό Σικελιώτης γνωστός ήμεν έκ της ιστορίας των Παυλικιανών, ήν Εγραψε μεταδάς είς Τεφρικήν έπι Βασιλείου του Μακεδόνος (Migne τόμ. 104).—Νικήτας ὁ Παφλαγων άκμάσας κατὰ τὸ 880, εἰς τῶν άσπονδοτέρων έχθρῶν τοῦ ίεροῦ Φωτίου· παρ' αὐτοῦ ἔχομεν 20 πανηγυρικούς, βlor του ιερου 'Irratlov, εξήγησιν των επων Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου καὶ ἄσματα (Migne 105).—Νικήτας ὁ Βυζάντιος άκμασας έπι των χρόνων του βασιλέως Μιχαήλ υίου Θεοφίλου ούτος έγραψε πολλά, έν οίς και έλεγχον της επιστολής της σταλείσης ύπὸ τοῦ ἄρχοντος των 'Αρμενίων, ἔκθεσιν κατασκενα. στικήν μετ' αποδείξεως του χριστιανικού δόγματος έκ κοινών έννοιῶν και άλλα (ιδ. Migne τόμ. 105 και Δημητρ. 'Ορθ. Έλλ. σελ. 3).— Ίωσηφ ὁ ύμτογράφος, ἀχμάζων περί τὰ μέσα του Θ΄ αίωνος και γνωστός ήμιν έκ των λαμπρών αὐτοῦ κανόνων (Migne τόμ. 105 καὶ Κωνστ. Οἰκονόμ. ἔν ἀν. σελ. 761).—Λέων ὁ Σοφός, υίὸς

και διάδογος Βασιλείου του Μακεδόνος (886-911), ἀποκτήσας μεγάλην φήμην διά την ύπες των γραμμάτων μέριμναν, ώς και τὰ ίδια συγγράμματα. Έκτος των στρατιωτικών και νομικών αύτου συγγραμμάτων συνέγραψε καί 33 λόγους καί έγκώμια, ύμνους καί άσματα, στίγους ιαμβικούς και έπιγραμματα· είς αυτόν άποδίδονται και 17 χρησιιοί περί της τύχης της Κωνσταντινουπόλεως (Migne 107).—Κωνσταντίνος ὁ Πορφυρογέννητος, υίὸς Λέοντος του Σορού, σορός και αύτος και μεγάλως συντελέσας είς τὴν άναλενλυτιν των Αυαππατων, εχ των μογγων αρτος απλλυαππατων άναρέρομεν την έπθεσιν της βασιλείου τάξεως, περί θεμάτων, νεαράς διαιάξεις, έξα τοιπειλάρια κτλ. (Nigne 112. 113.--Φαβρικίου 8, 1).—Βαρθολομαίος ὁ Ἐδεσσηνος, ἀκμάσας πιθανῶς κατὰ την Θ΄ έκατονταετηρίδα καὶ γράψας διάρορα κατὰ Σαρακηνῶν (Μίgne, 104).-Νικόλαος ὁ Μυστικός, πατριάργης Κωνσταντινουπόλεως τὸ 892, ἐπίσημος διὰ τὸν κατὰ τῆς τετραγαμίας του Λέοντος πόλεμον (§ 114, 1) και διὰ τὰς ἐπιστοιλύς, τὰς ὁποίας κατέλιτε (Migne, 111).—Συμεών ό μεταρραστής, ἀκμάτας κατὰ τὰς ἀρχάς του Ι' αίωνος και μέγας Λογοθέτη; ἐπὶ Κωνσταντίνου του Πορφυρογεννήτου χρηματίσας, ύρ'ού και παρωτρύνθη είς τὴν συγγραφὴν των βίων των άγίων· τὸ σύγγραμμα τούτο του Συμεών δέν είναι κατά πάντα ίδια αὐτοῦ ἐργασία, ἀλλὰ μᾶλλον ἐπεξεργασία καὶ παράφρασις άρχαιοτέρων ύπομνημάτων κατά Λέοντα τον 'Αλλάτιον μόνον οι 122 βίοι συνεγράρησαν ύπο του Συμεών, οι δε λοιποί 559 ύπ' άλλων· είς τὸν αὐτὸν Συμεών ἀποδίδονται καὶ 24 όμιλίαι, ας ήρανίσθη έχ των του Μ. Βασιλείου, έπιστολαί τινες, εὐχαὶ καὶ ή ἐπιτομή των κανόνων (Migne, 114-116).—Οικουμένιος ὁ Τρίκ. κης, άκμάσας κατά τον Ι΄ αίωνα και έπισημος διά τά υπομνήματα αύτου είς τὰς Πράξεις, τὰς ἐπιστο. Ιὰς του Παύλου, τὰς καθο. ιικάς και την αποκάλυψιν, καιτοι κυρίως ακολουθεί τοις πρό αυτου έρμηνευταϊς (Migne, 118 και 119). — Μιχαη ι ὁ Κηρουλάριος, πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως άπό του 1043-58, γενναΐος καί άοιδιμος πρόμαχος της Όρθοδοξίας (δ 114, 2. 3). παρ' αὐτοῦ ἔχομεν διαφόρους λόγους, ἐπιστολὰς καὶ τὸ κατά Λατίνων σημείωμα (Μί-(REKA. EXTOPIA, TOM. B'.)

gne, 120 καὶ Δημητρ. 'Ορθ. Έλλ. σελ. 5).—Νικήτας ὁ Στηθάτος, μοναχός και ήγούμενος έν τη μονή του Στουδίου και έπισημος πρόμαχος της 'Ορθοδοξίας. Έκτος 15 λόγων είς την έξαημερον καὶ πρακτικών κεφαλαίων έκατοντάδων τριών, ξγραψε και κατά τῶν καινοτομιών τών Λατίνων περὶ άζύμων, της ἐν σάββασι νηστείας, του γάμου των ιερέων, ώς και κανόνα είς τὸν άγιον Νικόλαον, ιάμβους κτλ. (Migne, 120 και Δημ. έν. άν. σελ. 7).—Συμεών ό ν έος θεολόγος, ήγούμενος της μονής του άγίου Μάμαντος έν Κωνσταντινουπόλει, διδάσκαλος του Στηθάτου καὶ ἐπίσημος διὰ τὰς θεολογικάς αύτου γνώσεις και την ρητορικήν δεινότητα. συνέγραψε 33 λόγους περὶ πίστεως καὶ βίους λαϊκῶν καὶ μοναχῶν, κεφάλαια πρακτικά, θεολογικά καὶ ἡθικά 152, βίβλον θείων ἐρώτων ἡ ίερωτ μελετώτ και διαφόρους ύμτους (Migne, 120). — Ίωάττης ό Μαυρι πους, ἐπίσκοπος Εὐχαίτων (1054) ἀνὴρ σορώτατος παρ' αὐτου έχομεν την είς τούς τρείς ιεράρχας άχολουθίαν, λόγους έγχωμιαστιχούς καὶ ὑπομνήματα ἐν στίγοις ἰαμβικοῖς (Migne, 120). Έν τέλει μνημονεύομεν και Λέοντος του 'Αχριδών και Πέτρου του 'Αντιο , είως ἐπισήμων ἐν τῆ ἰστορία του Σχίσματος (δ 114), του μὲν διὰ τὰ κατὰ Λατίνων συγγράμματα αύτου, του δὲ ἐπίσης διὰ τοιαυτα, ώς και διά την πρός τον Κηρουλάριον επιστολήν αυτου (Migne, 120 και Δημητρ. εν. άν. σελ. 6-7).

### B'. AYTIKH EKKAHZIA.

#### KETALAION A'.

#### EZAMAQZIZ TOY XPIZTIANIZMOY.

## § 126.

#### Ο ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ ΠΑΡΑ ΤΟΙΣ ΓΕΡΜΑΝΟΙΣ.

Πρόλ. Ἐπιστολ. Βουρατίου παρά Migne 89.—Willibaldi, Vita Bonifacii παρά Canisii 6, 2 σελ. 339.—Rettberg, K-G. Deutschlands Lpz. 1853.—Krafft, K-G. d. germ. Völker Brl. 1854.-Friedrich, K.G. Deutschlands, Bamb. 1867.—Ozanam, Études Germaniques, Paris 1872.—Hiemer, Einführ. d. Christenth. in d. deutsche Lande, Schaf. 1858.—Frantz, die evang. Verkundig. in Deutschland vor Karl. d. Grosse 1870. — Waitz, Deutsche Verfassungsgeschichte. - Nürnbergen, in fübing. Quart-schrift 1879,3. --Pfahler, St-Bonif. αὐτόθι, 1879, 1.—τοῦ αὐτοῦ St-Bonif. und seine Zeit, Regbs. 1880. - Seiters, Bonif. d. Apost. d. Deutsch. Mainz 1845. - Werner, Bonif. d. Ap. d. Deut. und die Romanisirung v. Mittel. Lpz. 1875. - Walter, Einf. d. Christenth. in Westf. Münst. 1830. - Funk, in Schlossers Archiv. 4.—Schaumann, Geschichte d. niedersächs. Völker, Götting. 1839.—Böttger, Einf. d. Christ. in Sachsen, Hann. 1859.—Fischer Bon. d. Ap. d. Deutsch. Lpz. 1881. - Ebrard, Bonifa. d. Zerstörer d. columb. Kirchenthums, Gütersl. 1882.—Neander K-G. τόμ. 5 σελ. 58.—Gieseler, K-G. τόμ. 2, 1 σελ. 20.—Gfórer, K-G. τόμ. 3, 1 σελ. 479.—Kurtz, Handb. d. K-G. τόμ. 2, 1 σελ. 138 και Lehrbuch Lpz. 1885, 2 Theil σελ. 25. — Mobler K-G. τόμ. 2 σελ. 78.— κτλ.

1. Ἡδη ἐν τῆ προηγουμένη περιόδω (§ 62, 5) εἴδομεν ὅτι ὁ Χριστιανισμὸς ἔρριψε τὰς ῥίζας αὐτοῦ πολλαχοῦ τῆς Γερμανίας, τὸ ἔργον ὅμως τοῦτο χυρίως συνετελέσθη χατὰ τὴν ἡμετέραν χαὶ δὴ διὰ τοῦ ἀγίου Βονιφατίου, τοῦ ἀποστόλου τῶν Γερμανῶν. Ὁ Βονιφάτιος χυρίως Βίμφριο χαλούμενος ἡν ἀγγλοσάξων γεννηθεὶς τὸ 680 χαὶ μεγάλως ἀναδειχθεὶς ἐν τῆ πατρίδι αὐτοῦ Κιρτών τῆς δυτικῆς Σαξονίας (Wessex) ἐν Ἁγγλία διὰ τὴν πρακτικὴν αὐτοῦ ἰχανότητα· χινούμενος ὅμως ὑπὸ τοῦ ζήλου πρὸς διάδοσιν τοῦ Χριστια-

νισμού διήλθε τὸν πορθμόν και ήλθεν είς τὴν χώραν τῶν Φρείζων τὸ 716, καίτοι ἡναγκάσθη νὰ ἀναγωρήση ἐκείθεν ἕνεκα τοῦ πολέμου, είς δν διετέλει ο ήγεμων τής γώρας πρός Κάρολον τον Μαρτέλλον άλλα το 718 διέθη πάλιν τον πορθμόν και έλθων είς την 'Ρώμην, ξλαβε παρά Γρηγορίου του Β΄ (714-31) την πληρεξουσιότητα είς τὸ ἔργον τοῦ χηρύγματος τοῦ Εὐαγγελίου παρὰ τοῖς Γερμανοῖς ὁ πάπας υπέδειξεν αυτώ χυρίως την Θυριγγίαν και τους Φράγκους, άλλ' ὁ Βονιφάτιος μετέδη πάλιν παρά τοῖς Φρείζοις καὶ ὑπεστήριξεν έκει έπι τρία έτη τον άγιον Βιλλιπρότ, έκειθεν δὲ το 722 άπηλθεν είς τὸ ἄνω Εσσεν, ἔνθα ἐντὸς μικροῦ γρόνου ἐπέστρεψεν είς Χριστὸν χιλιαδας. Ὁ Βονιφάτιος ἀναγγείλας τῷ πάπα τὴν ἐνέργειαν αὐτοῦ προσεκλήθη είς Υώμην το 723 και ομόσας τον είς την ρωμαϊκήν έδραν όρχον έχειροτονήθη τιτουλάριος έπίσχοπος της Γερμανίας (episcopus regionarius) και άπεστάλη πρὸς Κάρολον τὸν Μαρτέλλον μετ' ἐπιστολῶν τοῦ πάπα. Οὕτως ὁ Βονιφάτιος ὑποστηριζόμενος ὑπὸ τοῦ ἡγεμόνος τῶν Φράγχων μετέδη πάλιν εἰς Εσσεν, ὅπου διὰ της ίδιας χειρός καταστρέψας άργαιαν τινὰ δρῦν, ην ἐλάτρευον οί έγχώριοι (724) συγκατέστρεψε και την είδωλολατρείαν εν τη καρδία αύτης και μετέδη είς θυριγγίαν, οπου ίδιως επολέμησε τους Κολιδαίους (δ 62, 4) και κατώρθωσε να κερδήση την χώραν ύπερ της 'Ρώμης' ταυτα πάντα ἀνήγγειλεν ὁ Βονιφάτιος Γρηγορίφ τῷ Γ' (731-41), όστις άνταμείδων αὐτὸν διὰ τὴν ἐνέργειαν αὐτοῦ ἀπέστειλε τὸ ἀρχιεπισχοπιχὸν ώμοφόριον (pallium) μετὰ της ἀδείας δπως πανταχού της Γερμανίας ίδρύη ἐπισκοπὰς καὶ χειροτονή ἐπισχόπους. Ούτως έπι 10 έτη έργασθείς έπιτυγως έν θυριγγία, έστράφη είς Bavaplar, όθεν μετά διετή ενέργειαν μετέδη το 737 το τρίτον είς Ῥώμην, πιθανῶς ΐνα συνεννοηθη μετὰ τοῦ πάπα περί διαρρυθμίσεως της γερμανικής έκκλησίας έκ 'Ρώμης έπιστρέψας ὁ Βονιφάτιος, τὸ μὲν πρῶτον μετέδη εἰς Βαυαρίαν καὶ διωργάνωσε τὴν αὐτόθι ἐκκλησίαν εἰς ¼ ἐπισκοπάς, εἶτα δὲ εἰς Θυριγγίαν, ἔνθα ἔπραξε τὸ αὐτό. ᾿Αλλ' ὁ θάνατος Καρόλου του Μαρτέλλου (741) κατέστησε την ένέργειαν αὐτοῦ ἀποτελεσματικωτέραν, διότι ὑποστηριζόμενος υπό των υίων αυτου Καρλομάντου και Πιπίτου μετέβη είς

τάς φραγκικάς ἐκκλησίας, ἀπήλλαξεν αὐτάς τῶν Κολιδαίων καὶ έπὶ τέλους ἔλαδε μέρος εἰς τὴν ὑπὸ τοῦ Καρλομάννου, ἡγεμόνος της άνατολικης Γαλλίας (Austrien) το 742 συγκροτηθείσαν γερμαrixηr σύνοδον (consilium germanicum), ἔνθα ἀποκατέστη ἡ ἐκκλησιαστική εὐταζία. μετά εν έτος συνεκροτήθη δευτέρχ σύνοδος έν Λιπτίταις, ἐπικυρώσασα τὰς ἀποράσεις τῆς πρώτης, ἀμφοτέρων δὲ των συνόδων τούτων τους κανόνας ὁ Καρλομάννος ἀνύψωσεν εἰς νόμους του χράτους. χατά δὲ τὸ 744 ὁ Βονιράτιος ιδρύσας τὸ περίφημον μοναστήριον της Φούλδης κατέστησεν αυτό κέντρον και φυτώριον τοῦ μοναχιχοῦ βίου καὶ τῶν γραμμάτων ἐν Γερμανία. "Ηδη δὲ κατά τὸ αὐτὸ ἔτος ἡλθεν είς διαπραγματεύσεις καὶ μετά τοῦ Πιπίνου, τοῦ ἡγεμόνος της δυτικής Γαλλίας (Neustrien) πρὸς διοργανισμόν των έντασθα έκκλησιών, πρός τουτο δέ συγκροτηθείσης της έν Σουεσσιώνι (Soissons) συνόδου καθωρίσθησαν τρεζς μητροπολιτικοί θρόνοι, κατά δὲ τὸ 745 ὑπὸ κοινῆς συνόδου τῶν δύο ἡγεμόνων καθαιρεθέντος του έπισχόπου Μογουντίας η Μογουντιαχού (Mainz) έξελέγη ὁ Βονιφάτιος. Οὕτως ἐπιτυχῶς εἰργάσθη ὁ Βονιφάτιος ὡς ἀπόστολος των Γερμανών και διαρρυθμιστής των έκκλησιών αὐτών, ἐπὶ τέλους δὲ τὸ 754 ὡς διάδοχον αὐτοῦ ἐκλεξάμενος τὸν μαθητὴν Λοῦλλου, ὁ ίδιος μετέδη εἰς τὴν χώραν τῶν Φρείζων ἐνταῦθα ἐνήργησεν έπί εν έτος, περιώδευσε τὴν γώραν, ἐδάπτισε πολλούς, ἀλλ' ἐπὶ τέλους προσδληθείς ύπο άγρίων έθνικῶν ἀπέθανε το 755, γενόμενος μέν τη άληθεία μέγας άπόστολος των Γερμανών, συντελέσας όμως είς την παρακώλυσιν τζε άναπτύξεως του έθνικου αὐτῶν βίου καὶ εἰς τὰν ύπαγωγήν αὐτῶν ύπὸ τὸν ῥωμαϊκὸν ζυγόν.

2. Έθνικοὶ ἔτι κατὰ τὰς ἀρχὰς τῆς ἡμετέρας περιόδου ἡσαν καὶ οἱ Σάξονες, κατοικοῦντες ἐν τοῖς βορειοδυτικοῖς τῆς Γερμανίας, καίτοι ἡδη περὶ τὰ τέλη τῆς προηγουμένης περιόδου ἤνεγκον παρ' αὐτοῖς τὸν σπόρον τοῦ Εὐαγγελίου δύο μοναχοὶ ἔΕθαλδ, κατασφαγέντες οἰκτρῶς τὸ 691. Ὁ Βονιφάτιος εἶχε πάντοτε ὑπ' ἄψιν τὸν λαὸν τοῦτον καὶ πρὸς τοῦτο ἴσως ἐν τοῖς ὁρίοις αὐτῶν ἴδρυσε τὸ μοναστήριον Φούλδα, δὲν ἔπραζεν ὅμως πλέον τι ὅ,τι ὅμως δὲν κατώρθωσεν ὁ Βονιφάτιος, ἔπετεύχθη διὰ τοῦ ξίφους Καρόλου τοῦ Μεγάλου (768-

814), όστις ώς πολιτικήν ἀνάγκην έθεώρησε την ὑποταγήν τῶν Σαζόνων επειδή δικως ούτε ή ύποταγή εξησφαλίζετο άνευ της χριστιανίσεως αὐτῶν, οὕτε αὕτη ἄνευ ἐχείνης, διὰ τοῦτο ἀνέλαδε μαχρὸν πρὸς αὐτοὺς πόλεμον (772-804), ἐν ῷ χυριεύσας τὸ ὀχυρὸν αὐτῶν φρούριον Eresburg και καταστρέψας το μέγα παρ' αὐτοῖς τιμώμενον είδωλον Erminsul κατώρθωτε την πολλαγού διάδοσιν του εύαγγελίου άλλά μετά την άποχώρησιν των Φράγχων οι Σάξονες κατέστρεψαν πάσαν αὐτῶν ἐνέργειαν, καίτοι δὲ κατά τι πολιτικόν συμδούλιον το 777 ύπεγρεώθησαν να μείνωσι πιστοί είς τὸν Χριστιανισμὸν καὶ τοὺς Φράγκους, ἐπαναστατήσαντες διως ἐπὶ του ήγεμόνος αὐτῶν Βίττεκιντ κατέστρεψαν τὸν φραγκικὸν στρατόν, τους έερεις κατέσφαζαν και τους ναούς κατερήμωσαν δ Κάρολος έξεδικήθη αὐτούς μετ' όλίγον ἀποκεραλίσας 4,500, έξέδωδωχε δὲ χαὶ αὐστηρὰ διατάγματα, ἀπαιτῶν τὴν ὑποταγὴν εἰς τοὺς πολιτιχούς και έκκλησιαστικούς νόμους. τότε οι άρχηγοι των Σαξόνων Βίετε είντ καὶ 'Αλδιών βλέποντες το μάταιον της άντιστάσεως αὐτῶν ἐδαπτίσθησαν τὸ 785 ἐν τούτοις οἱ Σάξονες ἐξηκολούθουν έπαναστατούντες, μέχρις οὐ ὁ Κάρολος τὸ 804 μετώχισε 10,000 σαξονικάς οίκογενείας, διωργάνωσεν έν τη χώρα 8 έπισκοπάς καὶ ουτως έδραίωσε παρ' αύτοῖς τὸν Χριστιανισμόν.

3. Έπίσης μετ' έπιμονής άντέτεινον είς την διάδοτιν του Χριστιανισμού και οί έν τοις βορείοις και βορειοανατολικοίς μέρεσι της Γερμανίας οίχουντες Βένδοι, χαταγωγής σλαυϊκής, διαιρούμενοι είς τὰς χυρίως φυλάς των 'Οδοτρίτων (έν τῷ σημερινῷ Χόλσταϊν καὶ Μεκλεμδούργω), τῶν Βίλτσων (μεταξύ τοῦ "Αλδιος καὶ Βιάδρου ποταμοῦ), τῶν Πομμερανῶν (ἀπὸ τοῦ Βιάδρου μέχρι τοῦ Βιστούλα) καὶ τῶν Σέρβων η Σόρβων (πρὸς νότον ἐν Σαξονία). Ἡδη Κάρολος ὁ Μ. κατενίκησε πολλάκις τὰ βενδικὰ ταῦτα οῦλα καὶ ὑπεχρέωσεν εἰς την άποδοχην του Χριστιανισμού, Έρρικος δὲ ὁ Α΄ (919-36) καὶ " $\theta$ ων ὁ A' (936—73) ὑπέταξαν αὐτά, μάλιστα ὁ τελευτατος ϊδρυσε πολλαχού διαφόρους έπισκοπάς και την άρχιεπισκοπήν του Μαγδεδούργου (968). άλλα το μεν ή απώλεια της εθνικής αύτων ελευθερίας, το δε αι καταπιέσεις των Γερμανών ηνάγκαζον αυτά

νὰ μισῶσι τὴν χριστιανικὴν πίστιν, διὰ τοῦτο πολλάκις ἐπανεστάτουν ἐπανάστασίς τις μάλιστα τῶν 'Οδοτρίτων τὸ 983 κατέστρεψε πάντα τὰ χριστιανικὰ ἔργα. ὁ ἔγγονος τοῦ διεγείραντος τὴν ἐπανάστασιν Γότισαλκος ἡν χριστιανὸς καὶ ἀνετράφη ἔν τινι μοναστηρίφ, ἐξερεθισθεὶς ὅμως ἐκ τοῦ φόνου τοῦ πατρὸς αὐτοῦ, ἐγκαταλείπει τὸ μοναστήριον τὸ 1032, ἀπορρίπτει τὸν χριστιανισμὸν καὶ διεγείρει τρομερὸν διωγμὸν κατά τε τοῦ Χριστιανισμοῦ καὶ τῶν Γερμανῶν ἀλλὰ μετ ὁλίγον μετανοήσας ἰδρύει τὸ μέγα βενδικὸν κράτος (1045) καὶ μετὰ θερμοῦ ζήλου διαδίδει τὸν Χριστιανισμόν ἐν τούτοις οἱ ἰθνικοὶ Βένδοι ἐπαναστατήσαντες, αὐτόν τε ἐφόνευσαν, ὡς φίλον τῶν Γερμανῶν καὶ τὸ χριστιανικὸν αὐτοῦ ἔργον κατέστρεψαν (1066) πρῶλ. Giesebrecht, Wendische Geschichten, Brl. 1843.— Wiggers, K-G. Mecklenburgs, Parchim 1840. — Winter, Zur Geschichte d. Wendenlands Brl. 1865).

4. Κατά τὴν περίοδον ταύτην προσειλαύσθησαν είς τὸν Χριστιανισμόν και οι Καραντανοί, φυλής σλαυϊκής και οι "Αβαροι. 'Ο ήγεμών τῶν Καραντανῶν Βορούθ πιεζόμενος ὑπὸ τῶν ᾿Αδάρων ἐπεκαλέσθη το 748 την βρήθειαν του δρυκός της Βαυαρίας Θασσίλου του Β΄, δ δὲ ἀνεψιὸς αὐτοῦ Σειτουμάρ ἀνατραρεὶς χριστιανικώς ἐν Βαυαρία εισήγαγε τον Χριστιανισμόν έν τη χώρα αύτου. 'Αλλά μετά την πτωτιν του Θατπίλου περιελθούτης της Καραντανίας ύπο την κυριαρχίαν των Φράγκων (788), Κάρολος ὁ Μ. ἐπεξέτεινε τὰς κατακτήσεις αύτου και έπι των Αβάρων, ο δε επίσκοπος της Σαλισδούργης "Αρνων κατώρθωσε να διαδώση και παρ' αύτοις τον Χριστιανισμόν κατά το 796 ο ήγεμων των Αδάρων Τούδων μετά μεγάλης ἀκολουθίας ήλθεν είς 'Ακυίσγρανον καὶ ἐδέχθη τὸ βάπτισμα, ἀκολούθως δὲ καὶ πάσα ἡ χώρα αυτοῦ ἐπέστρεψεν εἰς Χριστόν εν τούτοις κατά τὸν θ΄ αἰῶνκ ἐξαρανίζονται ἐκ τῆς Ιστορίας οἱ "Αβαροι (πρελ. Zeissberg, Arno Erzbischof von Salzb. in d. Sitzungsbericht. d. wiener Akad. τόμ. 43, σελ. 305),

### § 127.

#### Ο ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ ΠΑΡΑ ΤΟΙΣ ΣΚΑΝΔΙΝΑΥΟΙΣ.

Πρόλ. Pondoppidan, Annales Ecclesiae Daniae, Hafn. 1741.—Münter, K-G. von Dänen u. Norwegen Lpz. 1823.—Michelsen, Schleswig-holst. K-G. Kiel 1873. — Maurer, die Bekehrung d. norweg. Stammes z. Christ. Münch. 1856.—Dehio, Geschichte d. Erzbisth. Hamb-Bremen Brl. 1875.—Dahlmann, Geschichte von Dänen. Hamb. 1840. — Geijer, Gesch. v. Schweden Hamb. 1833. — Βιογραφίας τοῦ ᾿Ανσγάρου ὑπὸ Kruse, Alnona 1813. — Krummacher, Bremen 1828. — Krafft, Hamb. 1840. — Daniel, Halle 1842.—Tappehorn, Münst. 1863.—Lentz, Hamb. 1865.—Foss, d. Anfaenge d. nord. Mission Brl. 1882.—Neander K-G. 6, σελ. 1.—xαὶ τοῦ αὐτοῦ Denkwūrdigkeiten 111, 2. — Gförer K-G. 3, 794—1288.—Gieseler K-G. Τόμ. 2, σελ. 347. — Möhler K-G. τόμ. 2, σελ. 95.—Kurtz, Lehrbuch 1, 2 σελ. 34.—xαὶ 91 χτλ.

1. "Ηδη έπὶ Καρόλου του Μ. οι Φράγκοι ἐπεγείρησαν νὰ διαδώσωσι τὸν Χριστιανισμὸν ἐν τῆ σκανδιναυϊκῆ χερσονήσφ, ἀλλ' ἀπέτυγον ότε όμως έπι Λουδοβίχου του Εύσεβους (814) αι σγέσεις των Φράγκων πρὸς τοὺς Δανοὺς καὶ δὴ πρὸς τὸν ἡγεμόνα τῆς Ἰουτλανδίας Αράλδον εγένοντο φιλικώτεραι, τότε ἀπεστάλη τὸ 823 ὁ άρχιεπίσχοπος 'Ρήμων "Εδων, έπιχυρωθείς καὶ ύπό του πάπα ΙΙασχάλη του Α΄, όστις ἐπιστρέψας είς Χριστὸν πολλούς ἐπανήλθε μετ' όλίγον φέρων καὶ πολλούς νέους, ὅπως καταστήση αὐτούς διδασκάλους του λαού αὐτῶν κατὰ δὲ τὸ 826 ὁ Αράλδος ἀπορασίσας νὰ δεχθή τὸν Χριστιανισμόν ἔρχεται είς Μογουντίαν, βαπτίζεται καὶ παραλαμβάνει μεθ' έαυτοῦ κατὰ σύστασιν τοῦ αὐτοκράτορος Λουδοδίκου του Εύσεδους τον κυρίως απόστο.lor του Βορρά "Arayapor. Ούτος έγεννήθη το 801, ανατραφείς δέ έν τοις μοναστηρίοις τής παλαιάς και νέας Κορβείας πρωίμως ήδη έπεδείκνυτο τον ύπερ του εύχγγελίου ζήλον αύτου, ήδη δὲ ἐπιληρθείς της εὐχαιρίας ἔρχεται μετά του 'Αράλδου είς 'Ιουτλανδίαν και έν μέσφ πολλών δυσχερειών κατορθο! να ίδρύση εν τῷ σημερινῷ Σλέσδιγ (827) σχολήν, δπως τοιουτοτρόπως μορφώση διδασχάλους του λαου. άλλά δυστυχώς δι' αὐτὸν ὁ Αράλδος ἀπεδιώχθη (828), ὁ δὲ "Ανσγαρος δραξάμενος εὐκαιρίας τινός μεταβαίνει είς Σουηδίαν (830), ένθα ύπηρχον διάροροι

χριστιανοί έμποροι, γίνεται δεκτός ύπό του βασιλέως της χώρας Βιέρνου και κατορθώσας να έλκύση είς Χριστόν τον Επαρχον της πόλεως Βίρχας Έριγάρον, τίθησιν ούτω τὰ πρώτα θεμέλια της σουςδικής έκκλησίας. Ὁ "Ανσγαρος πρὸς έδραίωσιν της έκκλησίας μεταδαίνει το 832 είς Γερμανίαν, ο δε Λουδοδίκος πρός τον σκοπόν τούτον ίδρύει την άρχιεπισκοπήν του 'Αμιδούργου και ώς άρχιεπίσκοπον όριζει τὸν "Ανσγαρον (834) ενταύθα ούτος ενήργησεν άποτελεσματικώς έπὶ πολλὰ έτη, άλλὰ δυστυχώς ἀποθνήσκει τὸ 840 ὁ Λουδοδίκος, ο 'Αράλδος εκπίπτει της χριστιανικής πίστεως, ci έν Σουηδία χήρυχες του Εύχγγελίου εκδιώχονται και οι Νορμανδοί έπιτεθέντες κατά του Άμβούργου καταστρέφουσι το ἔργον του Άνσγάρου είς ἐπίμετρον τούτων ὁ αὐτοκράτωρ Κάρολος ὁ Φαλακρὸς δείκνυται δυσμενής πρός αὐτόν, ώς καὶ ὁ ἐπίσκοπος Βρέμεν καὶ ὁ "Ανσγαρος έπι μαχρόν διετέλει έν άθλια χαταστάσει έπι τέλους το 846 ύπο Λουδοβίχου του γερμανού διωρίσθη επίσχοπος Βρέμεν, μετά της πόλεως δε ταύτης μόλις το 864 ο πάπας Νικόλαος ο Α΄ συνέδεσε τὰ λείψανα τζε ἐπισκοπζε τοῦ 'Αμβούργου καὶ οὕτω κατηρτίσθη μία μητρόπολις διά τὸν Βορράν. Έν τῷ μεταξύ ὅμως ὁ ἀπόστολος του Βορρά είργάζετο άνενδότως έν τῷ κηρύγματι του Εύαγγελίου. Έν Δανία ήρχε τότε ὁ Εριχ Α΄, διὰ τζε εὐνοίας τοῦ ὁποίου κατώρθωσε να ίδρύση εν Σλέσδιγ έκκλησίαν δυστυχώς ο ήγεμων ούτος έφονεύθη το 854, μετ' αύτον δ' ήρξεν άνόμως 'Ιύδι τις, όπτις έχινησε τρομερόν κατά των γριστιανών διωγμόν εὐτυχώς μετά εν έτος έλαδε την άρχην Εριχ ο Β΄ έπι του οποίου ο "Ανσγαρος μετ' έπιτυχίας έξηκολούθησε τὸ έργον αὐτοῦ. ὁμαως εἰργάσθη καὶ ὑπὲρ τής Σουηδίας, όπου καταστραφέντος του προηγουμένου αὐτοῦ ἔργου, μετέδη δ ίδιος το 850, έχει δε κατορθώτας να τύχη της εύνοιας του βασιλέως "Ολαφ, ιδρυσεν έκκλησίαν και συστήσας την περί του έργου μέριμναν είς τινα Έριμβέρτον, άνεγώρησεν. Ὁ "Ανσγαρος ἀπέθανε το 865, χωρίς να ἐπιζήση τὴν διὰ του Χριστιανισμού ὑπερνίχησιν του έθνισμου.

2. Μετὰ τὸν θάνατον τοῦ ᾿Ανσγάρου τὸ ἔργον τῆς χριστιανίσεως τῆς σκανδιναυἴκῆς χερσονήσου περιωρίζετο ὑπὸ τῶν Νορμανθῶν, οἶ-

τινες κατὰ τὸν  $\theta'$  καὶ  $\mathbf{I}'$  αἰῶνα ἐλεηλάτουν ἀπάσας τὰς παραλίας. ούδὲν ήττον διιως οι Νορμανδοί ἀποχαθιστάμενοι είς χριστιανικάς χώρας, ώς π. χ. τὸ 912 ἐν Γαλλία και ἀκολούθως ἐν 'Αγγλία, ἐδέχοντο ένταθθα τὸν Χριστιανισμόν καὶ ἐπιστρέφοντες μετὰ ταθτα είς τὴν πατρίδα αὐτῶν συνεχόμιζον καὶ τοῦτον. Ἐν Δανία καίτοι ὁ βασιλεύς Γόρμι ο πρεσθύτερος ήν διώχτης του Ευαγγελίου, ήττηθείς όμως το 934 ύπο του γερμανου βασιλέως Έρρικου του Α΄, έδειχθη εύνους τοις χριστιανοίς και διά τούτο δ έπισκοπος Βρέμεν Ούννι έπωρελούμενος της άνεξιθρητκείας ταύτης ένήργησε θαυμασίως ύπερ του Ευαγγελίου. 'Ο διάδοχος του Γόρμ, 'Αράλδος (941-968) έδαπτίσθη τὸ 965, ἀλλ' ὁ υίὸς αὐτοῦ  $\Sigma 6$ ὲν καίτοι ἐπίσης γριστιανὸς έξηγέρθη κατά του πατρός αύτου και έρόνευσε το 968. ήδη ο Σδέν έπὶ κεραλής της έθνικης μερίδος κατεπίεζε τον Χριστιανισμόν, άλλ' άπο του 998 διετέθη εύμενῶς προς αύτον και ύπεστήριζε μέχρι του θανάτου αύτου 1014· χυρίως δμως ή ἐν Δανία ἐχχλησία ἐστερεώθη έπὶ τοῦ υίοῦ αὐτοῦ Κνούτου τοῦ Μ. (1014-1035), ὅστις συνενώσας την  $\Delta$ ανίαν μετά της ύπο του πατρός αύτου κατακτηθείσης ' $A_{Y^-}$ γλίας (1013), προσεκάλεσεν έκειθεν ίερεις, ιδρυσεν έκκλησίας και έπισχοπάς και άνεκαιν:σε τάς καταστραφείσας, τὸ δὲ 1026 ἐλθών εἰς 'Ρώμην συνεδέθη μετά του έν τη Δύσει γριστιανικού κέντρου. άπό της έποχής έχείνης ή Δανία ήριθμεϊτο έν τοις χριστιανιχοίς χράτεσιν. Κατ' άρχας και εν Σουηδία ενήργησεν ό επίσκοπος Βρέμεν Ουννε († 1036) άγγλος δέ τις κήρυξ του Εὐαγγελίου κατώρθωσε νὰ βαπτίση τὸν ήγεμόνα της χώρας "Ολαφ († 1024), δστις μετά μεγάλου ζήλου ύπεστήριζε τὴν διάδοσιν του Εὐαγγελίου και συνέστησε τὴν πρώτην τής σουηδικής έκκλησίας έπισκοπήν έν Σκύρα· έπίσης καί ό υίὸς αὐτοῦ Ίγγε, καίτοι ἐλιθοδολήθη ὑπὸ τῶν ἐν Οὐψάλη ἐθνικῶν καὶ ἐδιώχθη ὑπὸ τοῦ ἐθνικοῦ αὐτοῦ γαμβροῦ, κατώρθωσεν ὅμως μετὰ τρία έτη νὰ ὑπερισγύση καὶ ἀποκαταστήση τὸν Χριστιανισμόν κυρίως όμως το Ευαγγέλιον έχράτησεν έν Σουηδία έπι του βασιλέως Έριχου του άγιου († 1160).

3. Καίτοι και πρότερον έτι οι Νυρβηγοί έλαβον γνώσιν του Χριστιανισμού διά χριστιανών αίχμαλώτων, κυρίως όμως κατά τὸν Ι΄

αίῶνα ἐγένετο ἀπόπειρα τῆς παρ' αὐτοῖς εἰσαγωγῆς τοῦ Εὐαγγελίου. Ό πρῶτος χριστιανὸς ἡγεμών τῆς Νορδηγίας ἡν Χάκων ὁ ἀγαθὸς (934-61), ὅστις βαπτισθεὶς καὶ ἀνατραρεὶς χριστιανικῶς ἐν 'Αγγλία, πολλάκις μὲν προέτεινε τῷ λαῷ αὐτοῦ νὰ δεχθἢ τὸν Χριστιανισμόν, ἀλλ' οὐτος δὲν ἐδέχθη τοῦτο, μάλιστα τὸ 945 ἡνάγκασαν αὐτὸν να λάδη μέρος εἰς ἐθνικήν τινα τελετήν· χριστιανὸς ἡν καὶ ὁ βασιλεὺς. Όλαφ Τρύγδεζον (995-1000), ὅστις μέγαν ἐπεδείξατο ζήλον πρὸς ἐδραίωσιν τῆς χριστιανικῆς ἐκκλησίας· τοῖς ἔχνεσιν αὐτοῦ ἡκολούθησε καὶ 'Όλαφ ὁ παχὺς (1014-30), ὅστις πρὸς χριστιάνιτιν τῆς χώρας μετεχειρίζετο καὶ βίαια μέσα· ἀλλ' οἱ ἐχθροὶ αὐτοῦ συνομόσαντες κατ' αὐτοῦ προσεκάλεσαν τὸν βατιλέα τῶν Δανῶν Κνοττον καὶ παρέδωκαν αὐτῷ πᾶσαν τὴν χώραν· ἀλλ' ἤδη τὸ 1031 ὁ λαὸς ἀνεκήρυξεν αὐτὸν ἄγιον, ὁ δὲ υἰὸς αὐτοῦ Μίγνος ὁ ἀγαθὸς ἐπωρελούμενος τοῦ ζήλου τούτου ἀπεδίωξε τοὺς Δανοὺς (1035) καὶ οὕτως ἐστερεώθη ἐς ἀεὶ ἡ χριστιανικὴ θρησκεία.

4. Κατά τούς χρόνους τούτους ὁ Χριστιανισμός εἰσέδυσε καὶ ἔτι βορειότερον είς 'Ισλανδίαν, ήτις άνακαλυρθεϊσα το 862 ύπο των Νορδηγῶν ἀπωχίσθη ὑπ' αὐτῶν· κατὰ τὴν παράδοσιν ὁ πρῶτος ἐνεργήσας ένταθθα είναι ίσλανδός τις Θωρβάλδος, όστις βαπτισθείς ύπό τινος γερμανού Φριδερίκου, ήλθεν είς την πατρίδα αύτου, άλλ' αί ένέργειαι αύτου δέν έστέρθησαν ύπο έπιτυχίας. Κυρίως όμως έν Ίσλανδία πρός διάδοσιν του Εύχγγελίου ένήργησεν ο βασιλεύς της Νορδηγίας "Ολαφ Τρόγβεζον, όστις άποτυχών κατά την πρώτην αὐτου προσηλυτιστικήν έκστρατείαν (996), άνέλαδε καί δευτέραν (997-99), καθ' ἢν πολλούς τῶν κατοίχων ἐπέστρεψεν εἰς Χριστόν, μετ' ὁλίγον δὲ καὶ ἄπαντες οι κάτοικοι ἐδαπτίσθηταν, χωρὶς ὅμως νὰ ἀποβάλωτιν δλως και τὰς ἐθνικὰς αὐτῶν συνηθείας. τὰ σπέρματα ταῦτα του έθνισμού κατεστράρησαν τελείως έπι "O.lag. του παχέος. Τὸ Εὐαγγέλιον μετερυτεύθη καὶ ἐν Γροκλανδία, ἤτις ἀνακαλυφθείσα τὸ 985 τὸν Χριστιανισμὸν αὐτῆς ὁρείλει ἐπίσης εἰς "Ολαφ τὸν Tρύγδεζον, ενεργήσαντα έκει διά τινος Λάιφ. Οι κάτρικοι της Γροιλανδίας εὐκόλως ἐδέχθησαν τὸ βάπτισμα, περί τὰ μέσα δὲ τοῦ ΙΑ΄ αἰωνος ἀπέστειλεν ένταυθα ἀποστόλους και ὁ ἐπίσκοπος 'Αμιδούργου 'Α- δαλβέρτος, ή δὲ χώρα ὑπέχειτο ἐχκλησιαστικῶς εἰς αὐτόν ἡ ἐχκλησία τῆς Γροιλανδίας ἤχμαζεν ἐπὶ 400 ἔτη, ὅτε δὲ τὸ 1408 ἐπεσχέρθη αὐτὴν ὁ νέος αὐτῆς ἐπίσκοπος εὐρεν αὐτὴν περιδεδλημμένην ὑπὸ παγετῶν. Ὁ ἄνω ῥηθεὶς Λάϊρ ἀνεκάλυψε πρὸς δυσμὰς τὴν Βικλανδίαν, ἔνθα κατὰ τὸν ΙΒ΄ αἰῶνα ἐχήρυξε τὸ Εὐαγγέλιον γροιλανδός τις ἐπίσκοπος Ἐρίχος (πρόλ. Κ. Maurer, Island. München 1874).

## § 128.

### Ο ΜΩΑΜΕΘΑΝΙΣΜΟΣ ΕΝ ΤΗ: ΔΥΣΕΙ.

- Πιβάλ. R. Dozy, Les Musulmans d'Espagne, Leyd. 1861.—Aschbach, Geschichte d. Ommaijaden in Spanien, Frkf. 1829.—Lemke, Geschichte v. Spanien Hamb. 1831. 44. Gams, K-G. von Spanien Regsb. 1862.—Baudissin, Eulogius und Alvarus, Lpz. 1873.—Neander K-G. τόμ. 5 σελ. 108. Ritter K-G. τόμ. 1 σελ. 279 καὶ Kurtz Hand. d. K-G. τόμ. 1, 2 καὶ 2, 1 κτλ.
- 1. Έν τῷ πρώτφ τόμφ της παρούσης ιστορίας (δ 63, 1) είδομεν τὰς μεγάλας κατακτήσεις του Μωαιιεθανισμού ἐν 'Ανατολή, ήδη όμως κατά τὰ πρώτα έτη του όγδόου αίῶνος έθηκε τὸν πόδα αὐτου καὶ ἐν τῆ Δύσει. Οι "Αραβες δηλ. κυριεύσαντες τὸ 665 τὴν  ${\it Bap6a}$ ρίαν, προσεκλήθησαν το 711 είς Ισπανίαν ένεκα έριδος ἐπισυμβάσης έν τὴ βασιλικῆ οἰκογενεία. ὁ στρατηγὸς τῶν ᾿Αράδων Μουσὰ μετὰ 12,000 στρατού και της προσκαλεσάσης αυτόν μερίδος κατενίκησε τούς Ισπανούς (90,000) ἐν τῆ παρὰ τὴν Xeres de la Frontera μάχη (711), ἀχολούθως δὲ ἐπελθών μετὰ νέου στρατοῦ χατώρθωσεν έντὸς πέντε έτῶν νὰ καταστρέψη τὴν κυριαρχίαν τῶν Οὐεσιγότθων και να κυριεύση την χώραν, ήτις προσετέθη είς το μέγα καλιφάτον των 'Ομμαγιαδών, έγον την έδραν αύτου έν Δαμασκώ. 'Αλλ' ήδη το 732 ο στρατηγός των 'Αράδων 'Αβδερραχμάν διήλθε τὰ Πυρηναΐα, ἐνίχησε τὸν δοῦκα της Ακουϊτανίας, ἐκυρίευσε τὰ Ποάτειρα καὶ διηυθύνθη πρὸς τὰ Τούρονα· τότε Κάρο.log ὁ Μαρτέλλος συγχροτήσας την μεταξύ των δύο τούτων πόλεων μάχην, ἐνίκησε τὸν ᾿Αδδερραγμάν· ἔκτοτε οἱ ϶Αραδες περιφρίσθησαν εν Ίσπανία, ότε δε το 750 κατεστράφη το καλιφάτον των

'Ομμαγιαδών ύπο των 'Αβασσιδών, 'Αβδερραχμάν ο Α' έλθών είς Ίσπανίαν συνέστησε τὸ καλιράτον της Κορδούης (756), τὸ ὁποῖον μεγάλως ήχιασε κατά τὰς τέχνας καὶ ἐπιστήμας καὶ μάλιστα ἐπὶ τῶν καλιρῶν 'Αδδερραχμὰν τοῦ Β΄ (822-52), τοῦ Γ΄ (912-61)καὶ Χακὸμ τοῦ B' (961—76). Οἱ Χριστιανοὶ τῆς Ἱσπανίας ἐπὶ τῆς κυριαρχίας των Όμμαγιαδων φέροντες τὸ ὄνομα Μοζάραβες η Μοστάραβες (Arabi Mostaraba = νόθοι "Αραβες, εξαραβισθέντες "Αραδες) πρός διάχρισιν τῶν χυρίως 'Αράδων (Arabi Araba) ἀπήλαυον θρησκευτικής έλευθερίας, πολλοί μάλιστα αυτών έσπουδαζον τὴν άραδικήν γλώσσαν, κατελάμδανον διαφόρους πολιτικάς καί στρατιωτικάς θέσεις και συνεδίουν εν είρηνη πρός τους Μωαμεθανούς. Τουτο δικως δεν τρεσκε πολλοίς φανατικοίς, έντευθεν δε προτλθον διαπληκτισμοί και διωγμοί (850—59). 'Ο τότε καλίφης 'Αβδερραχμάν ο Β' άνηρ συνετός, θέλων νά περιορίση τον ένθουσιασμόν τῶν φανατικῶν, άπετάθη πρός τον μητροπολίτην Σεβίλλης Ρεκαφρίδον προτρέπων αύτον είς τουτο· ο 'Ρεκαρρίδος άμέσως ἔπραξε τουτο, μάλιστα το 852 συνεχάλεσε σύνοδον, εν ή διεχήρυξεν ώς άμαρτάνοντας τους επιζητουντας το μαρτύριον άλλ'οι φανατιχοι έξερεθιζόμενοι ύπο του πρεσδυτέρου Ευλογίου και του φίλου αυτου 'Αλβάρου, ανθίσταντο, μαλιστα τὸ 858 έπὶ τῆς ἀρχιεπισκοπῆς Τολήτου ἀνεβίβασαν τὸν Εὐλόγιον ἐπὶ τέλους όμως φονευθέντος του Ευλογίου τούτου, διότι κατείχε μαύρην τινά Λεωκριτίαν επιστρέψασαν είς Χριστόν, επηλθεν εν τη χώρα είρήνη καὶ ἡσυχία. Ούτως ἐξηκολούθουν οἱ "Αραβες κατέχοντες τὴν Ίσπανέαν, άλλα το μεν διάφοροι πολεμοι, ους διεξήγαγον έχ των όρεων πολ. λοί μή ύποταχθέντες τοις "Αραψι, το δέ τρεις έκστρατείαι Καρόλου του Μ. (778. 800. 801) μέγα μέρος της Ίσπανίας άφήρεσαν άπ' αὐτων- άχολούθως το 1031 παραιτηθέντος του τελευταίου όμμαγιάδου 'Αβδεοραχιιάν του Δ' ή έν Ίσπανία άραδική χυριαρχία διηρέθη είς πολλά μικρά βασίλεια ('Εμιράτα), άλλά τοῦτο ἐξησθένισε τὴν δύναμεν αὐτῶν, διὰ τοῦτο ἡγεμόνες τινὲς τῆς Ἱσπανίας χριστιανοί ἀφήρεσαν άπο των Άράδων διαφόρους ἐπαρχίας· τότε (1086) προς βοήθειαν αυτών ήλθον έκ Μαρόκκου οι 'Αλμοραβίδαι, άλλ' ουτοι καίτοι έγεκησαν τοὺς Ἱσπανούς, έντὸς όμως 6 έτων έκυρευσαν τὴν ἀραδικὴν Ἱσπανίαν· ἡ ἐξουσία τῶν ᾿Αλμοραδιδῶν διήρκεσε μέχρι τῆς καταστρορῆς τοῦ Μαρόκκου ὑπὸ τῶν ἐν Βαρδαρία ᾿Αλμοχάδων (1146), οὅτινες κατεῖχον τὴν ἀραδικὴν Ἱσπανίαν μέχρι τοῦ 1212· ἐν τούτοις μέρος τῆς ἀραδικῆς κυριαρχίας διετηρήθη ἐν Γραναδῷ μέχρι τοῦ 1492, καίτοι καὶ μετὰ ταῦτα ὑπῆρχον ἔτι Ἄραδες μέχρι τοῦ Φιλιππου Γ΄ (1609) ἀποδιώξαντος τοὺς μὴ χριστιανίζοντας (πρόλ. Rochan, die Moriscos in Spanien, Leip. 1853).

2. Έντος της Ίσπανίας οι "Αραβες έθηκαν τον πόδα αὐτῶν καὶ έπὶ της Σικελίας. Μετὰ τὴν δολορονίαν του αυτοκράτορος Κώνσταντος τοῦ B' (668) ὁ ὑπὸ τῶν  $\Sigma$ :κελῶν ἐκλεγεὶς αὐτοκράτως Μεζίζ φοβούμενος την εκδίκησιν Κωνσταντίνου του Πωγωνάτου προσεκάλεσεν είς βοήθειαν αὐτοῦ τοὺς "Αραδας, άλλ' οὐτοι ἀφίκοντο άργά. δευτέραν φοράν το 820 προσεκλήθησαν οι "Αραδες ύπο του έπαναστάτου έπάρχου της νήσου Έλπιδίου, ότε μάλιστα έχυμευσαν την Πάτορμον ότε δὲ τὸ 827 ὁ ἔπαρχος Εὐφήμιος άρπάσας εὐγενή τινα κόρην έφοβειτο τὴν βασιλικὴν τιμωρίαν και ἐπαναστατήσας έχηρύχθη αὐτοχράτωρ, τότε ἐνιχήθη μὲν ὑπὸ τῶν Βυζαντινῶν, ἀλλὰ καταρυγών είς τὴν Άφρικὴν καὶ παραλαδών 10,000 Σαρακηνῶν έπηλθε κατά της Σικελίας και έλεηλατησεν αυτήν μετ' όλιγον ἐπῆλθον καὶ ἔτεροι ἀραδικοὶ στρατοί καὶ ἐντὸς ὁλίγων ἐτῶν ἡ Σικελία περιηλθεν είς τὴν κατοχὴν τῶν Αράδων μὲ πρωτεύουσαν τὴν Πάνορμον μάλιστα συνενωθέντες μετά τῶν Λογγοδάρδων ἐπήρχοντο κατά διαφέρων πόλεων της νοτίου καί μέτης Ίταλίας και μέχρις αύτης της 'Ρώμης' ή κατοχή της Σικελίας ύπό των 'Αράδων διήρκεσε μέχρι της κυριαρχίας των Νορμανδών, ότε ο μέν Ροβέρτος Γυσκάρδος έχυρίευτε τὰ λείψανα της χυριαρχίας τῶν Ἑλλήνων ἐν τη κάτω Ίταλία, ώς καὶ τὴν ἡγεμονίαν τῶν Λογγοδάρδων καὶ ίδρυσε την νορμανδικήν ήγεμονίαν (1059) έπι της Απουληίας και Καλαβρίας, ο δε άδελρὸς αὐτου Ρογήρος άρήρεσεν άπο τῶν 'Αράδων απασαν την Σικελίαν ὁ υίὸς αὐτοῦ Ρογήρος ὁ Β΄ (1130) ἀνεκτρύχθη βασιλεύς έπὶ τῶν χωρῶν τῶν προκατόχων αὐτοῦ, εἰς ᾶς προσετέθη καὶ ή Νεάπο. εις (1139). Τὸ βασίλειον τοῦτο τῆς Σικελίας καὶ Ίταλίας κατά τὸ 1194 προσετέθη είς τοὺς αὐτοκράτορας της Γερμανίας τοὺς Χοενστάουφεν, ἔνεκα τοῦ γάμου τῆς θυγατρὸς τοῦ 'Ρογήρου Κωνσταντίας μετὰ 'Ερρίκου τοῦ ΣΤ', ἀπὸ τούτων μετά- 6η τὸ 1266 εἰς Κάρολον τὸν ἐξ 'Ανγιοῦ καὶ ἀπὸ τούτου ἕνεκα τοῦ σικελικοῦ ἐσπερινοῦ τὸ 1282 εἰς Πέτρον τὸν Γ' τὸν υἰὸν τοῦ τε- λευταίου Χοενστάουφεν.

## KEDAAAION B'.

### AIPETEIT KAI TXITMATA.

## \$ 129.

## EIKONOMAXIA EN THI AYEEI.

1. Έν τη ιστορία της Εικονομαχίας (δ 106-109) παρετηρησαμεν ότι καίτοι ή ρωμαϊκή ἐκκλησία ὑπερήσπισε τὴν 'Ορθοδοξίαν συμμετασγούσα είς τὸν ὑπὲρ τῶν Ιερῶν εἰχόνων ἀγῶνα, ἐν τῷ φραγκικῷ όμως χράτει διά πολιτιχούς μάλιστα λόγους δέν συνερρόνουν τή καθόλου Έχχλησία, διά τουτο ήδη ο Πιπινος έπωρελούμενος της περιστάσεως της άποστολης των πρέσδεων Κωνσταντίνου του Κοπρωνύμου (ξ 107, 2) παρεσκεύασε την εν Γεντι. Ιιάκφ σύνοδον (767), ήτις όμως άγνοουμεν τι άπεράσισε περί του ζητήματος τούτου, κα-Οόσον ἀπωλέσθησαν τὰ πρακτικὰ αὐτης. "Ότε ὅμως ἀκολούθως ὁ πάπας 'Αδριανός ὁ Α΄ ἀπέστειλε πρὸς Κάρολον τὸν Μ. τὰ πρακτικὰ ττς Ζ΄ Οικουμενικτς συνόδου (§ 108, 2), ούτος εξέδωκε τότε το 790 τὸ ὑπὸ τὸ ὄνομα αὐτοῦ σωζόμενον σύγγραμα Καρόλεια βιβλία, ἐν οξς άναιρων τά πρακτικά της συνόδου, πολεμεί μέν παν είδος προσκυνήσεως των είκόνων ώς είδωλολατρείαν, μή άποδεχόμενος όμως κατά πάντα και τὰς θεωρίας τῶν εἰκονοκλαστῶν ἐπιτρέπει τὴν ἐν ταῖς έχχλησίαις ϋπαρξιν των είκόνων πρός διδασχαλίαν του λαου και διέγερσιν του θρησκευτικού αίσθήματος, ώς και τὴν προσκύνησιν τῶν άγίων, των λειψάνων και του σημείου του σταυρού. Το σύγγραμμα τουτο λαβών ο πάπας ἀπήντησε μέν τῷ Καρόλω, ἀλλὰ λίαν ἀσθενως και πεφεισμένως, άπεναντίας, δε ό φράγκος ήγεμών εναντίον της έν Ναιαία Ζ΄ συνόδου ἀπεφάσισε να ἀντιτάξη ἐτέραν σύνοδον, πρὸς τοῦτο μάλιστα ὁ διδάσκαλος αὐτοῦ 'Αλκουίνος μετέδη εἰς 'Αγγλίαν, δπως συμπαρασύρη καὶ τὴν ἐκεὶ ἐκκλησίαν. Πραγματικῶς ἡ μελετωμένη σύνοδος συνεκροτήθη ἐν Φραγκφούρτη τὸ 794 καὶ ὑπεστήριζε τὰς ἀρχὰς τῶν καρολείων βιδλίων ὁ πάπας δὲν ἀπήντησεν εἰς ταῦτα, ὅτε ὅμως τὸ ζήτημα ἀνεκινήθη ὑπὸ Μιχαὴ ἐ τοῦ Τραυλοῦ (§ 109, 2) πέμψαντος πρέσδεις πρὸς Λουδοδίκον τὸν Εὐσεδή, οὐτος συνεκρότησε τὸ 825 τὴν ἐν Παρισίοις σύνοδον, ἡτις ἐναντίον τοῦ πάπα 'Λδριανοῦ καταδικάσασα τὴν προσκύνησιν τῶν εἰκόνων, ἐκύρωσεν ἐκ νέου τὰς ἀρχὰς τῶν καρολείων βιδλίων. 'Ο πάπας Εὐγένιος ἐσίγησεν εἰς ταῦτα, ἡ δὲ φραγκικὴ ἐκκλησία μέχρι τοῦ Ι΄ αἰωνος δὲν ἀνεγνώριζε τὴν Ζ΄ οἰκουμενικὴν σύνοδον.

2. 'Αλλ' ή έν τῷ φραγκικῷ κράτει ἀναφανεῖσα αὕτη τάσις δὲν άπεσδέσθη, ἀπεναντίας μάλιστα ὑπεστημίχθη μετ' ὁλίγον μετὰ μείζονος ἐπιτάσεως. Εύθὺς μετὰ τὴν ἐν Παρισίοις σύνοδον παρουσιάσθη δ έπίσκοπος Λουγδούνου 'Αγοβάρδος, πολεμῶν ώς δεισιδαιμονίαν τὴν εις τας ειχονας απολεποίτελλη τίπμη. προχιόδων παγιάτα ποδοιστέδο η τα καρόλεια βιβλία, ου μόνον άπαιτεῖ ἐν τῷ συγγράμματι αὐτοῦ τὴν ἀποσκοράκισιν τῶν ἰερῶν εἰκόνων πρὸς ἀποφυγὴν καταχρήσεων, άλλ' ἀπορρίπτει και τὴν προσκύνησιν ἐν γένει τῶν ἀγίων, τῶν λειψάνων και των άγγελων, διότι μόνον τῷ Θεῷ, λέγει, πρέπει νὰ θαρρώμεν και μόνον τον Χριστόν ώς μεσίτην να τιμώμεν και ἐπικαλούμεθα. έκτὸς τούτων ὁ 'Αγοδάρδος ἀπέδαλλεν έκ τῆς θείας λατρείας τὰ αίσθητὰ ἀντιχείμενα, ἐξώριζε τοὺς μή γραφιχοὺς ὕμνους καὶ ἐν γένει ἐπολέμει διαφόρους δεισιδαιμονίας του λαού της Δύσεως. Τὸν Αγοδάρδον εν τατς ίδεαις ταύταις ύπερηχόντισε Κλαύδιος ὁ επίσχοπος Τουρίτου, όστις λαδών την έπισκοπην παρά Λουδοδίκου του Εύσεδούς ἐπὶ τῷ ὅρω νὰ πολεμήση ἐν τἢ ἐπισκοπἢ αὐτοῦ τὴν προσκύνησιν των είκόνων, προέδη είς τὸ ἔργον· άλλ' ἐνταῦθα τοσοῦτον ἐρριζωμένη ήν ή προσκύνητις τῶν εἰκόνων, τῶν λειψάνων, τοῦ σταυροῦ καὶ αί ίεραι όδοιπορίαι, ώστε ὁ λαὸς έξηγέρθη έναντίον αὐτοῦ καὶ μόνον ένεκα του φόδου των Φράγκων έρεισθησαν της ζωής αὐτου. 'Ο πάπας Πασχάλη: μαθών ταυτα ήλεγξε τον Κλαύδιον, άλλ' οὐτος ἀπήντησεν αὐτῷ ὅτι τότε μόνον δύναταί τις νὰ τιμήση τὸν πάπαν

ώς ἀποστολικόν, ὅταν πράττη τὰ ἔργα τῶν ἀποστόλων, ἄλλως ἐραρμόζεται αὐτῷ τὸ τοῦ Εὐαγγελίου (Ματθ. 23, 2.3). Ἐκτὸς τῶν δύο τούτων παρέστη καὶ ὁ ἐπίσκοπος Αὐρη lac 'Ιωνᾶς, ἀκολουθήσας ὅμως τὴν ὁδὸν τῶν καρολείων βιδλίων (πρέλ. Reuter, Geschichte d. Aufklaerung im MA, Berlin 1875).

## \$ 130.

### Η ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΑΝΟΥ ΠΝΕΥΜΑΤΟΣ ΚΑΚΟΔΟΞΙΑ.

Πρόλ. ἐπτὸς τῆς ἐν § 110 φιλολογίας καὶ Α. Ζοιρνικάδιον, περὶ τῆς ἐκπορ εὐσεως τοῦ ἀγίου Πνεύματος ἐκ μόνου τοῦ Πατρός, Πετρουπολ. 1797.— Ἰωσὴφ Β ρυέννιον, ἔκὸ. Εὐγεν. Βουλγ. Λειψία 1768, τόμ. 3, σελ. 337.— Παπιστικῶν Ἐλέγχων Προλεγόμενα καὶ τόμ. Β΄.— Μελετίου Ἐκκλ. Ἱστορ. τόμ. 2.— Baur, Dreieinigkeitslehre τόμ. 2.— Thomasius, Dogmengeschichte τόμ. 1.— Ha genbach, Dogmengeschichte.— Schröckh, K-G. τόμ. 20, σελ. 499— καὶ 24, σελ. 117.— Neander, K-G. τόμ. 4, σελ. 108.— Gieseler K-G. τόμ. 2, 1 σελ. 107.— Ritter, K-G. τόμ. 1, σελ. 451.— Langen, die Trinitarische Lehrdisser zw. abend. und morgenl. Kirche, Bonn 1876.

1. Κατά τὰς ἀρειανὰς ἔριδας είδομεν ὅτι ἡ Ἐκκκλησία τοῦ Χριστου έναντίον των άρειανών και πνευματομάγων καθώρισε τὴν όμοουσιότητα του Υίου και του άγιου Πνεύματος (65,3. 68,2), τὸ τελευταΐον τούτο άνακηρύξασα κύριον, ζωοποιόν καὶ έκ τοῦ Πατρός έκπορευόμετος. Ίδίως οἱ πατέρες τῆς ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας διδάσχοντες έπὶ τη βάσει της άγιας Γραφης ότι ὁ Πατηρ είναι ή άρχη του τε Υίου καὶ του Πνεύματος, εδίδασκον άμα ότι καθώς ό Υίὸς γεννάται ἐκ τοῦ Πατρός, οὕτω καὶ τὸ Πνεϋμα ἐκπορεύεται ἐκ του Πατρός και ότι δεν είναι κτίσμα του Υίου, ώς διετείνοντο οί άρειανοί, άλλ' όμοούσιον τῷ Πατρὶ καὶ τῷ Υίῷ (πρόλ. 'Αθανασ. κατὰ Αρειανών 3,24. πρὸς Σεραπ. 1, 15. 20. 3, 1. 20.—Βασιλ. του Μ. κατά Εύνομ. 2, 34.—Γρηγορ. Νύσσ. λόγ. κατηχ. 3) πρὸς ἔκφρασιν μάλιστα της ομοουσιότητος ταύτης μετεχειρίσθησαν και τάς φράσεις, Γινευμα άγιον το έξ άμφοιν συνημμένον (Γρηγ. Ναζ. λόγ. 37), Πνευμα άγιον έκ Πατρός καὶ Υίου (Ἐπιφ. Άγκυρ. 8. 9), Πrεθμα άγιον οὐσιωδώς ἐξ άμφοιν ἐστι (Κυριλ. 'Αλεξ. περὶ τζς έν πνεύμι και άληθι προσκυνήσεως). προκειμένου όμως περί της έκπορεύσεως του άγιου Πνεύματος, τινές μέν των πατέρων μετεχειρί-

(REEA. IZTOPIA, TOM. B'.)

ζοντο άπλῶς τὴν γραφικὴν ἔκφρασιν, ἐκ τοῦ Πατρὸς ἐκπορευόμεror, άλλοι δὲ τὴν ἔχρρασιν, ἐκ Πατρὸς δι' Υιοῦ· κατὰ τοὺς πατέρας δηλ. τούτους ή ἐχ τοῦ Πατρὸς ἐχπόρευσις τοῦ ἀγίου Πνεύματος δὲν έγένετο άμέσως, μη rοουμένου δηλ. μεταξύ Πατρός καὶ Πνεύματος του γίου, άλλ' έμμέσως, roovμένου δηλ. του γίου, υπάργοντος μεταξύ άμφοτέρων, μεσιτεύοντος, δηλ. το Πνευμα έκπορεύεται έκ τοῦ διὰ τὸν Υιὸν Πατρὸς (πρόλ. Ζοιρνικάδ. τόμ. 2, σελ. 247 καὶ Ἰωσὴφ Βρυέννιον τόμ. 3, σελ. 337. 341. 396). Οὕτω π. χ. τὴν διὰ μετεχειρίσθη ὁ Μ. Βασίλειος (περί άγ. Πνεύμ. κεφ. 6. 7), Γρηγόριος ὁ Θεολόγος πολλαχοῦ, Γρηγόριος ὁ Νύσσης λέγων, τὸ μὲν γὰρ προσεχώς έκ του πρώτου, τὸ δὲ διὰ του προσεχώς έκ του πρώτου, ώστε καὶ τὸ μονογενές άναμφιβοιλον έπὶ τοῦ Υλοῦ μένειν, καὶ τὸ ἐκ τοῦ Πατρὸς εἶναι τὸ Πνεῦμα μὴ ἀμφιβάλλειν, της τοῦ Υίου μεσιτείας καὶ αὐτὸ τὸ μονογενές φυ. Ιαττούσης καὶ τὸ Πνευ. μα της φυσικής σχέσεως πρός τὸν Πατέρα μη ἀπειργούσης (περί του μή είναι τρεϊς θεούς, τόμ. 2, σελ. 459 έκδ. Παρισ.), Ταράσιος δ Κωνσταντινουπόλεως (έπιστολ. 5 παρά Migne τόμ. 98), δ Ιερός Δαμασκηνός διδάσκων, Υίου δε Πνευμα ούχ ώς έξ αύτου, άλλ' ώς δι' αὐτοῦ ἐκ τοῦ Πατρὸς ἐκπορευόμετον· μόνος γὰρ αἴτιος ὁ Πατὴρ (Ἐκδ. ὁρθ. πίστ. 1,8) κτλ. ὅτι δὲ τὸ δι' Υίοῦ δὲν ἐταύτιζον τῷ έκ του Υιου και επομένως δεν απέδιδον την σημασίαν της υπάρξεως, ού μόνον έχ τοῦ ἄνω παρατεθέντος χωρίου τοῦ Δαμασχηνοῦ δείχνυται, άλλα και έχ Θεοδώρου του Μοψουεστίας, πολεμούντος την δόξαν διά του Υιου την υπαρξιν είληφὸς (πρόλ. Walch biblioth. symbol σελ. 204), έχ του Θεοδωρήτου, παραδεχομένου την Εχρρασιν του Κυρίλλου 'Αλεξανδρείας, τὸ Πιευμα ίδιοι του Υίου, ἐφόσον δηλοί μόνον όμοουσιότητα, ούχι δέ ότι έκ του Υίου ή δι' Υίου έχει την ύπαρξιν (Κυριλ. άναθεμ. 9) και έκ της ἐπιστολης Ίωάννου του 'Αντιοχείας και των λοιπών άνατολικών πρός τον Κύριλλον, έν ή πρός τοις άλλοις έλεγον, και τὸ Πτευμα δὲ τὸ άγιοτ οὐκ ἐξ Υίου ἡ δι' Υίου την υπαρξιν έχον, άλλ' έκ του Πατρός έκπορευσμενον, ίδιον δέ του γιου ότομαζόμετοι (πρόλ. Παπιστ. έλέγχ. τόμ. 2, σελ. 68).

2. Κατ' ἀρχὰς και ἐν τῆ Δύσει ἡ αὐτὴ ἐπεκράτει περὶ τῆς ἐκ-

πορεύσεως του άγιου Πνεύματος θεωρία, ο Τερτυλλιανός μάλιστα μετεχειρίσθη και την Εκφρασιν per filium (ad Praxeam κεφ. 4), ότε διὰ τοῦ Αὐγουστίνου παρεισέδυσεν έτέρα, ήτις καίτοι μερική γνώμη ένὸς πατρός, ἐπεκράτησεν ὅμως κατ' ὁλίγον καὶ εἰς αὐτὸ τὸ σύμβολον είσεχώρησεν. Ὁ Αὐγουστίνος δηλ. ἐκ τής περ! ὁμιοουσιότητος ίδέας των τριών προσώπων τζε θεότητος όρμώμενος, ΐνα μή ό Υίζε θεωρηθή ὑπολειπόμενος κατά τι τοῦ Πατρὸς (!) καὶ καταδληθή τέλεον ή άρειανή ύπόταζις (!) έδιδασκεν ότι τὸ Πνετιια έκπορεύεται έκ τοῦ Harpòc zal rov Ytov, procedit ex patre filioque (de Trinit. 15, 27. 5, 20), καθότον μάλιστα λέγεται και Πιεζμα Υίου έν τούτοις ήρνείτο την έννοιαν της διαργίας, άποδίδων την έκπόρευσιν καί έχ τοῦ Υιοῦ μόνον εἰς τὴν όμοουσιότητα Πατρός και Υίοῦ (secundum hoc quod unum sunt) και κυρίως (principaliter) θεωρών τὸ Πνεϋμα ἐκπορευόμενον ἐκ τοῦ Πατρὸς(Tract. 100 in Evang. Iohan.). Όπωσδήποτε ή άτομική αυτη θεωρία του Αυγουστίνου μετ' όλίγον εισέδυσεν είς τὴν Δύσιν, ἔνθα προσείχον αὐτῃ ένεκα τοῦ γερμανικοῦ άρειανισμού και μάλιστα εν Ίσπανία, όπου ὁ άγων διεξήγετο ζωηρός. ήδη δὲ ἡ Α΄ ἐν Τολήτω τῆς Ἱσπανίας σύνοδος (400) καὶ μάλιστα ή τρίτη (589) καθιέρωσε άθέσμως την προσθήκην έν τῷ συμδόλω (πρακ. Mansi 9, σελ. 981), ακολούθως δε ύπεστηρίχθη έν τη όγδόη (653), τη δωδεκάτη (681) και τη έν Έμεριτανη (666), πιθανως δὲ τότε συνετάχθη καὶ τὸ λεγόμενον σύμβολον του 'Αθανασίου, έν & ἐπίσης ἀπαντᾳ ἡ παράνομος προσθήκη καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ. Ἐν τούτοις κατ' όλίγον τὸ γεγονὸς έγνώσθη καὶ ἐν 'Ανατολῆ, διότι ὡς ἀναφέρει Μάξιμος ὁ όμολογητης (δ 74, 3. καί 98) εν τινι επιστολή πρός πρεσδύτερον τινα Μαρινον, οἱ ἐν Κωνσταντινουπόλει ἐσκανδαλίσθησαν μαθόντες ότι εν συνοδική τινι επιστολή του πάπα Μαρτίνου (650) υπτρχεν ή διδασχαλία της καὶ έκ του Υίου έκπορεύσεως του άγίου Πνεύματος, πάσα όμως υπόνοια κατεσιγάσθη διαδεδαιωθέντων των ήμετέρων, ότι οι δυτικοί τουτο λέγοντες ου ποιούσι τον Υίον άρχην και αίτιαν του Πνευμιατος, άλλ' ίνα παραστήσωσι το όμοουσιος και όμοφειες αύτου (έπιστολ. 20 παρά Migne τόμ. 91 και 'Αναστασίου Βιδλιοθ. epist. ad Iohannem Diaconum). Περί του

ζητήματος τούτου έγένετο άχολούθως λόγος χαὶ ἐν τῆ ἐν Γεντιλλιάχω συνόδω (767), ώς χαὶ ἐν τἢ ἐν Φόρω Ἰουλίου (Friaul) τὸ 791 η 796, ότε ὁ πατριάρχης 'Αχυληίας Παυλίνος ώμολόγησε μὲν ὅτι το σύμδολον της πίστεως δέον να διατηρήται άθικτον, διϊσχυρίσθη όμως ότι ή προσθήχη έγένετο έναντίον των αίρετικών, ψιθυριζόντων ότι τὸ Πνεϋμα είναι μόνον τοῦ Πατρὸς (πρόλ. Μελετ. έχχλ. ίστορ. 2 σελ. 251.—Παπιστ. Έλέγγ. προλ. σελ. 48.—Gieseler K-G. 2, 1 σελ. 108). Καίτοι δὲ καὶ ὁ σοφὸς ᾿Αλκουῖνος ἐρωτηθεὶς περὶ τζς καὶ έκ του Υιου έκπορεύσεως του άγιου Πνεύματος, ώνόμασεν αυτήν πλάτητ Ισπατικήτ (epist. 75 ad fratres Lugdunenses), ἐν τῷ περί του άγίου Πνεύματος όμως συγγράμματι αύτου θεωρεί αυτήν ώς όρθοδοξον. Ούτως ή καινοτομία ένεπολιτεύετο έν Γαλλία και Ίσπανία, ἀρ' ου χρόνου μαλιστα διὰ πολιτικούς λόγους ἐκηρύχθη ὑπὲρ αὐτης και Κάφοιλος ὁ Μ., ώς τουτο δείκνυται έκ των καρολείων βιβ.Μων καὶ ἐπιστολής τινος αὐτοῦ πρὸς τοὺς ἐν Ἱτπανία ἐπισκόπους. 'Αλλά και δεύτερον ή προσθήκη έγένετο έν 'Ανατολή γνωστή, ότε οι ήμέτεροι ήχουσαν έπι τοῦ όρους των Έλαιων τούς Λατίνους ψάλλοντας τὸ σύμβολον μετὰ τῆς προσθήχης· οἱ ἡμέτεροι τότε ἀπεδίωξαν αύτους λέγοντες, öτι μείζων ταύτης αϊρεσις δὲν ὑπάρχει, οί δὲ Λατίνοι ἀπετάθησαν πρὸς τὸν πάπαν Λέοντα τὸν Γ' (795-816). 'Ο Κάρολος μαθών τὰ γενόμενα συγκαλεῖ τὴν ἐν ᾿Ακυϊσγράνῳ σύνοδον (809) και κατακυροί την προσθήκην, άπαιτεί δὲ τοῦτο και παρά τοῦ πάπα, άλλ' ὁ Λέων διαμαρτυρόμενος ἔστησε πρὸ τῶν θυρῶν τοῦ ναου του άγιου Πέτρου δύο πλάκας άργυρας, ἐν αἰς ἐχάραξε τὸ σύμδολον έλληνιστί και λατινιστί άθικτον και άναλλοίωτον μετά της έπιγραφής, ταϋτα Λέων εθέμην δι' άγάπην και προφυλακήν της ορθοδόξου πίστεως (haec Leo posui amore et cautela orthocloxue fidei). 'Αλλά και μεθ' όλα ταύτα ή προσθήκη διεδίδετο έν τη Δύσει είσχωρήσασα καὶ είς αὐτὴν τὴν Ῥώμην, ὅτε δὲ ὁ πάπας Νικόλαος δ Α΄ είσήλασε παρανόμως είς Βουλγαρίαν, μεταξύ άλλων παρεχάραξε και τὸ σύμβολον τῆς πίστεως (§ 110, 3) τότε μέγας έξερράγη άγων μεταξύ τοῦ Ιεροῦ Φωτίου και τινων φράγκων θεολόγων, εν ῷ ὁ μεν ἡμέτερος πατριάρχης διὰ λογικωτάτων ἐπιχειρημάτων καὶ ἀποδείξεων της Γραφης καὶ τῶν Πατέρων ἀπέκρουε τὴν προσθήκην ὡς ἄλογον καὶ ὡς διθείαν καὶ διαρχίαν εἰσάγουσαν (ἐπιστ. 4 καὶ 5), οἱ δὲ θεολόγοι της Δύσεως διὰ σοφισμάτων, παρεννοήσεων καὶ παραχαράξεως χωρίων τῶν πατέρων ἐζήτουν νὰ ὑποστηρίξωσι τὴν πλάνην αὐτῶν (πρόλ. Dacherii, Spicilegium τόμ. 1 σελ. 63-112 καὶ 113). Ὁ ἀγὼν ἐλώφησέ πως ὅτε ἡ προσθήκη κατεδικάσθη ἐν τῆ μεγάλη ἐπὶ Φωτίου συνόδω (879), ἐν ἡ καὶ οἱ ἀντιπρόσωποι τοῦ Ἰωάννου Η΄ ὑπέγραψαν (§ 112, 1), ἀκολούθως ὅμως πάλιν ἀνερριπίσθη, ἡ δὲ προσθήκη οὐ μόνον δὲν ἐξεσυρίχθη, ἀλλ' υἰοθετήθη καὶ ὑπ' αὐτης της Ῥωμαϊκης Ἐκκλησίας, πρώτου, ὡς λέγεται (Λέον. ᾿Αλλατ. de consensu perpet. σελ. 606) εἰσαγαγόντος αὐτὴν ἐν τῷ συμιδόλω αὐτης τὸ 904 τοῦ πάπα Χριστοφόρου.

# \$ 131.

## Η ΠΕΡΙ ΥΙΟΘΕΣΙΑΣ ΑΙΡΕΣΙΣ (ADOPTIANISMUS) (785-799).

- Πρόλ. J. Bach, die Dogmengeschichte d. MA. vom christolog. Standpunkte, Wien 1873. Walch, Hist. Adoptianorum Gotting. 1755. τοῦ αὐτοῦ, Ketzergeschichte IX.—A. Helfferich, der westgothische Arianismus u. d. spanische Ketzergeschichte Brl. 1860. Hefele, Consiliengeschichte HI.—Dorner, Person Christi 2,1.—Baur, Dreieinigkeitslehre II.—Gams, K.-G. von Spanien, 2,2. Schröckh, K.-G. τόμ. 20, σελ. 459. Gieseler, K.-G. 2,1, σελ. 111.—Ritter K.-G. 1, σελ. 370.—Neander K.-G. τόμ. 5, σελ. 195.—Kurtz Hand. d. K.-G. 2,1, σελ. 473 καὶ Μελετ. Ἐκκλ. 'Ιστορ. 2, 244.
- 1. Ένῷ ἐν τἢ προηγουμένη περιόδω καταπολεμηθέντος τοῦ Νεστοριανισμοῦ (ξ 72) ὑπεστηριχθη, ἡ ἐνότης τοῦ προσώπου τοῦ Χριστοῦ, καταπολεμηθέντων δὲ τοῦ Μονοφυσιτισμοῦ (ξ 73) καὶ Μονοθελητισμοῦ (ξ 74) κατεκυρώθη τὸ διπλοῦν τῶν φύσεων καὶ θελήσεων, ἐγίνετο δὲ συνεπῶς λόγος περὶ ἐνὸς Χριστοῦ καὶ Υἰοῦ τοῦ Θεοῦ, ἐν τῷ Δύσει ἐνόμιζόν τινες ὅτι καθὼς ἐν τῷ ἐνιαίω προσώπω τοῦ Χριστοῦ ἀνεγνωρίζοντο δύο φύσεις καὶ θελήσεις, οὕτως ἔπρεπε νὰ ἀναγνωρισθῶσι καὶ δύο Υἰοί, εἰς κατὰ φύσιν καὶ ἔτερος κατὰ υἰοθεσίαν. Ἡ διδασκαλία αὕτη ἀνεφάνη κατὰ τὸν Η΄ αίῶνα (785), ἀρχηγὸν αὐτῆς ἔχουσα τὸν ἐπίσκοπον Τολήτου Ἑλίπανδον καὶ τὸν Οὐργέλλης Φήλικα. Ὁ Ἑλίπανδος, καίτοι κατὰ τὴν ἐν Ἱσπανία.

συγχροτηθείσαν σύνοδον του 782 επολέμησε μετά ζήλου τὸν σαδελλιανίζοντα Μιγέτιον, δστις ταυτίζων τὰ τρία πρόσωπα της θεότητος εδίδασκεν, ότι το αυτό θετον πρόσωπον ένεφανίσθη ίστορικώς διαφόρως έν μέν τῷ Δαυίδ ὡς Πατήρ, ἐν δὲ τῷ Χριστῷ ὡς Υίὸς καὶ ἐν τῷ ἀποστόλω Παύλω ὡς Πνεθμα, περιέπεσεν όμως εἰς τὴν περί Υίοθεσίας, Adoptianismus αίρεσιν, διδάσκων μετά του φίλου αύτου Φήλικος, δτι ο Χριστός μόνον κατά την θεότητα αὐτοῦ εἶναι κυρίως νίὸς του Θεου (filius Dei natura η genere), ἐνῷ κατὰ τὴν άνθρωπότητα είναι υίὸς της Μαρίας και δούλος Θεού, υίοθετήθη διμως κατά θείαν βουλήν (filius Dei adoptivus, gratia, beneficio, voluntate, assumptione, electione), xabiiç xal imits υίοθετούμεθα. κατά ταῦτα ὁ Χριστὸς κατά μὲν τὴν θείαν φύσιν είναι μονογενής (uniqueitus), κατά δε την άνθρωπίνην πρωτογενής (protogenitus), ή υίοθεσία δ' αυτη τρξατο έν τη συλλήψει και άπετελέσθη εν τῷ βαπτίσματι καὶ τἢ ἀναστάσει· κατὰ ταῦτα καὶ τὴν Μαρίαν έκάλουν Θεοτόκον μόνον κατά τὴν τελευταίαν ἔποψιν, ὡς γεννήσασαν δηλ. ἄνθρωπον υίοθετηθέντα ὑπὸ τοῦ Θεοῦ. Έναντίον της διδασκαλίας ταύτης του Έλιπάνδου καὶ Φήλικος, ην ὑπεστήριζον διά παρερμηνευομένων χωρίων της Γραφής, ώς και της εν Ίσπανία λειτουργίας των Μοζαράδων (§ 128,1), της λεγομένης μοζαραδικής, έξανέστησαν δύο κληρικοί της 'Αστουρίας ο πρεσδύτερος Βεάτος ὁ ἐχ Λιβάνης καὶ ὁ ἐπίσχοπος "Οσμης Αίθέριος (785) τοῦτο μαθών ὁ Ἐλίπανδος γράφει πρός τινα ήγούμενον εν Αστουρία Φιδέλιν, άπαιτων όπως πάση δυνάμει περιορίση την αίρετικήν διδασκαλίαν του Βεάτου και Λίθερίου άλλ' οὐτοι μαθόντες ταϋτα γράφουσεν έναντίον του έπισκόπου Τολήτου σύγγραμμα δίτομον άναιρουντες τάς πλάνας αύτου (εδ. Canisius-Basnage 2,1 σελ. 279). Καὶ όμως πολλοί τῶν ἐν Ἱσπανια ἡσαν ὑπὲρ τοῦ Ελιπάνδου, διὰ τοῦτο καί οί περί τον Βεάτον εζήτησαν συμμάχους και εστράφησαν πρός την 'Ρώμην' ο πάπας 'Αδριανός ο Α' έξέδωχε τότε το 786 πρός πάντας τούς έπισχόπους της Ίσπανίας γράμμα, έν ώ την περί υιοθεσίας διδασχαλίαν χατεδίχαζεν ώς αίρεσιν νεστοριανήν.

2. Έν τούτοις ή ἔρις αΰτη εἰσηλθεν εἰς νέον στάδιον διὰ της ἀνα-

μίζεως Καρόλου του Μ. όστις έπειδή είς των πρωτοστατών της αίρέσεως ο Φηλιξ έζη έν τη φραγχική Ίσπανία, άφ' έτέρου δὲ ή διδασχαλία αυτη προήλαυνεν ἐπιχινδύνως, ἐδράξατο της εὐχαιρίας ὅπως ἐπιδείξη τὸν ὑπὲρ τῆς ὀρθοδοξίας ζῆλον αὐτοῦ καὶ οὕτω τάμη τὴν πρός την αυτοχρατορίαν άγουσαν. Έν πρώτοις ή κατά της υίοθεσίας δόξα τῶν περί τὸν Κάρολον ἐξεφράσθη ἐν τοῖς καρολείοις βιβλίοις, είτα δὲ ἐπὶ τοῦ ἀντιχειμένου τούτου συνεχροτήθη καὶ ἡ ἐν Ῥεγενσδούργη σύνοδος το 792 εν τη συνόδω ταύτη παρήν και ο Φήλιξ, ή διδασχαλία αὐτοῦ χατεδιχάσθη ὡς αίρετιχή καὶ αὐτὸς δὲ ὁ Φήλιξ άπέπτυσεν αυτήν, ἐπίσης δὲ καὶ ὅτε μετέδη εἰς Ῥώμην ἐνώπιον τοῦ 'Αδριανου άλλ' ὁ Φηλιξ ύπεχρίνετο, διότι άμα ἐχφυγών τοὺς ἐναντίους ήλθεν είς την ύπο τούς Σαρακηνούς Ίσπανίαν, συγκατηριθμήθη είς την φατρίαν του Έλιπάνδου. "Ηδη είς τὸν ἀγῶνα κατηλθε καὶ ὁ Αλχουίνος, γράψας φιλοφρόνως πρός τον Φήλικα, δπως ἀποστή τής λέξεως υίοθεσία, έχδους δ' άμα καὶ άνασκευὴν τῆς αἰρέσεως, άλλὰ τότε και οι περί τὸν Φήλικα ἔγραψαν τὸ 793 ἐπιστολάς πρὸς τὸν Κάρολον και τοὺς γάλλους ἐπισκόπους παρακαλοῦντες, ὅπως παραχωλύσωσι την διάδοσιν της έναντίας διδασχαλίας. Ο Κάρολος συνεπεία των ἐπιστολών τούτων συνεκάλεσε τὴν ἐν Φραγκρούρτη σύνοδον (794), εν ή και πάλιν κατεδικάσθη ή αιρεσις του Έλιπάνδου και Φήλικος, ίνα δὲ μὴ νομισθή ὅτι ἡ ἀπόφασις της συνόδου στερήται χύρους οίχουμενιχού ἀπέστειλεν αὐτὴν πρὸς τὸν Ἐλίπανδον συνοδευομένην καὶ ὑπὸ 4 ἐπιστολῶν πρὸς τοὺς ἐπισκόπους τῆς Γαλλικίας καὶ 'Ισπανίας, μιᾶς του 'Αδριανού Α΄, δευτέρας του 'Ακυληίας Παυλίνου έχ μέρους της Ίταλίας, τρίτης τῶν ἐν Φραγκφούρτη ἀντιπροσώπων της Γερμανίας, Γαλλίας καὶ Βρεταννίας καὶ τετάρτης του Καρόλου. Οϋτως ἐφαίνετο ὅτι ἄπασα ἡ Δύσις κατεδίκαζε τὴν πλάνην, δ δὲ Κάρολος παρίστατο ὡς ὁ ἀντιπρόσωπος τζς 'Ορθοδοξίας. 'Εν τούτοις ή αίρεσις διεδίδετο εν Ίσπανία, ο δε 'Αλχουίνος έγραψε τότε τὴν πρώτην αὐτοῦ κατὰ τοῦ Φήλικος ἀντίρρησιν, ἀλλ' οὐτος ἀπήντησε μετά τοσαύτης βαθυνοίας, όξυνοίας και διαλεκτικής ίκανότητος, ώστε ο Άλχουίνος πρός ανταπάντησιν έξητήσατο την συνδρομήν του πάπα 'Αδριανού, του Παυλίνου 'Αχυληίας, Ριχβόδου Τρεβίρων και Θεοδούλφου του Αύρηλίας. Έν τῷ μεταξύ ὁ Κάρολος ἔστειλεν είς Ἱσπανίαν ἐπιτροπὴν ἐκ τῶν ἐπισκόπων Λουγδούτου Λαιδράδου, και Ναρβώττης Νεφρίδου, οίτινες κατορθώσαντες νὰ ἔλθωσιν εἰς διαπραγματεύσεις μετὰ τοῦ Φήλιχος, συναπέρχονται είς 'Ρώμην και λαμβάνουσι μέρος είς την ένταυθα το 799 συγχροτηθείσαν σύνοδον, ώς και είς την κατά το αυτό έτος συνελθούσαν έν 'Αχυϊσγράνω. ένταϋθα έπὶ εξ ἡμέρας συνεζήτει ὁ 'Αλχουίνος μετὰ του Φήλικος, ούτος δε έπι τέλους διεδήλωσεν ότι έπείσθη και άνακαλών την αίρεσιν έγραφε πρός τον Έλιπανδον, ότι πράττει τουτο ένεκα του κράτους της άληθείας καὶ ούχὶ της βίας εν τούτοις ό Φηλιξ παρεδόθη είς τὴν ἐπιτήρησιν του Λουγδούνων Λαϊδράδου, μετ' όλίγον δὲ ἐξεδόθησαν καὶ αἱ ἀντιρρήσεις τοῦ 'Αλκουίνου καὶ Παυλίνου, ὁ δὲ Λαϊδράδος και Νερρίδος ἀποσταλέντες και πάλιν τὸ 800 είς Ίσπανίαν, κατώρθωσαν πολλούς να άποσπάσωσι της πλάνης άλλ' είς μάτην, διότι οὐ μόνον οἱ Ισπανοὶ ἐπίσχοποι καὶ ὁ Ἐλίπανδος άντείχοντο έμπαθῶς τῆς διδασχαλίας αὐτῶν, άλλὰ χαὶ αὐτὸς ὁ  $\Phi$ ζλιξ μέχρι του θανάτου αὐτοῦ (818) ξμενε πιστός είς τὴν περί υίοθεσίας θεωρίαν, ώς τουτο άπεδείχθη έχ σημειώματός τινος εύρεθέντος ύπο του διαδόχου του Λαϊδράδου 'Αγοβάρδου' τότε οὐτος ἔγραψεν άντίρρησιν κατά της αίρέσεως, άλλ' αυτη ην και ή τελευταία, διότι καὶ ἐν Ἱσπανία μετὰ τὸν θάνατον τῶν πρωτοστατῶν αὐτῆς ἐσδέσθη παν ύπερ αύτης ενδιαφέρον.

# § 132.

# Η ΠΕΡΙ ΠΡΟΟΡΙΣΜΟΥ ΕΡΙΣ (847-868).

Πρόλ. Wiggers, in d. Zeitschrift f. hist. Theol. 1859, 4.—Weizsäcker. in d. Jahrb. f. deutsch. Theol. 1859, 3.—Borrasch, der Mönch Gottschalk von Orb. Thorn. 1868.—Köhler, Rabans Streit mit Gottschalk, in Zeitsch. f. wissensch. Theol. τόμ. 21, 1.—Schröckh, K-τ. τόμ. 24 σελ. 1 - Gi. seler, K-G. τόμ. 2, 1 σελ. 128.—Neander K-G. τόμ. 6 σελ. 263.—Kurtz H. d. K-G. τόμ. 2 σελ. 494.—Ritter, K-G. τόμ. 1, 460.—καὶ Μελετίου Ἐκκλησ. ίστορ. τόμ. 2 σελ. 284.

1. Καὶ μεθ' δλον τὸν μετριασμόν τὸν ἐπενεχθέντα ἐν τῆ διδα-

σκαλία του Αυγουστίνου (2.75, 4) ούδεν ήττον ή περί προορισμού έρις δὲν κατέπουσεν ἐν τῆ Δύσει, μάλιστα κατὰ τὴν ἡμετέραν περίοδον ένερανίσθη και πάλιν έπι του τάπητος. Σάξων τις δηλ. Γόττσαλχος, παϊς έτι άφιερώθη ύπο τῶν γονέων αὐτοῦ εἰς τὸ περίφημον τότε μοναστήρων της Φούλδης, άλλα μή θεωρών τον μοναχικόν βίον άνταποχρινόμενον πρὸς τὸν χαρακτήρα αὐτοῦ ἐζήτησε νὰ ἀπαλλαγή της ύποχρεώσεως· είς τουτο αντέστη ὁ ήγούμενος της μονής Ραβάτος Μαύρος και μετετέθη είς το μοναστήριον του Όρβάκου εν τή ἐπισμοπή Σουεσσιόνων (Orbacum apud Suessiones). Έντατθα ο Γόττσαλχος ἐπεδόθη εἰς τὴν σπουδὴν τοῦ Αὐγουστίνου καὶ τοῦ μα. θητου αύτου Φουλγεντίου του Ρούσπης και παραδεξάμενος την περί προορισμού διδασχαλίαν αὐτῶν ὑπερηχόντισε μάλιστα περιπεσών είς τὸν διπλοῦν προορισμὸν (duplex, gemina prædestinatio) δηλ. πρὸς τῷ προορισμῷ πρὸς σωτηρίαν καὶ εἰς προορισμὸν πρὸς καταδίκην. Οἱ ἐν τῆ μονῆ ἐτίμων τὸν μοναχὸν προσαγορεύοντες μάλιστα καὶ Φουλγέντιον, ὁ Γόττσκαλος όμως ἐπιθυμῶν νὰ ἐλκύση ὑπὲρ της διδασκαλίας αὐτοῦ ὁπαδοὺς μετέβη δὶς (840. 847) εἰς Ἰταλίαν καὶ ἐν τῆ ἐπιστρορῆ αὐτοῦ ἐν Φόρφ Ἰουλίου παρὰ τῷ δουκὶ  $^*E6$ ερχαρδ έζήτησε να προσελκύση τον έπισκοπον Βερώνης Νότιγγο οὐτος συναντηθείς μετ' όλίγον μετά του 'Ραδάνου Μαύρου, ήδη άρχιεπισκόπου Μογουντίας, άγγελλει αὐτῷ τὴν διδασκαλίαν του Γοττσάλχου, ὁ δὲ Μαθρος πολεμεῖ αὐτὴν ἐν δυσίν ἐπιστολαῖς πρὸς τὸν Νότιγγ καὶ τὸν Ἐβερχαρδ. Ὁ Γόττσαλκος μετ' ἐκπλήξεως ἔμαθεν ὅτι κατεδιχάζετο ώς αίρετικός ένεκα της μετά του Αύγουστίνου συμφωνίας καὶ διὰ τοῦτο πεποιθώς εἰς τὴν ὁρθοδοξίαν αὐτοῦ μεταδαίνει εἰς Μογουντίαν, ὅπου ὅμως συγχροτηθείσης ὑπὸ τοῦ Μαύρου τὸ 848 συνόδου κατεδικάσθη και παρεδόθη είς τὸν μητροπολίτην αὐτου "Ιγκμαρον τον Ρήμων πρός τιμωρίαν ούτος συνεχρότησε τότε σύνοδον έν Καρισιαχῷ (849), κατεδίκασεν έκ δευτέρου τὸν μοναχὸν καὶ κατὰ τὸν κανόνα τοῦ άγιου Βενεδίκτου παρέδωκεν αὐτὸν εἰς σωματικὰς ποινάς και είς ισόδιον ειρκτήν έν τῷ μοναστηρίω 'Αλταθίλλα. ένταθθα δ Γόττσαλκος συντάξας δυο δμολογίας πίστεως άπήτει όπως ή άλήθεια της διδασκαλίας αύτου άπορασισθή διά θεοδικίας, άλλ' ό

138

"Ίγχμαρος θιασώτης άλλως τῶν τοιούτων δοχιμαστηρίων, ἀπέρριψε μετ' ἀποστροφής τὴν πρότασιν αὐτοῦ.

2. Έν τούτοις ή ἀπάνθρωπος κατά του Γοττσάλκου καταφορά καὶ ἡ ἀπόρριψις τῆς διδασκαλίας του Αύγουστίνου, προύκάλεσαν ἐν τή φραγχική έχκλησία γενικήν κατά του Ίγκμάρου κατακραυγήν, όστις ἀποταθείς ἐν πρώτοις πρὸς τὸν ἐπίσκοπον Τρικάσση: (Troyes) Προυδέντιον, έπειδή οὐτος ἀπεφάνθη ὑπὲρ τοῦ Γοττσάλχου, ἀπετάθη δεύτερον πρὸς τὸν Ῥαδάνον Μαϋρον. οὐτος ἐλέγχων τὸν Ἱγκμαρον διότι ἐπέτρεπε τῷ Γοττσάλκω νὰ γράρη τοιαύτας βλασφημίας παρέπεμπεν είς τὰς πρὸς τὸν Νότιγγ καὶ "Εδερχαρδ ἐπιστολὰς αὐτοῦ. άλλα τότε και Κάρολος ὁ Φαλακρὸς ἀναμιχθείς ἐν τῆ ἔριδι ἐζήτησε τὴν γνώμην τῶν μοναχῶν Ρατράμνου καὶ Σερβάτου τοῦ Λούπου, άλλά καὶ οὐτοι ἀπεράνθησαν ὑπὲρ τοῦ καταδιωκομένου μοναχου. Ὁ Τγκμαγος βλέπων τὸ ἐπισφαλὲς τῆς θέσεως αὐτοῦ ἐζήτησεν όπαδούς καὶ ὡς τοιούτους εὐρε τὸν ἀρχιεπίσκοπον Λουγδούνων Άμόλωνα, τὸν ἐν Μέτταις πρεσδύτερον 'Αμαλάριον καὶ πρὸ πάντων τὸν λογιώτατον της ἐποχης ἄνδρα Σκῶτον Ἐριγένην· άλλὰ τοῦ τελευταίου ή συνδρομή ἀπέδη είς βλάδην του Ίγχμάρου, διότι θεμελιών ό Σκῶτος τὴν περὶ προορισμοῦ διδασκαλίαν ἐπὶ τῆς θεωρίας, ὅτι τὸ κακὸν είναι μιὴ ὄν (ἀρνητικόν δηλ.), έλεγεν ὅτι ὡς τοιοῦτο δὲν δύναται νὰ τιμωρηθή ὑπὸ τοῦ αἰωνίου καὶ ἀχρόνου Θεοῦ καὶ ὅτι πᾶσα τιμωρία του Θεού συνίσταται είς την έσωτερικην ένέργειαν της ύποκειμενικής σχέσεως του πλάσματος πρό; τον πλάστην· έντευθεν οί έγθροι του Ίγκμάρου καθίστων αὐτὸν τοῦτον ὑπεύθυνον διὰ τὰς θεωρίας του Σχώτου, καὶ ὡς τοιούτοι παρέστησαν οὐ μόνον ὁ Προυδέντιος άλλά και ὁ άρχιεπίσκοπος Σενώνων (Sens) Bertλω, ὁ διάχονος Φ.Ιώρος και ο διάδοχος του Άμολωνος Ρεμίγιος. Υπέρ του Ίγκμάρου παρουτιάσθη τότε Κάρολος ο Φαλακρός και διὰ τῆς δευτέρας εν Καρισιακῷ συνόδου τοῦ 853 εν τέσσαρσιν ἄρθροις (capitula carisiaca) ύπεστηρίχθη ή μεμετριασμένη διδασχαλία του Αύγουστίνου και άπερριφθη ο διπλούς προορισμός. άλλά και οι έναντίοι δέν έσιγων, διότι ο μέν Προυδέντιος ύπεστήριξεν έν τη έν Παρισίοις συνόδω τον αύγουστινισμόν, ο δε Λουγδούνων Ρεμίγιος συγχροτήσας έν

Βαλεντίνω σύνοδον (855) κατεδίκασε τὰ κεφάλαια της εν Καρισιακῷ συνόδου. Οὕτως ἐπῆλθε σχίσμα ἐν τῆ φραγκικῆ ἐκκλησία. ἀλλά τότε οἱ τρεῖς ἡγεμόνες Κάρολος ὁ Φαλακρός, βασιλεὺς τῆς Νεοστρίας, Λωθάριος ὁ Β΄ της Λοθριγκίας καὶ ὁ Κάρολος της Προδιγκίας συνεκάλεσαν χοινήν τινα σύνοδον εν Σαβοννιέροις, εν ή δεν επήλθε μεν όμοφωνία τις έν τη διδασκαλία, ἀπεχωρίσθησαν όμως πάντες ἐπὶ τῷ σκοπῷ, δπως τὸ περὶ προορισμού ζήτημα λύσωσιν ἐν μελλούση συνόδφ, ήτις οὐδέποτε συνεχροτήθη. Έν τῷ μεταξύ ὁ Γόττσαλχος διετέλει ἐν οίκτρά καταστάσει, δεινωθείση έτι μάλλον, διότι οὐτος κατηγόρησε του Ίγχμάρου ώς ἀφελόντος έχ του ύμνου Te trina Deitas unaque poscimus, τὸ trina deitas καὶ ἀντικαταστήσαντος αὐτὸ διὰ τοῦ sancta deitas· ὁ "Ιγκμαρος ἀπελογήθη καὶ ἀρθείσης οὕτω πάσης ύποψιας περί της κατ' αύτου κατηγορίας ώς σαβελλιανίζοντος, έστράφη πρός τὸν πάπαν Νικόλαον τὸν Α΄ ἐγθρικῶς πρὸς αὐτὸν διακείμενον ο πάπας διέταξε τον άρχιεπίσχοπον 'Ρήμων νὰ ἀπολογηθή διά την κατά του Γοττσάλκου διαγωγήν αὐτου έν τη έν Μέτταις συνόδω (863), άλλ' ούτος δέν παρουσίασεν είς αύτην και πρός εύτυχίαν αὐτοῦ ὁ πάπας δὲν ἀνεγνώρισε τὰς ἀποφάσεις αὐτῆς: ἐν τούτοις ἐπὶ τέλους ὁ Τγκμαρος διὰ μεσιτειῶν κατώρθωσε νὰ καταπραύνη τὸν πάπαν, ούτω δὲ ὁ Γόττσαλχος ἀπώλεσε πᾶσαν ἐλπίδα περὶ βελτιώσεως της τύχης αὐτου. Έπι 20 έτη (848-868) κατετήκετο εν τη είρκτη, άλλα πάντοτε έμμένων έν τη διδασκαλία αὐτοῦ κατά τὰς τελευταίας αύτου στιγμάς ο Ίγχμαρος προέτεινεν αύτῷ όμολογίαν πίστεως χατά του προορισμού, άλλ' ούτος ἀπέρριψεν αυτήν μετ' άποστροφής: μετά τὸν θάνατον αὐτοῦ κατά διαταγήν τοῦ Ίγκμάρου, ἄνευ τελετής έκκλησιαστικής κατωρύχθη ο Γόττσαλκος είς τόπον βέβηλον.

# § 133.

# Η ΠΕΡΙ ΘΕΙΑΣ ΕΥΧΑΡΙΣΤΙΑΣ ΈΡΙΣ (844-1079).

Πρ6λ. Ebrard, das Dogma vom Abendmahl, Frankf. 1845. — Kahnis, die Lehre vom Abendmahle Lpz. 1851. — Dieckhoff, die Abendmahlslehre in ReforZeitalt. Götting. 1854. — Rückert, die Abendmahlslehre im MA. in Zeit f. wissenschaft. Theol. 1854, 1. — Köhler, Rabans Streit mit P. Radbertus, in Zeit. f. wiss. Theol. 1879, 1. — Lessing, Berengarius Turonensis, Brschw,

1770.—Sudendorf, Bereng. Turonensis, Hamb. 1850.—Thomasius, Dogm. geschichte τόμ. 2, σελ. 21.—Schröckh, K-G. τόμ. 23, σελ. 482 καὶ 510.—Ritter, K-G. τόμ. 1, σελ. 471.—Gieseler, K-G. τόμ. 2, 1 σελ. 111.—Neander, K-G. τόμ. 6, σελ. 292 κτλ.

1. Κατά τὴν περίοδον ταύτην ἀνεφάνη ἐν τῷ φραγχικῷ χράτει καὶ ἡ περὶ θείας εὐχαριστίας ἔρις, παρουσιασθεΐσα κατά τε τὸν Θ΄ καὶ ΙΑ΄ αἰῶνα, ἀλλ' ὑπὸ διάφορον μορφήν. Έν τῷ πρώτῳ σταδίφ της ξριδος δέν συνεζητείτο χυρίως περί της πραγματιχής παρουσίας του σώματος του Κυρίου ή περί μεταβολής του άρτου καὶ οίτου είς τὸ σῶμα καὶ αίμα αὐτοῦ, ἀλλὰ περὶ τοῦ τρόπου τῆς παρουσίας καὶ τῶν συτεπειῶν αὐτῆς. Πασγάσιός τις δηλ. Ραδδέρτος μοναχός και ἀπό τοῦ 844 ἡγούμενος τοῦ μοναστηρίου τῆς παλαιᾶς Κορβείας ἔγραψε σύγγραμμά τι περί του σώματος καὶ αίματος του Κυρίου, όπερ ακολούθως ἐπεξεργασθεὶς ἀπέστειλε Καράλφ τῷ Φαλακρῷ. Ἐν αὐτῷ ὁ Πασχάσιος προὐτίθετο νὰ ἀποδείξη ὅτι ἡ θεία εύγαριστία είναι τὸ άληθὲς σώμα καὶ αίμα τοῦ Κυρίου, ὅτι καίτοι ή μορφή και το είδος του άρτου και του οίνου μένει, μετά τὸν άγιασμὸν όμως ὑπάρχει αὐτὴ ἡ σὰρξ καὶ τὸ αἰμα τοῦ Χριστοῦ καὶ ὅτι ἡ σὰρξ αὕτη είναι ἡ ὑπὸ τῆς παρθένου γεννηθείσα, ἐπὶ του σταυρού παθούσα καὶ ἐκ του τάφου ἀναστάσα, ἐντευθεν δὲ συνεπέραινεν ότι ο Χριστός καθ' έκάστην θυσιάζεται μυστηριωδώς, ότι ή θεία εύχαριστία είναι άλήθεια άμα καὶ είκων (veritas, figura) καί ότι δεν υπόκειται είς τας συνεπείας της πέψεως. ή διδασκαλία αύτη του Πασγασίου, καίτοι έκτὸς τῶν συνεπειῶν αὐτῆς οὐδὲν εἶγε τὸ ἀσύνηθες καὶ πρωτοφανές, διότι ἀνέκαθεν ἡ Ἐκκλησία (§ 87, 2) έδίδασκε την πραγματικήν παρουσίαν και την μεταδολήν των στοιχείων, ούδεν ήττον ύπό τινων νεωτέρων θεωρείται ώς καινορανής, ούτω δὲ ὁ Πασχάσιος παρίσταται ὡς ὁ χυρίως ἀρχηγὸς τῆς περί μετουσιώσεως (transsubstantiatio) διδασκαλίας, καίτοι ή λέξις ανήκει είς τὸν ΙΒ΄ αίῶνα. Είναι άληθὲς ὅτι πολλοί κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην άρνούμενοι τὴν πραγματικήν παρουσίαν του Κυρίου ἐν τῆ θεία εύχαριστία ἐπολέμησαν τὸν Πασχάσιον Ῥαδδέρτον, ὡς π. χ. ὁ Σκῶτος Έριγένης, μοναγός τις Φροδεγάρδος και άλλοι, άλλ' έντευθεν ούδαμούς έπεται ότι ή διδασχαλία του Πασχασίου ήν νεωτερική. Ως

χυρίως πολέμιοι αύτου προσάγονται συνήθως ο Pabároc Maupoc (ξ 132,1) και ο συνάδελφος του Πασχασίου Ράτι αμνος και όμως ούτοι χυρίως δέν πολεμούσι την πραγματικήν παρουσίαν, άλλ' άπλώς τὸν τρόπον αὐτῆς καὶ τὴν συνέπειαν τῆς διδασκαλίας αὐτοῦ, δτι δηλ. τὸ ἐν τῆ θεία εὐχαριστία σωμα τοῦ Χριστοῦ, είναι αὐτὸ τὸ ἐκ τῆς παρθένου γεννηθέν, παθὸν ἐκὶ τοῦ σταυροῦ καὶ ἀναστὰν ἐκ τοῦ τάφου· ὁ Ῥάτραμνος μάλιστα ἀρνούμενος ὅτι ἐν τῆ εύχαριστία το σώμα του Χριστού είναι το φυσικόν σώμα και έπομένως έγει βαρύτητα, έκτασιν κτλ. διϊσγυρίζεται ότι ένταϋθα ύπάρχει τὸ δοξασθὲν καὶ ἀποθεωθὲν σῶιια καὶ ὅτι ἡμεῖς δὲν τρώγομεν τὸν Χριστὸν μετὰ σαρκὸς καὶ ὀστῶν φυσικῶς (naturaliter) ἀλλὰ μυστηριωδώς (sacramentaliter)· αὐτὸ τοῦτο ἡητέον καὶ περὶ τῶν άλλων των γραψάντων κατά Πασχασίου. ώστε ή πραγματική παρουσία του Κυρίου έν τη θεία εύχαριστία δέν έπολεμήθη χυρίως έν τοῖς χρόνοις τούτοις τοῦτο ἐγένετο κατὰ τὸν ΙΑ΄ αἰῶνα διὰ τοῦ Βερεγγαρίου.

2. Οὐτος γεννηθείς περί τὰ τέλη τοῦ Ι΄ ἢ τὰς ἀρχὰς τοῦ ΙΑ΄ αίωνος εν Τουρόνοις εσπούδασεν εν τη Καρτονησία (Chartres) σχολη παρά τῷ σοφῷ ἐπισχόπῳ Φουλβέρτω, ἐξησχήθη ἐν τη τότε διά του Σκώτου Έριγένους είσαχθείση εν τη Δύσει διαλεκτική μεθόδω και μετά τον θάνατον του διδασκάλου αυτού επιστρέψας είς Τούρονα άνελαδε διάφορα άξιώματα, έπι τέλους διορισθείς σχολαστικός της σχολής του άγιου Μαρτίνου και το 1040 άρχιδιάκονος του έπισκόπου της πόλεως Αυδεγάνου ο Βερεγγάριος ήν νους διαυγής, διαλεκτικός καὶ πρὸς τὴν πρόοδον τείνων, ἀλλὰ παραφερόμενος φαίνεται ὑπὸ τῶν συγγραμμάτων του Έριγένους περιήλθεν είς την ίδεαν ότι ή Έκκλησία ἐπλανήθη ἐν τῆ περὶ θείας εὐχαριστίας διδασκαλία. τοιαθτά τινα ἔγραφεν ήδη το 1048 πρός τινα φίλον αὐτοῦ 'Αδελμάννον, συνεζήτησε δὲ περί του άντιχειμένου τούτου μετά του έπισχόπου Λιγγάνης Ούγωroc καὶ ὀλίγον μετὰ ταῦτα ἔγραψε πρὸς τὸν Λαrφράγκον προϊστάμενον της εν Βεκ σχολης και από του 1070 αρχιεπίσκοπον Karτουαρίας, έλέγχων αὐτὸν διότι ἐθεώρει ὡς αἰρετικὸν τὸ περὶ Εὐχαρωτίας σύγγραμμα του Έριγένους. Ή τελευταΐα έπιστολή έγένετο

γνωστή εν 'Ρώμη και κατά το 1050 σύνοδος συγκροτηθείσα ένταυθα ύπὸ τοῦ πάπε Λέοντος τοῦ Θ΄ ἡθώωσε μὲν τὸν Λανφράγκον, κατεδίχασε δὲ τὸν Βερεγγάριον ἐρήμην, ὅστις, ὡς ἐκ τῶν ἀνωτέρω ἐπιστολών ἀποδείχνυται καὶ τῆς μετὰ ταῦτα πορείας τῆς ἔριδος, ἡρνείτο την οὐσιώδη καὶ πραγματικήν μεταβολήν του ἄρτου καὶ του οίτου έτ τη θεί, ευχαριστία και παρεδέχετο άπλως πτευματικήτ τινα απόλαυσιν του σώματος και του αίματος του Κυρίου δυνάμει της σωτηριώδους δυνάμεως του μυστηρίου. 'Ο Βερεγγάριος μαθών τὰ ἐν Ῥώμη γενόμενα ἔρχεται εἰς Νορμανδίαν καὶ παρουσιάσας είς την έν  $B \mu i \sigma \eta$  σύνοδον κατασιγάζεται αὐτὸς καὶ ή μερὶς αὐτοῦ· τότε μετέβη είς Παρισίους όπως λάβη την άδειαν παρά του ηγεμόνος Έρρίχου όπως παρουσιάση είς την ύπο του πάπα συγκροτηθείσαν έν Βαρχέλλαις σύνοδον (1050). έν τούτοις ο Έρρικος οὐ μόνον κατεδίχασεν αὐτὸν ἐν τἢ ταὐτοχρόνως συγκροτηθείση ἐν Παρισίοις συνόδω, άλλά και έφυλάκισεν άλλά και ή έν Βαρκέλλαις σύνοδος καταδικάσασα τὸ σύγγραμμα τοῦ Σκώτου κατεδίκασαν ὡς αἰρετικὴν καὶ τὴν διδασκαλίαν τυῦ Βερεγγαρίου. Έν τούτοις ἀπαλλαγείς τῆς φυλακής παρουσίασεν έν την έν Τουρόνοις το 1054 συγκροτηθείση συνόδω, ενθα διά του άντιπροσώπου του πάπα, του μετά ταυτα έπισήμου 'Ειδεδράνδου κατώρθωσεν ὁ Βερεγγάριος νὰ έξευμενίση τοὺς έναντίους δμολογήσας μεθ' δραου ότι ὁ άρτος καὶ ὁ οἶνος τῆς θείας εύχαριστίας μετά τον άγιασμον είναι σώμα και αίμα Χριστού. Ούτως (χανοποιήθη ή σύνοδος, ο δὲ Βερεγγάριος χατὰ πρότασιν του Ίλδεδράνδου ἀπεράσισε νὰ μεταδή εἰς Ῥώμην ὅπως ἀπολογηθή. καὶ τότε μὲν δὲν ἔπραξε τοῦτο ἀποθανόντος τοῦ πάπα, ἀλλ' ἐπὶ Νικολάου του Β΄ (1059) έλθων είς Ρώμην ήναγκάσθη να ύπογράψη όμολογίαν πίστεως ύπο του καρδιναλίου Ούμβέρτου (ξ. 113, 2) συνταχθείσαν, έν ή κατεδίκαζε τὴν αϊρεσιν αὐτοῦ, ὅτι ὁ ἄρτος καὶ ὁ οἶνος μετὰ τὸν άγιασμὸν είναι μόνον τύπος (sacramentum) καὶ οὐχὶ τὸ άληθές σώμα και αίμα του Κυρίου και παρεδέχετο δριστικώς την διδασχαλίαν της έχχλησίας. 'Αλλ' ὁ Βερεγγάριος μόλις διέδη τὰς "Αλπεις και διεκήρυξεν ότι έκ φόδου ὑπέγραψε τὴν ὁμολογίαν ἐκείνην, έξηχόντισε δὲ πολλὰς ὕδρεις χατὰ τοῦ πάπα χαὶ τοῦ Ούμδέρτου.

Ούτως ὁ ἀγών ἀνερριπίσθη, κατὰ του Βερεγγαρίου ἡγέρθησαν καὶ άλλοι έχθροί, ώς ο Δουράνδος, ο μαθητής του Λανφράγχου Γουίτμουνδος και άλλοι και ή διδασκαλία αύτου κατεδικάσθη και έν ταζ συνόδοις εν Αυδεγάνω (1062) και Ποατείροις (1076). Έπι τέλους ό Ίλδεδράνδος ώς πάπας προσεκάλεσε τὸν Βερεγγάριον εἰς Ῥώμην τὸ 1078 και ὑπέγραψεν ἐκεῖ ὁμολογίαν πίστεως, ἐν ἡ ὡμολόγει ὅτι ὁ ἄρτος μετά τὸν άγιασμὸν είναι τὸ άληθὲς σώμα του Χριστου, τὸ γεννηθέν έκ της παρθένου, τὸ παθὸν ἐπὶ τοῦ σταυροῦ καὶ καθήμετον έχ δεξιών του πατρός, δ δε οίνος το άληθες αυτου αίμα, τὸ ἐκ τῆς πλευρᾶς τοῦ Χριστοῦ ἐκρεῦσαν ἐπειδὴ ὅμως ἡ ὁμολογία αυτη δὲν ἤρεσε πᾶσιν, ὑπέγραψε καὶ ἄλλην, ἐν ή ἔλεγε, καρδία πιστεύω καὶ στόματι όμολογω ότι ὁ άρτος καὶ ὁ οἶτος τοῦ θυσιαστηρίου διά του μυστηρίου τής ιεράς εύχης και των λόγων του σωτήρος ούσιωδώς μεταβάλλονται είς τὸ άληθὲς καὶ πραγματικόν καὶ ζωοποιόν σώμα καὶ τὸ αίμα τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ: ούτως ὁ Βερεγγάριος ήθωώθη και άφέθη έλεύθερος, ἐπειδή ὅμως τὸ οὐσιωδῶς (substantialiter) ἡρμήνευε σοριστικῶς διὰ τοῦ, τῆ σωζούση οὐσία τοῦ ἄρτου (salva substantia panis) διὰ τοῦτο κατεδικάσθη έτι άπαξ εν Βορδιγάλοις το 1080 άπο της εποχής ταύτης άπεσύρθη είς τὴν νήσον τοῦ άγ. Κοσμά πλησίον τῶν Τουρόνων, όπου και απέθανε το 1088. ή διδασκαλία του Βερεγγαρίου διεφωτίσθη ίδιως ότε ο Λέσιγγ άνεχάλυψε το κατά του Λανφράγχου σύγραμμα αύτου έν τη έν Wolfenbüttel βιδλιοθήκη και έξέδωκε την μονογραφίαν αύτου Berengarius Turonensis (1770)· και όμως μέχρι σήμερον ὑπάρχει διαφωνία περί αὐτῆς, τῶν μέμ Προτεσταντῶν διϊσχυριζομένων ότι ο Βερεγγάριος ήρνείτο μόνον την μετουσίωσιν ούχι δὲ και τὴν πραγματικὴν παρουσίαν, τῶν δὲ Λατίνων ἀμφότερα· έντασθα σημειωτέον ότι και ό ήμετερος Μελέτιος επλανήθη, την διδασκαλίαν του Βερεγγαρίου ταυτίσας πρός την του ίερου Θεοδωρήτου (Έκκλ. Ιστ. τόμ. Β΄ σελ. 403-405).

# S 134.

### MANIXAÏKAI TINEZ AIPEZEIZ.

Πρόλ. Füesslin's Kirchen und Ketzerhist. der mittleren Zeit.—Schmid, der Mysticismus d. Mittelalters, Jena 1824.—Hahn, Geschichte der mittelalterlichen Ketzer, Stuttg. 1846.—Schröckh, K-G. τόμ. 23 σελ. 325.— Neander K-G. τόμ. 6 σελ. 121.—Gieseler K-G. τόμ. 2, 1 σελ. 401 καὶ Möhler K-G. 2, 280.

Έκτος τῶν αίρέσεων τούτων ἐν τῆ δυτικῆ Ἐκκλησία κατὰ τὴν περίοδον ταύτην άνεράνησαν καί έτεραι, κατά τινας μέν άνάγουσαι την άρχην αὐτῶν εξς τοὺς άρχαίους Πρισκιλλιανιστάς (ξ 76, 2), κατ' αλλους δὲ εἰς τοὺς Παυλικιανοὺς καὶ Εὐχίτης (¿ 114.-115) καὶ κατ' άλλους είς τούς Μανιχαίους καθόλου. Το βέβαιον είναι ότι αί αἰρέσεις αὐται ἔχουσι χοινὰ στοιχεῖα πρὸς πάντας τούτους τοὺς αἰρετιχούς καὶ ἰδία πρός τοὺς τελευταίους καὶ διὰ τοῦτο ἐν τῆ Δύσει εἶναι γνωσταί ύπο το δνομα των Μανιχαίων. Τοιαύτη τις αίρεσις άνεφάνη εν πρώτοις εν 'Ακουϊτανία περί τὰ 1010 ἀπορρίπτουσα τὸ βάπτισμα καὶ τὸ σημεῖον τοῦ σταυροῦ καὶ ἐν Αὐρηλία τὸ 1022 ἡ τελευταία έχουσα έπι κεραλής δύο προϊσταμένους τής έν Αυρηλία άκμαζούσης τότε θεολογικής σχολής, Στέφανον και Λιζόην, είχε χαρακτήρα μυστικόν και όρθολογιστικόν, διά τουτο ἀπέρριπτε τὴν ύπερουσικήν γέννησιν του Χριστου, το σώμα αυτου έθεωρει δοκητικῶς, ήρνεῖτο τὴν ἐκ τοῦ μηδενὸς δημιουργίαν τοῦ κόσμου, παραδεγομένη αὐτὸν ἄναργον, ἀπέρριπτε τὸ βάπτισμα ἀποδεχομένη βάπτισμα πνευματικόν, τελούμενον δι' έπιθέσεως των χειρών και έπί τέλους ἀπορρίπτουσα καὶ τὴν θείαν εὐχαριστίαν παρεδέχετο εὐχαριστίαν πνευματικήν οἱ μετέχοντες τοῦ βαπτίσματος καὶ τῆς εὐχαριστίας ταύτης άξιουνται άγγελικών όπτασιών και θείων άποκαλύψεων, έχοντες εν έαυτοῖς τὸν Θεόν. Οι αίρετιχοι οὐτοι ἀποχαλυρθέντες μετ' όλιγον εν τινι εν Αυρηλία συνόδω επεδείξαντο τοιαύτην έπιμονήν, ώστε 13 έξ αὐτῶν ἀπέθανον ἐπὶ πυρᾶς. Όλιγα ἔτη μετὰ ταύτα το 1025 όμοια αίρεσις άνεράνη έν τη έχχλησιαστική διοιχήσει 'Ατρεβατών (Arras) και Λεοδίου η Λυττίχης (Liege), ήτις άπέρριπτε τὸν γάμον, τὸ βάπτισμα, τὴν εὐχαριστίαν, τὰς εἰκόνας, τὴν

ίερωσύνην και τὸ ἐκκλησιαστικὸν ἄσμα και ὡς ἐπὶ τὸ πολύ ἡν διαδεδομένη παρ' ανθρώποις της κατωτέρας τάζεως. Έτέρα αϊρεσις ένεφανίσθη τὸ 1030 παρὰ τὸ Τουρίνον ἐν Μοντφόρτω, ἡτις ὁμοίως ἀπέρριπτε τὸν γάμον, τὸ βάπτισμα καὶ τὴν εὐχαριστίαν, ἀρνουμένη δὲ τὴν πραγματικότητα της ιστορίας του Χριστού διισχυρίζετο, ότι άληθης υίδς του Θεου είναι πάσα άνθρωπίνη ψυχή φωτιζομένη ύπο του Θεου, ή δὲ έκ παρθένου γέννησις καὶ ἐν πνεύματι ἀγίω σύλληψις αὐτοῦ ἀνταποκρίνεται πρός τὴν παρ' ἡμιῖν γέννησιν τοῦ ἐν θεῷ βίου. ἐνεκα τοῦ ίδεαλισμού και μυστικισμού αύτων οι αίρετικοι ούτοι επίστευον, ότι είγον ιερέα τινά επισχεπτόμενον αυτούς χαθ' εχάστην, όπου γής και αν εύρίσχοντο χαὶ συγχωρούντα τὰς άμαρτίας αὐτῶν οἱ πλεῖστοι τῶν αίρετιχών τούτων τοσαύτην έμμονην έπεδείζαντο έν τη αίρέσει αὐτων, ώστε παραστάντες ποτέ ένώπιον πνευματικού τινος δικαστηρίου, παρασκευασθέντος ύπὸ τοῦ ἐπισκόπου Μεδιολάνου καὶ ἀποφασισθέντος νὰ ἐκλέζωσι μεταξύ τοῦ θανάτου καὶ τοῦ σεδασμοῦ τοῦ σταυροῦ προύτίμησαν τὸ πρῶτον. Τέλος κατὰ τὸ 1052 ὁμοία αἴρεσις ἀνεφάνη καὶ έν Γόσλαρ, ήτις πρὸς τοῖς ἄλλοις ἀπηγόρευε καὶ τὴν ἀπόλαυσιν ζωἴκών οὐσιών. Κατά πάντων τούτων τών αίρετικών και μεθ' όλας τὰς διαμαρτυρήσεις του ἐπισκόπου Λυττίχης Βάζωνος, ή τε Ἐκκλησία και Πολιτεία εκίνησε τρομερούς διωγμούς διά πυρός και σιδήρου.

## KEΦAΛΑΙΟΝ Γ'.

### EZOTEPIKOS OPFANIZMOZ THE EKKAHZIAZ,

#### HTOI

IZTOPIA TOY EKKAHZIAZTIKOY HOAITEYMATOZ, THE OEIAZ AATPEIAZ
KAI TOY XPIZTIANIKOY BIOY.

## § 135.

### Ο ΠΑΠΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΟΙ ΚΑΡΟΛΙΔΑΙ.

- IIρ6λ. Ph. Müller, die römische Päpste, Wien 1848.—Artaud de Montor, Histoire des Papes.—Baxmann, die Politik d. Päpste von Gregor I bis Greg. VII, Elbf. 1868.—Lanfrey, Histoire politique des Papes.—Gregorovius, Geschichte d. Stadt. Rom im MA. Stuttg. 1859. Reumont, Geschichte d. St. Rom, Brl. 1867-70.—Waltenbach, Geschichte d röm. Papstth. Brl. 1870.—Lorenz, Papstwahl u. Kaiserthum Berl. 1874. Janus, der Papst u. d. Concil. Leip. 1869.—Warnkönig et Gérard, Hist. des Caroling. Paris 1862.—Ellendorf, die Karolinger u d. Hierarchie ihrer Zeit, Essen 1838.—Jahrbücher d. fränk. Reichs Leip. 1866-76.—Gförer, Geschichte d. ost-und westfränk. Karoling. Freib. 1858. Wenck, d. fränk. Reich Lpz. 1851.—Guettée, la Papautè schismatique, Paris 1863.—Neander, K-G. τόμ. 5 σελ. 141 καὶ 6, 98.—Gieseler, K-G. τόμ. 2, 1 σελ. 28.—Möhler, K-G. τόμ.2 σελ. 138.—Ritter, K-G. τόμ.1 σελ. 376 καὶ 410 καὶ Kurtz, Lehrb. d. K-G. τόμ. 1, 2 σελ. 38.
- 1. Έν τη προηγουμένη περιόδω (§ 83) παρετηρήσαμεν ότι η 'Ρωμαϊκή 'Εκκλησία ἀπέναντι τῶν λοιπῶν 'Εκκλησιῶν διϊσχυρίζετο πρωτεϊόν τι πνευματικόν, ἀξιοῦσα ὅτι ὁ ἐπίσκοπος αὐτης εἶναι ἡ κεφαλή της 'Εκκλησίας, ὑρ' ἢν πρέπει νὰ ὑποτάσσωνται πάντες. Αἰ ἀξιώσεις αὐται τῶν ρωμαίων ἱεραρχῶν καὶ μεθ' ὅλας τὰς ἀντιδράσεις της 'Ανατολικης 'Εκκλησίας ἐξακολουθοῦσι καὶ κατὰ τὴν ἡμετέραν περίοδον, ἀναπτυσσόμεναι μάλιστα ἐπὶ τὸ κοσμικώτερον ἐκτὸς τῶν λόγων, οῦς ἄλλοτε εἶδομεν συντελέσαντας εἰς τὸ ρωμαϊκὸν πρωτεῖον, ἐν τοῖς χρόνοις τούτοις εἰς τὴν ἀνάπτυξιν τοῦ παπισμοῦ πολύ συνήργησαν αὶ διάφοροι τῶν Παπῶν σχέσεις πρὸς τὰ διάφορα της Εὐρώπης κράτη. 'Εν πρώτοις ὅσον ἀφορὰ εἰς τὴν 'Ισπανίαν ἀπὸ τῆς κατακτήσεως τῶν Σαρακηνῶν (711), αὶ ἐκκλησίαι αὐτης εἰς

ούδεμίαν η μιχράν διετέλουν σχέσιν πρὸς τὴν Ῥώμην μέχρι τοῦ ΙΑ΄ αίωνος. ἐπίσης ἄσχετοι πρὸς αὐτὴν ἡσαν καὶ αἱ φραγκικαὶ ἐκκλησίαι έπὶ τῆς δυναστείας τοῦ μεροδιγχείου οἶχου, ἐνῷ ἀπεναντίας ἡ άγγλική ἐκκλησία είς στενότατον διετέλει σύνδεσμον πρὸς τὴν Ῥώμην· τὸ παπικὸν ἀξίωμα ἐν τῆ ἐκκλησία ταύτη ἐξηκολούθει πάντοτε θεωρούμενον μέγα, οὐδέποτε ἀποδαλὸν τὴν λαμπηδόνα αὐτοῦ μυριάδες προσκυνητών και έκ των άνωτέρων τάξεων έπεσκέπτοντο τὴν 'Ρώμην, οί δὲ ἐωμαῖοι ποντίφηκες πρὸς περίθαλψιν αὐτῶν καὶ προπαίδειαν του κλήρου της 'Αγγλίας ϊδρυσαν κατά τὸν H' αίῶνα τὴν σαξονικήν λεγομένην σχολήν (Schola Saxonica), πρὸς διατήρησιν της όποιας, ώς και άλλων καθιδρυμάτων έφευρον το δηνάριον τοῦ άγιου Πέτρου (Denarius s. Petri), ἀποτιόμενον κατά τὴν 29 Τουνίου έντεθθεν είσέρρεεν είς τὰ ταμεία τῶν παπῶν πολὺς ἀγγλικὸς πλούτος καὶ δή τοσούτος, ώστε κατὰ τὸν  $\Pi'$  αἰῶνα τὰ είσερχόμενα είς τὴν Ῥώμην χρήματα ὑπερέδαινον τὰ ἔσοδα τῶν βασιλέων της Αγγλίας το δηνάριον τουτο πρώτον Ερρίκος ο Η' κατώρθωσε να καταργήση το 1532. Άλλα πολύ σπουδαιότεραι διά την 'Ρώμην ήσαν αι κατά τον Η' αιώνα μετά των φράγκων ήγεμόνων συναφθείσαι σχέσεις, αίτινες ἐπὶ τέλους ἐδωρορόρησαν αὐτῆ καὶ την κοσμικήν έξουσίαν. Μετά την κατάκτησιν της Ίταλίας ύπο των Λογγοδάρδων το 568, οι Βυζαντινοί κατείχον μέν ήδη άπο Ίουστινιανού του M.~(554) τὸ Εξαρχάτον, αι ἐπαρχίαι όμως αὐτού κατ' όλίγον έγίνοντο λεία τῶν Λογγοδάρδων, ἡ δὲ ἐπ' αὐτῶν κυριαρχία τῶν αὐτοχρατόρων τοῦ Βυζαντίου πολλάχις ἐξηρτᾶτο ἐκ τῆς διαθέσεως των παπών διότι ου μόνον οι ορθόδοξοι Λογγοβάρδοι, και οι άρειανοί άνεγνώριζον το κύρος του θρόνου της 'Ρώμης και άπένεμον σεδασμόν τινα είς τὸν διάδοχον τοῦ Πέτρου, ἀλλὰ καὶ οἱ πάπαι καθόλου ένεκα των ἀπειραρίθμων δωρεών της Έκκλησίας της Ῥώμης, χυρίως γαιών εν Ίταλία, Σιχελία, Δαλματία, Κύρνω καὶ άλλαχοῦ (Latifundia, Patrimonium Petri) εξήσχουν μεγάλην επιρροήν, πλούσιοι δὲ καὶ ἰσχυροὶ ἠδύναντο ἀλαζονικώτερον καὶ αὐθαδέστερον νὰ προσφέρωνται καὶ νὰ ἀπειλῶσι μάλιστα τὴν βυζαντινὴν αὐλήν, ώς τούτο ἔπραξαν οἱ δύο Γρηγόριοι B' καὶ I' πρὸς Λέοντα τὸν  ${}^*\!{
m I}$ -

σαυρον (§ 106, 3), καθόσον μάλιστα εν άνάγκη ήδύναντο εὐκολώτερον νὰ λάδωσι τὴν ἐπιχουρίαν τῶν Φράγχων. Καὶ πραγματιχῶς ὅτε Γρηγόριος ὁ Γ΄ πιεσθεὶς σφοδρῶς ὑπὸ τοῦ βασιλέως τῶν Λογγοδάρδων Λουϊτπράνδρου (738), ξστειλε πρεσβείαν πρὸς Κάρολον τὸν Μαρτέλλον αἰτούμενος βοήθειαν, οὐτος κατώρθωσε διὰ της ἀποστολής χληρικών τινων νὰ ἐπαναγάγη τὴν εἰρήνην καὶ οὕτως ἐτέθη ή πρώτη βάσις της ἀποσχίσεως ἐχ τοῦ Βυζαντίου καὶ της προσκλίσεως των παπών είς τους Φράγχους. Τῷ παραδείγματι του Γρηγορίου έστοίχησε και ο διάδοχος αύτου Ζαχαρίας (741-52), όστις διά του άποστολικοῦ αὐτοῦ κύρους ἐκποδών ποιησάμενος τὸν τελευταΐον γόνον του μεροδιγκείου οίκου Χιλδεριγον τὸν Γ' ἀνεκήρυξεν ὡς ἡγεμόνα των Φράγκων Πιπτισος του μικρου (752). Έν τούτοις ο ήγεμών των Λογγοδάρδων Αιστούλφος έχυριευσεν έν τῷ μεταξύ τὴν Paberryr και ήπειλει την 'Ρώμην' τότε ὁ πάπας Στέφανος ὁ  $\Gamma'$  ἐπικαλεσθεὶς τὴν βοήθειαν τοῦ  $\Pi$ ιπίνου, ἀποστέλλει αὐτῷ ἰδιόχειρόν τινα έπιστολήν τοῦ κορυφαίου τῶν ἀποστόλων, ἐν ἡ ὀνομάζων ο Πέτρος τους ήγεμόνας των Φράγκων υίους αυτου προυτρέπετο είς την διάσωσιν της 'Ρώμης και της ρωμαϊκής 'Εκκλησίας και έλθων κατά πρόσκλησιν του Πιπίνου είς Παρισίους χρίει αὐτὸν καὶ τοὺς υίοὺς αὐτοῦ (754), ὁ δὲ Πιπῖνος ὡς ἀντάλλαγμα ύπόσχεται αὐτῷ νὰ χυριεύση ἀπό τῶν Λογγοδάρδων τὸ Ἐξαρχάτον και ἀποδώση αὐτὸ τῷ πάπα. και πραγματικῶς τοῦτο ἐγένετο διὰ δύο νικών του Πιπίνου, δ δὲ πάπας ἐδωρήσατο αὐτῷ ὡς προστάτη της φωμαϊκής Έκκλησίας το άξίωμα του πατρικίου ότε ταυτα εγνώσθησαν εν Βυζαντίω και εστάλησαν πρέσδεις το 755 εγείροντες άξιώσεις έπὶ τῶν χυριευθεισῶν ἐπαρχιῶν, ὁ Πιπῖνος ἀπήντησεν ὅτι οἱ Φράγχοι έχυσαν τὸ αίμα αὐτῶν ὑπὲρ τοῦ ἀγίου Πέτρου καὶ οὐχὶ ὑπὲρ τῶν Ἑλλήνων. Οὕτως οἱ πάπαι ἐπέτυχον τῆς χοσμιχῆς ἐξουσίας, ιδρύθη δ' ούτω ή έχχλησιαστική πολιτεία (Patrimonium Petri) ύπερ τὰς 20 πόλεις περιλαμβάνουσα και ἐπί τούτω συνετάχθη δωρητήριον έγγραφον, κατατεθέν έν τῷ τάφῳ τοῦ ἀποστόλου Πέτρου. 'Αλλ' οί Λογγοδάρδοι δὲν ἔπαυσαν ἀνησυχοῦντες τοὺς πάπας, ὁ δὲ διάδοχος τοῦ Αίστούλφου Δεζιδέριος χυριεύσας το μεγαλείτερον μέρος τής εχχλησια

στικής πολιτείας επολιόρκησε και την 'Ρώμην' τότε επί τη προσκλήσει του πάπα 'Αδριανού του Α' (772-95) Εδραμε Κάρολος ὁ Μ. (774), κατέστρεψε τὸ κράτος τῶν Λογγοδάρδων καὶ προσήρτησεν αὐτὸ είς τὴν φραγχικὴν αὐτοχρατορίαν, ἐπιχυρώσας δὲ τὴν δωρεὰν του πατρός αύτου έπηύξησεν αυτήν. Τὸν Αδριανόν διεδέχθη είς τὸν θρόνον του Πέτρου Λέων ό Γ΄ (795-816), όστις Ένεκα σπάσεώς τινος έγερθείσης κατ' αὐτοῦ φυγών παρά Καρόλφ τῷ Μ. (799) ὑπεστηρίχθη ὑπ' αὐτοῦ ἐν τῷ θρόνῳ καὶ ὅτε οὐτος τἢ 25 δεκεμβρίου του 800 παρέστη εν τη εκκλησία του άγίου Πέτρου έστέφθη ύπο του πάπα αὐτοχράτωρ οὕτως ἐξηλείφθη πᾶν ἴχνος ἐπιρροῆς τῶν Βυζαντινών έπὶ τών παπών. ἀντὶ τούτων όμως καὶ μεθ' όλην τὴν ἐν Ἰταλία χοσμιχήν αὐτῶν ἐξουσίαν οἱ πάπαι εἶχον ἐπὶ χεφαλής αὐτῶν τούς φράγχους αὐτοχράτορας. ή αὐτοχρατορία του Καρόλου είχε χαρακτήρα θεοκρατικόν ο Κάρολος ώς αὐτοκράτωρ ἴσταται ἐπὶ κεφαλής τής χριστιανωσύνης είναι μέν δ εύλαβέστατος και άφωσιωμένος υίὸς τῆς Ἐχκλησίας, ἀλλ' ἄμα καὶ ὁ ὕψιστος αὐτῆς κύριος καὶ ἀρχηγός. Έχχλησία καὶ Πολιτεία είναι μὲν δύο ἀνεξάρτητα ἀπ' ἀλλήλων σωματεία άλληλοδοηθούμενα και συμπληρούμενα άμοιδαίως, την ένότητα όμως αὐτῶν εὐρίσκουσιν ἐν τῷ προσώπῳ τοῦ αὐτοκράτορος, διά τουτο ο Κάρολος έπεμβαίνει και είς το πολίτευμα και είς την λατρείαν καὶ εἰς τὴν διδασκαλίαν της Ἐκκλησίας. ναὶ μὲν συγκροτεί συνόδους και έπικαλείται τὴν συνδρομὴν αὐτῶν, αὐτὸς ὅμως ἐπιχυροί, συμπληροί και μεταβάλλει κατά το δοχούν τὰς ἀποφάσεις αὐτων εν τῷ προσώπω του πάπα τιμά τὸν διάδοχον του Πέτρου καί την πνευματικήν κεφαλήν της Έκκλησίας, άλλ' έπειδή ὁ αὐτοκράτωρ Ισταται ύπεράνω της Έχκλησίας και Πολιτείας, διὰ τοῦτο άρχει και ἐπὶ τοῦ πάπα ὁ πάπας ὁ στέψας τὸν Κάρολον αὐτοκράτορα δὲν ἔπραζε τοῦτο δυνάμει της ἐν τῷ παπισμῷ ἐνοιχούσης δυνάμεως, άλλα κατά θείαν βουλήν, έντεϋθεν το άξίωμα τουτο είναι κληρονομικόν είς τὸν οἶκον τοῦ Καρόλου καὶ μόνον ὁ αὐτοκράτωρ δύναται έπομένως να άναγορεύη νέον αὐτοκράτορα. Οὕτως ὁ πάπας ἐτέθη ὑπὸ έξουσίαν δεσποτικωτέραν της των Βυζαντινών, διότι κατά τάς θεωρίας ταύτας ὁ πάπας χυρίως ἡν ὑπαλληλος τοῦ αὐτοχράτορος. ὁ πάπας και οι ρωμαίοι καθόλου ώφειλον να ομνύωσιν όρκον πίστεως, ή έχχλησιαστική αὐτῶν πολιτεία ἡν μόνον ἀτελής, καίτοι δὲ οἱ πάπαι είχον έν τη έξουσια αὐτῶν τὰ κατώτερα δικαστικά έργα καὶ τὴν έχλογήν τῶν ὑπαλλήλων, ἀλλὰ καὶ ταῦτα διετέλουν ὑπὸ τὴν αὐτοχρατορικήν επίδλεψιν, στελλομένων έπι τούτφ αὐτοχρατορικών άπεσταλμένων (Missi dominici) (πρόλ. Sugenheim, Gesch. d. Entstehung u. Ausbildung d. Kirchenstaates, Lpz. 1851.— Hasse, die Vereinigung d. geistlichen u. weltlichen Obergewalt im Kst. Harl. 1852.—Scharpf, Entsteh. d. Kst. Freib. 1860.—Mock, de donatione Car. M. Monast. 1861.—Uhrig, Bedenkg. gegen d. Echtheit d. Sage von der Entthronung d. Meroving. durch Papst. Zach. Leipz. 1875. — Dippold, Leben Kaisers Karls d. Grossen, Tübing. 1810.—Gaillard, Hist. de Charlemagne Paris 1819.—Gapefigue, Charlemagne Paris 1842.—Döllinger, das Kaiserthum Karls d. Grossen in münch. hist. Jahrb. 1865 κτλ.).

2. 'Απέναντι τῶν τοιούτων θεωριῶν οἱ πάπαι ἔπρεπε βεδαίως νὰ άντενεργήσωσι και διά τουτο πρό της στέψεως ήδη του Καρόλου τό 777 ο πάπας 'Αδριανός ο Α΄ ἀπηύθυνε πρός αὐτὸν ἔγγραφόν τι, ἐν ῷ ένεχωμίαζεν αὐτὸν ὡς δεύτερον Κωνσταντίνον, οὐ μόνον διότι ἀποκατέστησε τῷ παπικῷ θρόνω τὴν ἐπὶ τῶν ἐσπερίων τούτων μερῶν δύταμιν, ην Κωνσταντίνος ὁ Μ. παρέσχε τῷ θρόνω τοῦ χορυφαίου τῶν ἀποστόλων, ἀλλὰ καὶ τὰς μετὰ ταῦτα γενομένας αὐτῷ δωρεάς, ᾶς ἀπέσπασε τὸ ἀσεδὲς τῶν Λογγοδάρδων γένος. Ένταϋθα συναντῶμεν τὸ πρώτον ἀσφαλὲς ἔγνος τῆς μετὰ ταθτα ἐπισήμου καταστάσης δωρεάς του Κωνσταντίνου (Donatio Constantini) και περιληφθείσης εν τῷ χώδιχι τοῦ ψευδοισιδώρου τὸ ἔγγραφον τοῦτο πιθανῶς συνταχθὲν κατὰ τὸ 754, ἔλεγεν ὅτι ὁ Μ. Κωνσταντίνος ἀφοῦ έδαπτίσθη ύπὸ τοῦ Σιλβέστρου, εὐγαριστῶν αὐτῷ διὰ τὴν ἀπὸ τῆς λέπρας θεραπείαν παραγωρεί τῷ θρόνω τοῦ Πέτρου τὸ ὑπὲρ πάντας τούς πατριάρχας πρωτείον καθώς και δύναμιν, τιμήν και άξιαν βασιλικήν, άμα δὲ τὸ ἐν Λατερανῷ αὐτοκρατορικὸν παλάτιον καὶ τὴν κυριαρχίαν ἐπὶ τῆς Ρωμης καὶ άπασων των ίταλικών ήτοι δυτικών έπαρχιών, χωρών και πολιτειών, αύτὸς δὲ μετατίθησι τον θρόνον αύτου είς το Βυζάντιον, διότι δεν είναι δίκαιον ο αὐτοκράτωρ νὰ ἔχη τὴν ἐπίγειον αὐτοῦ ἐξουσίαν, ἐκεί όπου ύπο του ουρανίου βασιλέως ιδρύθη ή ιερατική έξουσία και ή πεφαλή της χριστιατικής θρησκείας ούτω διά της πλαστογραφίας ταύτης, ήτις σημειούσθω έν παρόδφ πρώτον έπολεμήθη τὸ 999 ύπὸ  ${\it 'O}\theta$ ωνος τοῦ  ${\it \Gamma}'$ , ἀχολούθως τὸ 1152 ὑπὸ τοῦ ἀργολδιστοῦ Βέτσελ καὶ τέλος θανασίμως ὑπὸ τοῦ Λαυρεντίου Βάλλα († 1457), έσχόπουν οἱ πάπαι οὐ μόνον πλείους ώρελείας νὰ ἀρυσθῶσιν, ἀλλὰ και να καταδείξωσιν είς τους Φράγκους, ότι αι είς τον θρόνον του Πέτρου δωρεαί αὐτῶν είναι ὀφειλομένη ἀποκατάστασις δικαίων πρὸ πολλοῦ μὲν χεχτημένων, ἀλλ' ἀφαιρεθέντων χαὶ οὕτως ἀνυψώσωσι τὸ άξίωμα αὐτῶν ἐν τούτοις οὐδὲν κατωρθώθη, διότι καὶ ἐπ' αὐτῶν τῶν διαδόχων του Καρόλου, των όποιων την άσθενειαν κάλλιστα έγινωσχον οἱ πάπαι νὰ ἐχμεταλλεύωνται ἐν τἢ αὐτἢ πρὸς τὴν πολιτείαν διετέλουν σχέσει. Λουδοβίκος ὁ Εὐσεβής (814-46) καίτοι δὲν ἡδύνατο νὰ ἐξακολουθήση τὸ ἔργον τοῦ πατρὸς αὐτοῦ, ἐν τούτοις οὐδαμῶς ἐνόει νὰ ἀποστῆ τῆς ἐπὶ τῶν παπῶν χυριαρχίας. ὅ,τι ἰδίως τούτοις έφαίνετο βαρύ, ην η πρό της χειροτονίας αὐτῶν ἀναγνώρισις ὑπὸ της πολιτείας είναι άληθες ότι ό τε Στέφανος ὁ Δ΄ (816-17) καί  $\Pi$ ασχάλης  $\delta$  A' (817-24) ἀπέσγον τοῦ ζητήσαι τὴν χύρωσιν τοῦ αὐτοχράτορος, ἐπὶ τοῦ τελευταίου μάλιστα ἐνεφανίσθη ἔγγραφόν τι, δι' οὐ ἐδωροῦντο τῷ Πέτρῳ ἐκτὸς τῆς 'Ρώμης καὶ τῶν ἰταλικῶν πόλεων και αι νήσοι Κύρνος, Σαρδώ και Σικελία, άλλ' έπι του διαδόχου αὐτῶν Eἐ $\gamma$ εrloυ B' (824-27) τὰ ἐπὶ τῶν παπῶν αὐτοχρατορικά δίκαια καθωρίσθησαν και διά της ρωμαϊκής λεγομένης συμβάσεως (constitutio Romana) ή έκλογή του πάπα άνετίθετο μέν είς τὸν κλήρον και τοὺς εὐγενεῖς, ἔδει ὅμως πρὸ τής χειροτονίας νὰ ζητηθή ή χύρωσις και άναγνώρισις του αυτοκράτορος (824). Γρηγόριος ο Δ΄ (827-44) εύρεθη είς την δυσχέρειαν να ύποχύψη ύπο τον νόμον τοῦτον, άλλὰ τότε ἐπωφελούμενος τῶν ἐρίδων τῶν ἀναφυεισῶν μεταξύ Λουδοβίχου τοῦ Εὐσεβοῦς καὶ τοῦ υίοῦ αὐτοῦ Καρόλου τοῦ Φαλακρού ἀφ' ἐνός καὶ τῶν δύο ἄλλων, Λωθαρίου Α' καὶ Λουδο-

βίκου του Γερμανου ἀφ' έτέρου, προσεπάθησε νὰ χειραφετηθή ἀπὸ της πολιτικής έξουσίας. ούδενὸς όμως έντευθεν έπέτυχε, διότι και οί τρείς ούτοι μεταξύ τῶν ὁποίων τὸ φραγχικὸν χράτος διηρέθη διὰ της έν Βερούτω ( Verdun) συνθήκης το 843 έξηκολούθουν την άρχαίαν πολιτικήν μάλιστα ο Λωθάριος Α΄, ο φέρων καὶ τον τίτλον του αὐτοχράτορος και άρχων έπι της Ίταλίας ηνάγκασε Σέργιον τον Β' (844-47) και τους ρωμαίους νὰ παράσχωσιν αὐτῷ τὸν ὀφειλόμενον δρχον χαὶ νὰ ὑποσχεθῶσιν, ὅτι δὲν θὰ προδαίνωσιν εἰς τὸ έξης εἰς τὴν χειροτονίαν του πάπα πρό της αὐτοχρατορικής ἐπιχυρώσεως. ἐν τούτοις ούτε ο διάδοχος του Σεργίου Λέων Δ΄ (847-55) ούτε ο μετ' αὐτου Βενέδικτος ό Γ΄ (855-58) ετήρησαν την υπόσχεσιν αυτών. Τὸν  $\Lambda$ ωθάριον  $\mathbf{A}'$  άποθανόντα το 855 διεδέχθησαν οί τρεῖς αὐτοῦ υίοὶ  $\Lambda ov$ δοδίκος Β΄ φέρων τὸν τίτλον τοῦ αὐτοκράτορος, Λωθάριος Β΄ καὶ Κάρολος, μετά τὸν θάνατον δὲ τῶν δύο τελευταίων (869) διὰ τῆς ἐν Μέρσεν συνθήμης (870) ἀπετελέσθη ή διαίρεσις της φραγκικής αὐτοχρατορίας είς τρία συμπλέγματα όμογενή κατά την γλώσσαν καί την έθνικότητα, την Γερμανίαν, έφ' ής ήργε Λουδοβίκος ό Γερμαrός, τὴν Γαλλίαν ὑπὸ Κάρολον τὸν Φαλακρὸν καὶ τὴν Ἰταλίαν ύπὸ τὸν αὐτοχράτορα Λουδοβίκον τὸν Β' (πρόλ. Münch. die Schenkung Konstant. d. Grossen, in sein. vermischten Schriften 2. Ludwigsb, 1828.—Döllinger, die Papstfabeln d. MA. München 1863.—Funk, Ludwig d. Fromme, Frankf. 1832.— Dümmler, Geschichte d. ostfränkischen Reischs Brl. 1862). Μεταξύ τῶν δύο τελευταίων παπῶν Λέοντος τοῦ Δ' καὶ Βενεδίκτου του Γ΄ λέγεται ότι πίπτει καὶ ἡ πάπισσα 'Ιωάννα' κατά τινα δηλ. παράδοσιν νεάνίς τις γερμανίς έχ Μογουντίας έν άνδριχή στολή μετέδη είς 'Αθήνας μετά του έραστου αύτης, όπου σπουδάσασα μετ' ἐπιτυχίας ἐπανήλθεν εἰς Ῥώμην ὑπὸ τὸ ὄνομα Ἰωάντης Ἰγγλιαδς και τοσαύτην ύπόληψιν έκτήσατο διά την σοφίαν αὐτης, ώστε ανέδη και τὸν παπικὸν θρόνον ὑπὸ τὸ δνομα Ἰωάννης Η και ἐπάπευσε 2 έτη, 5 μήνας καὶ 4 ήμέρας άλλὰ κατὰ δυστυγίαν έγκυμονήσασα έτεκε κατά τινα μεγαλοπρεπή λιτανείαν και ἀπέθανεν. Ασφαλή ίχνη του γεγονότος τούτου άπαντῶσι πρῶτον παρά Στεφάνω τῷ Βουρδώνω περί τὸ 1230, μάλιστα ἡ πάπισσα Ίωάννα τιθεται ύπ' αύτου το 1100, το όνομα αύτης άγνοείται και τὰ περί αὐτης ἐν τοῖς χρονικοῖς λεγόμενα (ut dicitur in chronicis) είναι διάφορα των μετά ταυτα γνωστών, άπο δὲ του γρονογράφου Μαρτίrou Πο.λωτοῦ († 1278) πάντες οἱ κατὰ τὸν Μεσαιῶνα ἀναφέρουσι τὰ περί της παπίσσης έκτενῶς. τινὲς μάλιστα άναφέρουσιν ὅτι ὁ Ἰωάννης Κ΄ (1276) χάριν δικαιοσύνης ώνόμασεν έαυτὸν ΚΑ΄ συγκαταριθμήσας και την Ίωάνναν, ότι εν Λατερανφ εσώζετο μαρμαρίνη τις έδρα (stella stercoraria) τετρυπημένη και έν χρήσει κατά τὴν έχλογήν τῶν παπῶν πρὸς ἀποφυγήν όμοιων σχανδάλων χαὶ ὅτι ἐν 'Ρώμη ἐσώζετο ἄγαλμά τι παριστῶν γυναϊκα μετὰ παιδὸς ἐν ἀγκάλη και φέρον 6 p εξηγούμενα δια του Parce pater patrum papissæ prodere partum η διά του Papa pater patrum peperit papissa papellum. Έν τούτοις ταθτα πάντα ὑπὸ τῶν χριτικῶν θεωρούνται ώς μύθος, ου μόνον διότι ουδέν περί παπίσσης άπαντα είς τὰ ἄριστα χειρόγραφα 'Αναστασίου τοῦ Βιδλιοθηκαρίου, ἀλλὰ καὶ διότι οί Έλληνες οὐδὲν γινώσχουσι περί αὐτῆς, μνημονεύοντες ἄλλως τε τοσούτων άλλων σκανδάλων της 'Ρώμης καὶ τρίτον διότι μετά πιθανότητος συμπεραίνεται ότι ή διήγησις αυτη είναι σάτυρα της αίσγρότητος καὶ ἀκολασίας τῶν παμῶν τοῦ  $\mathbf{I}'$  αἰῶνος καὶ μάλιστα τοῦ Ίωάννου Ι΄, ΙΑ΄ καὶ ΙΒ΄. ἐκτὸς τούτων καὶ ὁ λόγος, ὅτι Βενέδικτος ό Γ΄ διεδέχθη Λέοντα τὸν Δ΄ κατ' αὐτὸ ἀκριδῶς τὸ ἔτος τοῦ θανάτου αύτου (855), δεν επιτρέπει την μεταξύ άμφοτέρων παρείσδυσιν της Ίωάννας (πρόλ. Smets, d. Märchen v. d. Päpst. Joh. Köln 1829.—Döllinger, die Papstfabeln d. MA. München 1863).

3. Μεγάλως ἀνυψώθη ὁ παπισμὸς ἐπὶ τοῦ πάπα Νικολάου τοῦ Α΄ (858—67), τοῦ ἀνδρὸς ἐκείνου, ὅστις ἐπὶ τῆ βάσει τῶν ψευδοισιδωρείων διατάξεων μετ' ἐνεργητικότητος ὑπεστήριξε τὰς παπικὰς ἀξιώσεις, ἔσχε μάλιστα τὴν εὐτυχίαν νὰ παρουσιασθῆ καὶ ὡς ὑπερασπιστὴς τοῦ δικαίου καὶ θεωρηθῆ ὑπὸ τῶν συγχρόνων αὐτοῦ ὡς δεύτερος Ἡλίας· τοῦ τελευταίου τούτου ἐπέτυχε κυρίως ἐν τῆ πρὸς τὸν βασιλέα τῆς Λοθριγκίας Λωθάριον τὸν Β΄ ἔριδι αὐτοῦ· οὐτος δηλ. χάριν τῆς παλλακῆς αὐτοῦ Βαλδράδης ἀποπέμψας τὴν νόμιμον σύ

ζυγον Θιεβέργην, κατώρθωσε διὰ τῶν ἐπισκόπων Κολωνίας καὶ Τρεδίρων εν τη εν 'Ακυτσγράνω συνόδω (860) να διαζευχθη αυτήν και στεφθή την Βαλδράδην υπέρ της Θιτβέργης παρουσιάσθη τότε ὁ ἐπίσχοπος 'Ρήμων "Ιγχμαρος, ὁ δὲ πάπας Νιχόλαος ἀποστείλας ἀντιπροσώπους συγχροτεί τὴν ἐν Μογουντιαχῷ σύνοδον (863) ἀλλ' οξ άπεσταλμένοι του πάπα δωροδοχηθέντες άποραίνονται ύπὲρ της ἀποφάσεως της εν 'Αχυϊσγράνω συνόδου ο Νιχόλαος μαθών τὰ γενόμενα άχυρος αὐτά και καθαιρες τοὺς δύο ἐκείνους μητροπολίτας, άλλ' οὐτοι διεγείρουσι κατ' αύτου τὸν άδελφὸν του Λωθαρίου Λουδοβίκος zòr B'. Έν τούτοις ὁ  $\Lambda$ ωθάριος μισούμενος ὑπὸ τοῦ λαοῦ καὶ ἀπειλούμενος ύπὸ τῶν θείων αὐτοῦ καταφεύγει εἰς τὴν προστασίαν τοῦ πάπα, οὐτος δὲ διά τινος ἀπεσταλμένου αὐτοῦ ἀναγκάζει αὐτὸν νὰ ἀποδάλη τὴν παλλακὴν καὶ συζευχθη τὴν Θιτδέργην. Ἐπίσης νικητής έξηλθεν ο Νικόλαος και έκ του κατά του Ίγκμάρου πολέμου, οὐδὲν ὅμως κατώρθωσεν ἐκ τοῦ κατὰ τοῦ ἱεροῦ Φωτίου, ὡς ἐδείχθη ἐν τἢ ἰστορία τοῦ  $\Sigma$ χίσματος ( $\S$  110,3). Οὑχὶ τοσούτον εύτυχής έν τη πραγματώσει των ψευδοϊσιδωρείων διατάξεων ήν ο διάδογος του Νικολάου 'Αδριανός ο Β' (867-72). δτε μετά τὸν θάνατον Λωθαρίου τοῦ Β΄ (869) ὁ θεῖος αὐτοῦ Κάρολος ὁ Φαλακρός ήθελε να κατάσχη παρανόμως το κράτος αὐτοῦ περιερχόμενον είς τὴν δικαιοδοσίαν Λουδουβίκου τοῦ Β΄, ὁ δὲ πάπας ἐκηρύχθη ύπὲρ τοῦ τελευταίου, τότε κατά διαταγήν τοῦ Καρόλου ὁ Ίγχμαρος έγραψεν έπιστολήν τινα περί πολιτικής και παπικής έξουσίας, έν ή ὁ 'Αδριανὸς ἐδιδάσκετο, ὅτι δὲν πρέπει νὰ ἀναμιγνύηται είς πράγματα, υπερδαίνοντα την δικαιοδοσίαν αυτου κατησχυμένος έπίσης ἀπεσύρθη ὁ 'Αδριανὸς καὶ ἐξ ἰδιαιτέρου τινὸς ἀγῶνος πρὸς τὸν "Ιγχμαρον, εν φ ό τελευταΐος κατηγορηματικώς απέρριπτε το χύρος των ψευδοϊσιδωρείων διατάξεων. Εύτυχέστερος του 'Αδριανού είς τὴν εξύψωσιν του παπισμού και την χειραφέτησιν αύτου άπό της κοσμικής εξουσίας απέδη ο τούτου διάδοχος 'Αωάννης ο Η (872-82), όστις πρὸς ἐπιτυχίαν τούτου μετὰ τὸν θάνατον Λουδοδίχου τοῦ Β΄ (875) αντί του νομίμου διαδόχου Λουδοβίκου του Γερμανου, ίνα δείξη τῷ κόσμφ ὅτι ὁ πάπας κέκτηται τὸ δικαίωμα τοῦ παραγωρείν

τὸν αὐτοχρατορικὸν στέφανον ὁ τινι βούλεται, χρίει ὡς αὐτοχράτορα Κάρολον τὸν Φαλακρόν άλλ' οὐτος λίαν άκριδά ἐπλήρωσε τὴν δωρεάν ταύτην του πάπα, διότι ἀπέστη πασῶν τῶν ἀξιώσεων ἐπὶ της χυριαρχίας της έχχλησιαστικής πολιτείας, την έχλογην του πάπα έν τῷ μέλλοντι ἀφῆκεν ἀπολύτως ἐλευθέραν καὶ μεθ' ὅλας τὰς διαμαρτυρήσεις των μητροπολιτων καὶ ἰδία τοῦ Ίγκμάρου ἀπεδέχθη παπικόν ἀπεσταλμενον και έξαρχον μητροπολίτην δι' ἄπασαν τήν Γαλλίαν και Γερμανίαν έν τούτοις αι συμφωνίαι αὐται οὐδένα ώφέλησαν, διότι ότε ο Ίωάννης πιεζόμενος ύπο τῶν ἐν Ῥώμη φατριῶν καὶ τῶν προελαυνόντων Σαρακηνῶν ἐζήτησε τὴν βοήθειαν τοῦ Καρόλου, ούτος και μεθ΄ δλας τὰς ἀντιξόους του κράτους αὐτου περιστάσεις ήλθε μέν είς βοήθειαν αὐτοῦ, άλλὰ ὑπὸ νέων ἀναγκῶν τῆς αὐτοπρατορίας πιεζόμενος ήναγκάσθη νὰ ἐπιστρέψη καὶ ἐδηλητηριάσθη καθ' όδὸν (877) ἐπίσης δὲ καὶ ὁ Ἰωάννης ἔπεσεν ὑπὸ τὸ ξίφος τοῦ δολοφόνου το 882. Μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Ἰωάννου ἄρχεται διὰ τὴν δυτικήν Έκκλησίαν και τὸν παπισμὸν ἐποχή οἰκτρὰ και ἐλεεινή, οὐ μόνον διὰ τὴν πληθύν τῶν κακουργημάτων και τὴν ἡθικὴν ἔκλυσιν των παπών, άλλά και διά τὴν ταπείνωσιν τοῦ παπισμοῦ, είς τοῦτο δὲ τὸ τελευταΐον οὐ μιχρὸν εὐθύνεται καὶ ὁ Ἰωάννης. Μετὰ τοὺς πάπας Μαρίτον, 'Αδριανόν Γ' καὶ Στέφανον Ε' η ΣΤ' (882-91) ἐπάπευσεν ὁ Φόρμοσος (891-96), ὅστις πρὸς κατάπαυσιν τῶν περὶ τοῦ αὐτοχρατορικοῦ ἀξιώματος ἐρίδων ἔστεψεν αὐτοχράτορα ἀντί Καρόλου του παχέος τὸν ὑπὸ τῶν Γερμανῶν ἐκλεγέντα 'Αργουλφον (894)· άλλ' ένεκα της τοιαύτης αὐτοῦ πρὸς τοὺς Γερμανοὺς προσκλίσεως  $\Sigma$ τέφανος δ  $\Sigma T'$  (895-97) ανώρυξεν έκ τοῦ τάφου τὸν Φόρμοσον, κατεδίκασεν έν τινι συνόδω ώς σφετερισθέντα τὸ παπικὸν άξιωμα και άκρωτηριάσας έρριψεν είς τον Τίβεριν 'Ιωάννης όμως ό Θ΄ (898-900) ἀποχατέστησε τὴν τιμὴν τοῦ Φορμόσου, ΐνα τοιουτοτρόπως έξιλεώση τοὺς Γερμανούς. Μετά τὸν θάνατον τοῦ αὐτοκράτορος 'Αρνούλφου (899), ώς τοιούτος έξελέγη ὁ έπταετής αὐτού υίὸς Λουδοθίχος ὁ παίς, μεθ' οὐ ἀποσβέννυται ἐν Γερμανία ἡ γενεὰ τῶν Kapolidar (911).

# § 136.

# Ο ΠΑΠΙΣΜΟΣ ΚΑΙ Η ΣΑΞΟΝΙΚΉ ΔΥΝΑΣΤΕΙΑ.

- Πρόλ. ἐχτὸς τῆς ἐν § 135 φιλολογίας καὶ Giesebrecht, Gesch. d. deutsch. Kaiserzeit, Brschw 1852.—Souachay, Gesch. d. deutsch. Monarchie, Frkf. 1861.—Zezschwitz, das röm. Kaisert. dtsch. Nation, Lpz. 1877.—Zöpffel, die Papstwahlen u. ihre Zerem. Gttg. 1872.— Lorenz, Papstwahl u. Kaisert. Brl. 1874.
- 1. Ἡ μετὰ Ἰωάννην τὸν Η΄ ἀρχομένη ἐποχὴ τῆς διαφθορᾶς τῆς δυτικής Έκκλησίας και του παπισμού, τὴν κορωνίδα αὐτής κυρίως εύρίσκει κατά τὸν Ι΄ αἰῶνα, τὴν οὕτω δὴ στιγματισθεῖσαν ὑπὸ τῆς ίστορίας ώς ἐπογὴν τῆς πορνοχρατίας, καθ' ἢν οἱ πάπαι ὅργανα ὑπάργοντες της μέγα τότε εν 'Ρώμη ισχυούσης τοσκανικής φατρίας του 'Αδαλβέρτου, συνδεδεμένου μετά της περιδοήτου αὐτοῦ παλλακής Θεοδώρας και των θυγατέρων αυτής Μαροκίας και Θεοδώρας, πολλαγώς έχηλιδωσαν και κατερρύπωσαν τον παπικόν θρόνον. έπί ημίσειαν έχατονταετηρίδα ο θρόνος τοῦ Πέτρου χατείχετο ὑπὸ τῶν αίσχρῶν τούτων γυναίων, μετὰ τῶν ἐραστῶν αὐτῶν, τῶν υίῶν καὶ τῶν ἐγγόνων. Τὴν σειρὰν τῶν παπῶν τούτων, οἴτινες ἐριλοτιμοῦντο νὰ ὑπερδάλλωσιν ἀλλήλους κατὰ τὴν αἰσχρότητα καὶ τὰς κακουργίας ανοίγει Σέργιος ο Γ΄ (904-11), δυ διαδέχουται Ίωάννης ο I' (914-28) 'Ιωάντης ὁ ΙΑ' (931-32), υίὸς τῆς Μαροχίας καὶ του Σεργίου και δ Ίωάντης ΙΒ΄ (955-63), ἔγγονος αὐτής, ὅστις 16 έτων την ηλικίαν άνέδη τον παπικόν θρόνον και άπο 'Οκταδιανου μετονομασθείς Ίωάννης παρέσχε το πρώτον παράδειγμα τής μεταδολής του ονόματος των παπών έπι τη έκλογη αὐτών ο πάπας οὐτος ύπὸ τοσαύτης κατείχετο φιλοχρηματίας καὶ θρησκευτικής άδιαφορίας, ώστε δεχαετή μέν παϊδα έχειροτόνησεν έπίσχοπον, έτερον δὲ χαθιέρωσεν εἰς διάχονον ἐν τῷ σταύλῳ χαὶ ἐν τοῖς χυνηγεσίοις αύτου έπεχαλείτο τὸ ὄνομα του Διὸς καὶ τῆς ᾿Αφροδίτης. Ἐν τῷ μεταξύ ἐπισυνέδησαν σπουδαία ἐν Γερμανία γεγονότα, σπουδαίαν ἐξασκήσαντα ἐπιρροήν καὶ ἐπὶ τῶν παπῶν. Μετὰ τὸν τελευταΐον δηλ. γόνον τῶν Καρολιδῶν, αὐτοκράτωρ τῆς Γερμανίας ἀνεκηρύγθη Κονράδος ὁ A' (911-18)μεθ' δν τὰς ἡνίας του χράτους κατέλαδον ὁ σα-

ξονικός βασιλικός οίχος εν τῷ προσώπῳ Έρρικου τοῦ Α΄ (919-36). 0 υίδς αύτου  $0\theta$ ων δ A' (936—73), είς τῶν μεγίστων 0γεμόνων της Δύσεως μετά Κάρολον τον Μ. προσκληθείς ύπο του πάπα Ίωάννου είς βοήθειαν κατά του ήγεμόνος της Ίταλίας Βερεγγαρίου, έργεται είς Ίταλίαν, χυριεύει αὐτὴν και κατά το 962 στέφεται ύπο του πάπα αυτοκράτωρ, ουτως ιδρύθη το άγιον φωμαϊκόν κράτος του γερματιχού έθνους, χατά δὲ τὰς γενομένας συμβάσεις, ὁ μὲν Όθων ύπεσχέθη νὰ ἀναγνωρίση τὰς δωρεὰς τῶν προηγουμένων αὐτοχρατόρων, χωρίς διιως νὰ ἀποστῆ τῶν χυριαρχικῶν αὐτοῦ δικαίων ἐπὶ τῆς ἐχκλησιαστικῆς πολιτείας, ὁ δὲ πάπας νὰ μὴ συνταχθῆ τῆ μερίδι του 'Αδαλβέρτου, υίου του Βερεγγαρίου· μόλις όμως άνεχώρησεν δ αὐτοχράτωρ καὶ δ Ἰωάννης ΙΒ΄ συνταγθείς τοῖς έγθροῖς αύτου άνοίγει τῷ 'Αδαλδέρτῳ τὰς πύλας τῆς 'Ρώμης ὁ "Όθων μαθών τουτο έπιστρέφει άμέσως είς 'Ρώμην, συγχροτεί σύνοδον έν τη έχχλησία του άγίου Πέτρου (963) χαὶ ἀποδιώχει του θρόνου τὸν Ἰωάννην ὡς φονέα, ἐπίορχον, βλάσφημον καὶ πάσης κακίας έργανον, άντ' αὐτοῦ δὲ ἐκλέγει Λέοντα τὸν Η' (963—65), ἀφοῦ παρά τῶν Ῥωμαίων ἔλαβεν ἔνορχον διαβεβαίωσιν, ὅτι εἰς τὸ μέλλον δὲν θὰ ἐκλέγωσι πάπαν ἄνευ τῆς θελήσεως αὐτοῦ. ᾿Αλλ᾽ ἡ εἰρήνη δεν επρυτανεύθη τη 'Ρώμη δια των ενεργειών τούτων του "Οθωνος, διά τουτο ότε μετ' όλίγον άνεφύησαν αύθις διάφοροι ταραχαί μεταξύ των παπών και των ρωμαίων, ο "Οθων διέρχεται το τρίτον τὰς "Αλπεις, τιμωρεί τοὺς ἐνόχους καὶ στέφει τὸν υίὸν αὐτοῦ  $^{\prime\prime} O heta$ ωτα τοτ  $B^{\prime\prime}$  (967). Μετὰ τὸν θάνατον τοῦ  $^{\prime\prime} O heta$ ωνος  $A^{\prime\prime}$  αἱ ἐν Ψώμη ταραχαί ἐπετάθησαν, ὑπερισχύσασα δὲ ἡ φατρία του Κρησχεντίου, υίου του πάπα Ίωάννου του Ι΄ και της νεωτέρας  $\Theta$ εοδώρας ἀπεδίωξε τὸν ὑπὸ του "Οθωνος  ${f A}'$  ἐκλεγέντα πάπαν  ${f B}$ ενέδικτον τον ΣΤ΄ (972-74) και ἀπέπνιζε και ἀντ' αὐτοῦ ἀνύψωσε Βονιφάτιον τὸν Ζ΄ ἀλλὰ και οὐτος μὴ δυνάμενος νὰ στηριχθή φεύγει μετά των θησαυρών του άγιου Πέτρου είς Κωνσταντινούπολιν και άναβαίνει τὸν θρόνον Βενέδικτος ὁ Ζ΄ (974-83). Τὸν πάπαν τούτον ύπεστήριξεν " $O\theta$ ων ό B' (973-83) έλθών εἰς Ἰταλίαν, μετ' αὐτὸν δὲ ἐξέλεξε Ἰωάννην τὸν ΙΔ΄ (983-84)· ἀλλὰ μετὰ τὸν θάνατον

τοῦ "Οθωνος ἐπὶ τῆς κηδεμονίας τῆς μητρὸς τοῦ "Οθωνος Γ' (983-1002), τῆς βυζαντινῆς ἡγεμονίδος Θεοφανοῦς, ἡ Ῥώμη καὶ ὁ παπισμὸς περιῆλθον αὐθις ὑπὸ τὸ κράτος τῆς φατρίας τοῦ νεωτέρου Κρησκεντίου, ἡτις ἀναδιδάζουσα καὶ καταδιδάζουσα τοὺς πάπας κατὰ τὸ δοκοῦν, μετεχειρίζετο αὐτοὺς ὡς πειθήνια ὁργανα τῶν σκοπῶν αὐτῆς (πρδλ. Vehse, Otto d. Grosse u. s. Zeit. Zittau 1835.— Köpke u. Dümmler, Ks. Otto d. Gr. Lpz. 1876.—Sickel, das Privilegium Ottos I, Jnnsb. 1883.— κτλ.).

2. Έν τούτοις τὸν παπισμὸν ἡπείλει ταὐτοχρόνως καὶ ἔτερος κίνδυνος έχ Γαλλιών. Μετά τον θάνατον Λουδοβίχου του Ε΄, τελευταίου γόνου Καρόλου του Μ. (987) βασιλεύς άνεκηρύχθη ο Ούγων Καπέτ, δστις ίνα έξασθενίση τὸν ἀντίπαλον αὐτοῦ Κάρολον τῆς Λοθριγχίας ἐκλέγει ὡς ἀρχιεπίκοπον 'Ρήμων τὸν ἀδελρὸν αὐτοῦ 'Αρνοῦλφον' άλλ' οὐτος χαριζόμενος τη συγγενεία παραδίδει την πόλιν είς τὸν Κάρολον, ὁ δὲ Καπὲτ γράφει τῷ πάπα 'Ιωάννη ΙΕ' (985-96) ἐρωτῶν αν ο Αρνούλφος δέον να ή ανεκτός ώς προδότης. αλλά του παπα μή άπαντήσαντος άμέσως, ο Καπέτ οργισθείς και στηριζόμενος είς την σοφίαν Γερβέρτου τινός συγκροτεί εν Ύρμοις το 991 σύνοδον, καταδιχάζει τὸν προδότην καὶ ἐπὶ τοῦ θρόνου της πόλεως ἀναδιδάζει τὸν Γερδέρτον. Ὁ πάπας ταραχθεὶς ἐπὶ τοῖς γενομένοις χηρύσσει ἄχυρα τὰ γενόμενα, άλλ' ὁ Γερβέρτος γράψας διαρόρους ἐπιστολὰς πρὸς τοὺς ἐπισκόπους της Γαλλίας πολεμεί τὴν παπικὴν ἐξουσίαν, τὴν ἀγαμίαν του κλήρου και τάς νηστείας και άναγνωρίζει μόνον τάς 4 οίκουμεγικάς συνόδους. 'Απέναντι τούτων ό πάπας άχυρο? τὰ γενόμενα ἐν διαφόροις συνόδοις και άναγνωρίζει ώς άρχιεπίσκοπον 'Ρήμων τὸν 'Αρνούλφον άλλ' ὁ Καπὲτ παρέσχεν έρρωμένην άντίστασιν, μόλις δὲ ὁ άδελφὸς αὐτοῦ 'Ροθέρτος Ένεκα γάμου μετά τινος συγγενοῦς ἡναγκάσθη νὰ ὑποκύψη τῷ πάπα. ἐπὶ τοῦ παπικοῦ θρόνου ἐκάθητο τότε ό πρώτος γερμανός πάπας Γρηγόριος ό Ε΄ (996-99), όστις δι' άπεσταλμένου αὐτοῦ ἐν τῆ ἐν Ῥήμοις συνόδφ 996 κατέκρινε τὰ πρότερον γενόμενα, ἔπαυσε τὸν Γερβέρτον καὶ ἀνεγνώρισε τὸν ᾿Αρνοῦλφον. Ὁ Γερδέρτος όμως ἐκλεγεὶς μετ' όλίγον (988) ἀρχιεπίσκοπος 'Ραδέννης, άνηλθεν είτα διὰ της ἐπιρροής "Οθωνος τοῦ  $\Gamma'$  καὶ ἐπὶ τὸν παπικὸν

θρόνον ὑπὸ τὸ ὄνομα Σίλιδεστρος B' (999-1003)· ἐν τούτοις ὁ πολέμιος ούτος του παπισμού ήδη παπεύων άνεχηρύχθη ύπέρμαχος των παπικών άξιώσεων, πρός ἐπιτυχίαν των ὁποίων ὑπέτρεφε παρὰ τῷ "Όθωνι τὴν μωρὰν ἰδέαν τῆς ἀνακαινίσεως τοῦ ἀρχαίου ῥωμαϊκοῦ χράτους. ήν διμως κατά τὰ ἄλλα ὁ πάπας οὐτος εἶς τῶν σορωτέρων άνδρῶν τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ, ἐπολέμησε τὴν σιμωνίαν, τὴν χυριωτέραν πληγήν της δυτικής Έκκλησίας και διά της άποστολης δακτυλίου καὶ ράβδου ἐξήρτησεν ἀρ' ἐαυτοῦ τοὺς διαφόρους ἐπισκόπους. Μετά τον θάνατον του Σιλβέστρου νέαι ταραχαί έγεννήθησαν έν 'Ρώμη, καθ' ας υπερισχύσασα ή τουσκουλανική φατρία τοσαύτην έπιρροὴν ἐξήσκει ἐπὶ τῆς ἐκλογῆς τοῦ πάπα, ὥστε ἐπὶ πολύν χρόνον τὸ άξιωμα τούτο κατέστη κληρονομία τής οἰκογενείας ταύτης ούτω π. χ. το 1012 έξελέξατο ώς πάπαν Βενέδικτον τον Η (1024), μεθ' δν τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ Ἰωάντην τὸν ΙΘ΄ (1024-33) καὶ μετὰ τοῦτον τὸν ἐξάδελφον αὐτοῦ Bενέδικτον τὸν  $\theta'$  (1033-48), νεανίαν δωδεκαετή, εν κακίαις άνατραφέντα και έπι αισχροτάταις πράξεσι διαβόητον· οὕτως ἀνεφάνη πάλιν ο Ι΄ αἰὼν της πορνοχρατίας, διὰ τοῦτο οἱ ρωμαΐοι ἐκλέγουσιν ὡς πάπαν τὸ 1044 Σιλβεστρον τὸν Γ΄ ἀλλὰ μετ' όλίγον ο Βενέδικτος ύποστηριζόμενος ύπο τῶν φίλων αὐτοῦ ἐπανέρχεται είς 'Ρώμην και καταλαμβάνει την παπικήν έξουσιαν. άλλ' έπειδή μετ' όλίγον είς την χεφαλήν του Βενεδίχτου έπηλθεν ή ίδέα νά νυμφευθή ώρα(αν τινά τουσκουλανήν, τουτο δὲ ἐπέτρεπεν ὁ πατήρ αὐτης έπι τῷ δρφ μόνον νὰ ἀποστη τοῦ παπικοῦ θρόνου, ὁ Βενέδικτος πωλεϊ τὸ ἀξίωμα αὐτοῦ εἰς Ἰωάννην τὸν Γρατιανόν, ἐπονομασθέντα Γρηγόριος ΣT' (1044-46)· μετ' όλίγον δμως, μη ἐπιτευχθέντος τοῦ γάμου αύτου ἐπανέρχεται ὁ Βενέδικτος, ἐπίσης δὲ καὶ ὁ Σίλδεστρος καὶ οὕτως ἡ Ῥώμη εἶχε ταὐτοχρόνως τρεῖς πάπας. Ταῦτα πάντα ἐκίνησαν ἐπὶ τέλους τὸν αὐτοκράτορα τῆς  $\Gamma$ ερμανίας Έρρϊκον τὸν  $\Gamma'$ (1039-56) ενα ἐπέλθη μετὰ στρατού, συγχροτήσας δὲ τὸ 1046 τὴν Σουτρίφ σύνοδον καθείλε και τους τρείς πάπας και εξέλεξε Κλήμεντα τον B', όττις ξχρισεν αὐτον αὐτοχράτορα $\cdot$  οἱ ρωμαῖοι τοσούτον εὐχαριστήθησαν έντευθεν, ώστε παρέσχον αυτώ το άξιωμα του πατριχίου

καὶ ὑπεσχέθησαν νὰ μὴ προδαίνωσι τοῦ λοιποῦ εἰς ἐκλογὴν πάπα ἄνευ της συγκαταθέσεως τοῦ αὐτοκράτορος.

3. Μετά Κλήμεντος του Β΄ (1046-47) άρχεται διά τὴν όωμαϊκήν Έκκλησίαν σειρά σπουδαίων παπών γερμανικής καταγωγής, οΐτινες ύπο του αύτοχράτορος ύποστηριζόμενοι ένασχολούνται περί τὴν μεταρρύθμισιν τής Έχκλησίας, ύπο πολλών μέν και άλλων πληγῶν κατατρυχομένης, ίδια δὲ ὑπὸ τῆς σιμωνίας καὶ τοῦ νικολαϊτισμου (ξ 33), ὑπὸ τὴν τελευταίαν λέξιν ἐννοουμένων τῶν σαρχικῶν άμαρτιών. ήδη ἐπὶ παρουσία τοῦ αὐτοχράτορος συνεχρότησεν ὁ Κλήμης σύνοδον εν Ρώμη (1047) και κατεδίκασε την σιμωνίαν άλλ' ὁ Κλήμης ἀπέθανε κατὰ τὸ αὐτὸ ἔτος, μετὰ ὀλιγοήμερον δὲ παπωσύνην του Δαμάσου Β΄ τον παπικόν θρόνου ανέδη Λέων ο Θ΄ (1049-54). ότε ούτος κατέλαδε τὰς ἡνίας της ἐξουσίας, τὸ παπικὸν θησαυροφυλάχιον ήν χενόν, άλλ' ὁ Λέων ἔχων μεθ' έαυτου τὸν 'Μδεβράνδον εξωχονόμησε τὰς ὑλικὰς αὐτοῦ ἀνάγκας· οὖτος ἐκ ταπεινῶν γονέων καταγόμενος και άνατραφείς έν τῷ μοναστηρίφ του Κλουνιαχου ήδη προηγουμένως έγένετο έν Ρώμη γνωστός, ώς φίλος του πάπα Γρηγορίου του ΣΤ΄ δν και ήκολούθησεν έν τη έξορία άλλα νῦν έπι τοῦ Λέοντος καὶ τῶν διαδόχων αὐτοῦ Βίκτωρος τοῦ B' (1055-57) και Στεφάνου του Θ΄ (1057-58) τοσούτον έξυψώθη ὁ Ίλδεβράνδος και τοσαύτην επιρροήν εξήσκησεν επί των εκκλησιαστικών πραγμάτων, ώστε αὐτὸς χυρίως ἡν ὁ μοχλὸς τῆς ἐνεργείας αὐτῶν· τὸ σχέδιον του Ίλδεδράνδου ήν ή ἀνύψωσις της Έχχλησίας είς την προτέραν αυτής δόξαν και άκμην διά της καταστροφής της σιμωνίας καὶ τῆς ἀνηθικότητος τοῦ κλήρου καὶ τῆς ἀπαλλαγῆς τῆς Ἐκκλησίας άπό της πολιτικής έξουσίας, αι άρχαι αύται της ιλδεδρανδείου μεταρρυθμίσεως ετέθησαν ύπο των άνω μνησθέντων παπών χατά το μάλλον και ήττον είς ἐνέργειαν, ὅτε μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Στεφάνου ύψώσασα αύθις κεφαλήν ή τουσκουλανική φατρία έξελέξατο πάπαν Βενέδικτον τὸν Γ ὁπαδὸν αὐτῆς. Ὁ Ἱλδεδράνδος εύρισκετο τότε ἐν Γερμανία ώς πρεσθευτής παρά τη αυτοχρατείρα 'Αγτη, άλλ' ή δύναμις καὶ ἡ σύνεσις αὐτοῦ ἡν τοσαύτη, ώστε κατώρθωσε νὰ ματαιώση την προτέραν εκλογήν και εκλέξη Νικόλαον τον Β' (1058-61).

έπι του πάπα τούτου χυρίως ο Ίλδε δράνδος, ώς άρχιδιάχονος αὐτου άνέπτυξε τὰ μεταρρυθμιστικά αὐτοῦ σχέδια, πρὸς ἐπιτυχίαν τῶν δποίων εζήτησε την υποστήριξιν του βασιλέως των Νορμανδών Ροδέρτου του Γυσκάρδου, δστις άναγνωρισθείς ύπο του πάπα Νικολάου ύποτελής αὐτῷ ήγεμὼν ἐπὶ τῆς ᾿Απουληίας, Καλαβρίας καὶ Σικελίας ὑπεγρεώθη νὰ ἀποτίη τῆ παπική έδρα οόρον και νὰ προστρέχη εν ανάγχη πρὸς ὑποστήριξιν αὐτής. Οὕτως έξασραλισθείς ὁ Νιχόλαος εχδίδει το 1059 διάταγμα, δι'ού διετάσσετο ίνα τουντευθεν ή έκλογή των παπών γίνηται διά των καρδιναλίων, ένῷ ὁ μέν λοιπὸς κλήρος και ο λαός ἔπρεπε νὰ ὑποκύπτη αὐτή, ο δὲ αὐτοκράτωρ νὰ συναινή. Η αυτοχράτειρα της Γερμανίας μαθούσα ταύτα συγχροτεί σύνοδον έχ γερμανών έπισχόπων, ήτις χαθελούσα τὸν Νιχόλαον ἡχύρωσε και το διάταγμα αυτου. άλλα μετ' όλίγον άποθνήσκει και ο Νιχόλαος, ή δὲ τουτκουλανική φατρία ἐν συνεννοήσει μετὰ τῆς αὐτοχρατείρας, ώς διάδοχον αὐτοῦ ἐκλέγει 'Orώριον τὸν B' (1061-72)· άλλ' ὁ Ίλδεδράνδος πρό 4 ήδη έδδομάδων συνεννοηθείς μετά τῶν καρδιναλίων και της δουκίστης της Κανόσσης Βεατρικης άναδιδάζει είς τὸν παπικὸν θρόνον 'Αλέξανδρον τὸν Β' (1061-73), δετις ὑπὸ τοῦ πνεύματος και της δυνάμεως του Ίλδεδράνδου ύποστηριζόμενος, ώς καὶ ὑπὸ τοῦ πρὸς βοήθειαν αὐτοῦ ἐλθόντος Γυσκάρδου κατώρθωσεν ἐπὶ τέλους ἐν τἢ ἐν Μαντούη συνόδω (1064) νὰ ἀναγνωρισθἢ ὁ ᾿Αλέξανδρος, καθώς και οι προκάτοχοι αύτου επολέμησε την σιμωνίαν και τάς άλλας παρανομίας των κληρικών, ἐπ' αὐτοῦ δὲ ὁ Ἱλδεδράνδος τυγών πάσης εὐκαιρίας παρεσκεύασεν έαυτῷ τὴν εἰς τὸν παπικὸν θρόνον ανάδασιν (πρόλ. Waitz, das Dekret-Nik.II, in d. Forschung. z. deuts. Gesch.IV.—Hefele, th. Quartsch. 1878, 2.—Scheffer-Boichorst, Strassburg, 1879.-Grauert, Hist. Jahrb. d. Gesch. I xτλ.).

# § 137.

#### ΠΑΠΙΚΟΝ ΔΙΚΑΙΟΝ.

1. Μετά τὴν τοιαύτην ἀνάπτυξιν τοῦ παπισμοῦ ἡτο πολύ φυσικόν ὅπως μορφωθῆ καὶ ἰδιαίτερον παπικόν ἐκκλησιαστικόν δίκαιον, (ΕΚΚΑ. ΙΞΤΟΡΙΑ, ΤΟΜ. Β΄.)

σχοπούν τὴν ὑποστήριξιν καὶ τελείαν πραγμάτωσιν τῶν παπικῶν άξιώσεων. Κυρίως είπειν κατ' άρχὰς και ἐν τἢ Δύσει τὰ κύρια δργανα της έκκλησιαστικής νομοθεσίας ήσαν αι σύνοδοι, έπι των όποιων οὐδεμίαν ἐπιρροὴν ἐξήσχουν οἱ πάπαι, ἀφ' οὐ χρόνου ὅμως οἱ ἡγεμόνες τῶν Φράγκων χριστιανίσαντες ἐπενέβαινον εἰς τὰ τῆς Ἐκκλησίας, τὸ συνοδικὸν λεγόμενον σύστημα ἐντελῶς ἀπεσβέσθη, ἀντικατέστη δὲ διὰ συνόδων μικτῶν (concilia mixta), ἐν αἰς ἐκτὸς τῶν ἐπισκόπων και ήγουμένων παρεκάθηντο και κοσμικοι άρχοντες. ούτω δὲ ἀντί τῶν συνοδικῶν ἀποφάσεων παρέρχονται εἰς μέσον αἰ ἀποφάσεις τῶν τοιούτων μικτών συνόδων, αίτινες ώς διαιρούμεναι είς κεράλαια ώνομάζοντο πεφάλαια (capitularia). Πρὸς ταῖς ἀποφάσεσι ταύταις ἐν ταϊς διαφόροις έχχλησίαις της Δύσεως Ισχυον και άρχαιότεραι καί νεώτεραι συλλογαί κανόνων, ίδιως ή Διονυσίου του Μικρου καί ή έν Ίσπανία γνωστή ύπο το όνομα Ισιδώρου του Σεβίλλης (§ 79, 2). ἐκτὸς δμως τούτων ἀνεφάνησαν καὶ ἔτεραι συλλογαί, ὡς ἡ εἰς  $B\epsilon$ rέδικτον τὸν Λευίτην ἀποδιδομένη, ἡ εἰς τὸν ἡγούμενον Fontenelles 'Ανσέγιν, διάφοροι ἐπιτομαὶ ὑπὸ ἐπισκόπων γενόμεναι διὰ τὰς ἐκκλησιαστικὰς αὐτῶν διοικήσεις ὑπὸ τὸ ὄνομα Capitula Episcoporum, καθώς καὶ τὰ Capitula του 'Αγγιλράμνου ἐπισκόπου Μεδιοματρίκου († 791). 'Αλλ' ήδη περί τὰ μέσα τοῦ  $\theta'$  αἰῶνος, χωρίς νὰ γινώσχωμεν ἀχριδῶς πόθεν καὶ πῶς ἀναραίνεται ἐν τῇ Δύσει νέον νομικόν βιβλίον αι ψευδοισιδώρειοι διατάξεις, Collectio canonum Isidori Mercatoris (η Peccatoris), ώς βάσιν μέν έχευσαι την άργαίαν συλλογήν του Ίσιδώρου, πλείστα δ' όσα γνήσια καὶ νόθα δεκρετάλια περιλαμβάνουσαι. Η νέα αυτη συλλογή περιέχει εν πρώτοις 50 άποστολικούς κανόνας, είτα 59 νόθα δεκρετάλια, άποδιδόμενα είς τοὺς πάπας ἀπὸ Κλήμεντος μέχρι του Μιλτιάδου († 314), άχολούθως την δωρεάν του Μ. Κωνσταντίνου (§ 135, 2), διαφέρους κανόνας τῶν συνόδων καὶ τέλος ἔτερα δεκρετάλια ἀπὸ τοῦ Σιλδέστρου διαδόγου του Μιλτιάδου μέχρι Γρηγορίου του Β' († 731), έν οίς 35 νόθα· καίτοι δὲ πολλαὶ τῶν ἐν τῆ συλλογῆ ταύτη διατάξεων είναι νόθοι, αι έν αύταις όμως περιεγόμεναι έννοιαι δέν είναι όλως καινορα-

: :

νεῖς, ἀλλ' ἐχ ποιχιλωτάτων πηγῶν συναθροισθεῖσαι ἀναπτύσσονται ἡ μεταδάλλονται συμφώνως τῷ προτιθεμένω σχοπῷ.

2. Τὸ περιεγόμενον τῶν ψευδοϊσιδωρείων διατάξεων μεγάλην ἐπιρροήν έξασχήσαν έπὶ του πολιτεύματος τής δυτικής Έχχλησίας, έπεκτείνει κυρίως τὴν έξουσίαν τῶν παπῶν ἐπὶ τῶν ἐπαρχιακῶν συνόδων καί του έκκλησιαστικού καθόλου δικαίου. Ανωτέρω της βασιλείας (imperium) Ισταται ή Ιερωσύνη (sacerdotium), ήτις την ένότητα καὶ τὸ κέντρον αὐτζς ἔχει ἐν τῷ πάπα. οἱ ἐπίσκοποι τοιαύτην σχέσιν έχουσι πρός τὸν πάπαν, οΐαν οἱ ἀπόστολοι πρὸς τὸν Πέτρον ὁ μητροπολίτης είναι πρώτος μεταξύ ίσων (primus inter pares), μεταξύ διιως του πάπα και των λοιπων έπισκόπων ίστανται οι άργιεπίσκοποι (primati) και οι πατριάρχαι, τὸ άξιωμα τῶν ὁποίων είς τοιούτους μόνον μητροπολίτας δίδοται, οἵτινες η ύπο των άποστόλων καί τῶν διαδόχων αὐτῶν ἡσαν πρὸς τοῦτο προωρισμένοι ἡ ἀνυψώθησαν είς τὸ ἀξίωμα τοῦτο ἔνεκα τῆς πληθύος τῶν ὑπ' αὐτοὺς έπισκόπων. Ανευ της συγκαταθίσεως του πάπα δέν πρέπει νά συγκροτῶνται ἐπαργιακαὶ σύνοδοι, οὐδὲ νὰ καταδικάζωνται οἱ ἐπίσκοποι· Έκαστος δύναται νὰ ποιήται ἔκκλησιν εἰς τὸν πάπαν, μάλιστα δὲ πᾶσαι αι σπουδαίαι ὑποθέσεις πρέπει νὰ διχάζωνται ἐν Ῥώμη· οί ίερεζς είναι οί πνευματικοί και οίκειοι τῷ θεῷ (spiritales, familiares Dei), ενώ οι λαϊχοί σαρχιχοί (carnales) διά τουτο ούδεις κληρικός, πολλώ δε μάλλον επίσκοπος πρέπει να δικάζηται ύπο κοσμικου δικαστηρίου. ούδεις λαϊκός δικαιούται να παρουσιάζηται ώς κατήγορος των κληρικών, ἐὰν δέ τις ἐπίσκοπος ἐζεδιώχθη, ἀνάγκη πρὸ τῆς ἀποδοχής τής κατηγορίας νὰ ἀποκαταστή τελείως (Exceptio spolii): πρός ύποστήριξιν δε κατηγορίας τινός άπαιτουνται τουλάχιστον 72 μάρτυρες. - Περί της πατρίδος της νόθου ταύτης συλλογης οὐδεμία πλέον υρίσταται σήμερον άμφιδολία ότι είναι ή Γαλλία, διίσταντα, όμως έτι αι γνώμαι των νεωτέρων περί του συγγραφέως, διότι άλλοι μεν εκλαμβάνουσιν ώς τοιούτον Βενέδικτον τον Λευίτην, άλλοι δε Ροθάδον τὸν ἐπίσχοπον  $\Sigma$ ουεσσιόνων, ἄλλοι τὸν  ${}^*E 6$ ωνα ἀρχιεπίσχοπον 'Ρήμων και έτεροι τὸν Σερβάτον Λουπον' τὸ βέβαιον είναι ὅτι ὁ πλαστογράφος ανήχει είς τὸν κλήρον της γαλλικανης Έκκλησίας, όστις

συντάξας τὴν συλλογὴν ταύτην μεταξύ του 853-64 προύτιθετο πρώτον την ἀπαλλαγήν της Έχχλησίας ἀπό της αύθαιρεσίας της πολιτείας, δεύτερον την σωτηρίαν των έπισκόπων και κληρικών άπο της έξουσίας των μητροπολιτών και τρίτον τὴν κατακύρωσιν του παπικου πρωτείου. Ἡ συλλογὴ αύτη εύρε μεγάλην ύποδοχὴν ἐν τῆ ἀμαθεί τότε Δύσει και ἐπεξετάθη πολλαγού. ήδη όμως ὁ "Ιγκιιαρος ἀρχιεπίσκοπος 'Ρήμων εγαρακτήρισεν αυτήν ώς secus a quoquam compilata sive conficta· άκολούθως Πέτρος ὁ Κοιιέστωρ εξέφρασε περί αύτης άμφιβολίας, ώς και ο Μαρσίλιος και Νικόλαος ο Κουζάνος. ότε όμως οι συγγραφείς των μαγδεδουργικών έκατονταετηρίδων ἀπέδειξαν την νοθείαν των ψευδοϊσιδωρείων διατάξεων, τότε καὶ άλλοι κατηκολούθησαν αὐτοῖς, ὡς π.χ. Δαυὶδ ὁ  $B\lambda$ ονδη $\lambda$ ος καὶ ἔτεροι· ἔχτοτε και αύτοι οι παπικοί συγγραφείς και ή Έκκλησία της 'Ρώμης θεωρούσιν αύτὰς ὡς νόθους, ἐξακολουθούσιν ὅμως νὰ στηρίζωσιν ἐπ゚ αύτων το κανονικόν αύτων δίκαιον (πρόλ. D. Blondel Ps. Isidor. et Turrianus vapulantes, Genev. 1628.—Knust, de fontb. et cons. Ps. Js. Gttg. 1832. — Wasserschleben, Beitr. z. Gesch. d. falsch. Dekr. Brsl. 1844. — Weizsäcker, in hist. Zeitsch. Band 3. — xal in Zeit. f. hist. Theol. 1858, 3. — Noorden, in Hist. Zeit. Band 7 xai 48—).

# § 138.

#### ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΑΙ ΚΑΙ ΕΠΙΣΚΟΠΟΙ.

1. Μετὰ τοῦ χριστιανισμοῦ μετεφυτεύθη εἰς τὰ χριστιανίσαντα τῆς Δύσεως ἔθνη καὶ τὸ ἐπισκοπικὸν καὶ μητροπολιτικὸν σύστημα, τὸ ὁποῖον ὅμως ἔνεκα τῶν διαφόρων αὐτοῦ σχέσεων πρὸς τὴν πολιτείαν καὶ τὸν παπισμὸν ἀπώλεσε τὸν ἀρχαῖον αὐτοῦ χαρακτῆρα. Ἐξιδιασμένην σημασίαν ἀπέκτησαν πρωίμως οἱ μητροπολίται ἐν Γερμανία, ἔνθα ὡς ἀντιπρόσωποι τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐνότητος, ἀπετέλουν ἄμα καὶ τὸ στήριγμα τῆς πολιτικῆς ἔνεκα τούτου μεγάλην σημασίαν καὶ ἐπιρροὴν ἐξήσκουν καὶ ἐπὶ τῶν πολιτικῶν πραγμάτων, αὐτοὶ ἐν ταῖς σπουδαίαις ὑποθέσεσιν χρησιμεύοντες, ὡς σύμδουλοι τῶν αὐτοκρατόρων καὶ ὡς ἡ δεξιὰ αὐτῶν χεὶρ καὶ ἐν γένει ὄντες ἐπίσκο-

ποι άμα καὶ πολιτικοί ἄρχοντες. "Ενεκα τῆς μεγάλης ταύτης τῶν μητροπολιτών σημασίας, συνέφερε τη πολιτική έξουσία να μή ύπαρχωσι πολλαί μητροπολιτικαί έδραι, η αν απήτει τουτο ή ανάγκη του χράτους, μεταξύ τῶν διαφόρων μητροπολιτῶν νὰ ἐκλέγηται ὁ σπουδαιότερος καὶ ἰσχυρότερος καὶ ἀποδίδωται αὐτῷ τὸ ὄνομα τοῦ ἐξάρχου μητροπολίτου (Primatus), ύφ' δυ ύπέκειντο οί λοιποί μητροπολίται. διά του μέσου τούτου πρός τη έχχλησιαστική ένότητι έξησφαλίζετο και ή πολιτική: άλλά τὸ σύστημα τουτο δέν συνέφερε τῷ παπισμῷ, ὅστις φοδούμενος μὴ οἱ τοιοῦτοι ἔξαρχοι περιέλθωσιν εἰς θέσιν άνεξάρτητον άπὸ τῆς Ῥώμης προσεπάθει ὅπως ἐν μεγάλαις χώραις άντὶ ένὸς διορίζωνται δύο η καὶ τρεῖς ἔξαρχοι. Έντεῦθεν συχνοί διηγείροντο πόλεμοι μεταξύ των τοιούτων μητροπολιτών και των παπῶν, μετὰ μὲν τῶν πρώτων συντασσομένων τῶν πολιτικῶν ἡγεμόνων, μετά δὲ τῶν τελευταίων τῶν ἐπισκόπων καὶ τοῦ λοιποῦ κλήρου, οίτινες ένεχα της συμμαχίας ήγεμόνων καὶ μητροπολιτών καὶ της μεγάλης των δευτέρων σημασίας, μεγάλως κατεπιέζοντο καί έπασχον· διά τουτο ήδη έπὶ τῶν ήμερῶν Λουδοδίχου του Εὐσεδους μεγάλη κατά τῶν μητροπολιτῶν ἐξηγέρθη ἀντίδρασις ἐκ μέρους τῶν ἐπισκόπων καὶ τοῦ λοιποῦ κλήρου, ζητούντων ὅπως ἀπαλλαγῶσι τοῦ χύρους και της έξουσίας έχεινων και ύπαγθώσιν ύπο τούς πάπας. τοιαθται δὲ ἀξιώσεις ἐξερράσθησαν, ὡς ἀνωτέρω εἴδομεν καὶ ἐν ταῖς ψευδοισιδωρείοις διατάξεσιν (§ 158).

2. Τοιούτοι πόλεμοι μεταξύ τῶν παπῶν καὶ τῶν ἐξάρχων διεξήχθησαν πολλαχοῦ τῆς Δύσεως· ἐν 'Αγγλία π. χ. τοιούτος ἔξαρχος
ἀπ' ἀρχῆς ῆν ὁ Καντουαρίας, μετὰ πολλούς δὲ καὶ ποικίλους ἀγῶνας κατώρθωσεν ἐπὶ τέλους ἡ 'Ρώμη νὰ ἀντιτάξη αὐτῷ ὡς ἀντίπαλον τὸν ἀρχιεπίσκοπον τῆς 'Υόρκης (735)· ἐπίσης ἐν τῆ βορείῳ 'Ιταλία μεγάλαι μητροπολιτικαὶ ἔδραι, ἀξιούσαι μάλιστα τὸ αὐτοκέραλον, ἡσαν ἡ 'Ραδέννη, τὰ Μεδιόλανα καὶ ἡ 'Ακυληία (§ 83,3)· ἀλλὰ
καὶ ἐνταύθα ἡ δύναμις τοῦ παπισμοῦ ἐξίσχυσεν ἐπὶ τέλους· ὁ μητροπολίτης 'Ραδέννης Σέργιος (760) ἐπὶ μακρὸν ἐνήργει, ὅπως ἐκ τῶν
λειψάνων τοῦ ἐξαρχάτου ἰδρύση ἐκκλησιαστικήν πολιτείαν ἀνάλογον
πρὸς τὴν ῥωμαϊκήν, τῷ παραδείγματι δ' αὐτοῦ ἐστοίχησαν καὶ ἔτε-

ροι, άλλ' έπὶ τέλους ὁ Ῥαδέννης Ἰωάννης τελείως κατεπιέσθη καὶ έταπεινώθη ύπο του πάπα Νικολάου του Α΄ (861). καίτοι δὲ ἐπὶ της παπωσύνης 'Ιωάννου του Η' ο άργιεπίσχοπος Μεδιολάνου 'Ανσβέρτος ετόλμησε να περιφρονήση τας παπικάς απειλάς, ο διάδογος όμως αύτου ήναγκάσθη να άναγνωρίση το παπικόν πρωτείον άλλα καί ό 'Αχηλυίας ἐπὶ μαχρὸν ἀντεποιείτο της ίδιας ἀνεξαρτησίας, ὡς τοῦτο δείχνυται και έχ της πρός τον ίερον Φώτιον σχέσεως του 'Ακυληίας Ίωάrrov. Ἰδίως όμως ὁ ἀγών οὐτος μεταξύ τῶν ἐξάρχων καὶ τῶν παπων διεξήχθη έν Γαλλία ύπο του γνωστού ήδη ήμεν Ίγκμάρου 'Ρήμων (845-82), δστις ἐναντίον τε τῶν ἀξιώσεων τῶν παπῶν καὶ της άφηνιάσεως των έπισκόπων ύπεστήριζε την αύτονομίαν καὶ έλευθερίαν τῶν κατὰ τόπους Ἐκκλησιῶν καὶ τὸ κῦρος τοῦ μητροπολίτου. Ό Ίγχμαρος εν τῷ ἀγῶνι τούτῳ ἡττήθη μεν τὸ πρῶτον ὑπὸ τοῦ πάπα Νιχολάου Α΄ το 865, έξηλθεν όμως νιχητής το δεύτερον κατά του 'Αδριανού Β', δστις μάτην ήθελε να ύποστηρίξη τον ύπο του Ίγχμάρου ἀποδιωχθέντα ἐπίσχοπον Λουγδούνου Κλαδάτου "Ιγχμαρον αι άρχαι του Ίγχμάρου ύπεστηρίζοντο και ύπο των ήγεμόνων της Γαλλίας, άλλ' ότε Κάρολος ό Φαλακρός χάριν του αυτοκρατορικου στεφάνου έθυσίασε τὰ δίκαια τζς Έκκλησίας καὶ του μητροπολίτου, τότε ο "ίγκμαρος έστρεψε καί κατ' αύτου τὰ ὅπλα· μετὰ τὸν θάνατον του Ίγκμάρου (882) κατέπεσεν ή δόξα της γαλλικής μητροπόλεως, έξίσχυσαν δὲ καὶ ἐνταῦθα αἱ ψευδοϊσιδώρειοι διατάξεις (πρ6λ. Gass, Merkwürdigkeiten aus d. Leben Hinkmars, Gttg. 1806.—Noorden, Hinkm. v. Rheims Bonn 1863.—κτλ.).

3. Υπό τοὺς μητροπολίτας ὑπέχειντο οἱ ἐπίσχοποι τῶν διοιχήσεων, οἴτινες ὡς ἔχοντες δικαίωμα ψήφου ἐν ταῖς ἐπαρχιαχαῖς συνόδοις ἐλέγοντο Suffraganei ἡ κανονικὴ ἐκλογὴ τῶν ἐπισχόπων ἡ διὰ τοῦ κλήρου καὶ τοῦ λαοῦ ἄλλοτε γινομένη ἐξέλιπε νῦν, σφετερισθέντων τὸ δικαίωμα τοῦτο τῶν ἡγεμόνων ναὶ μὲν Λουδοδίκος ὁ Εὐσεδὴς ἐν τἢ ἐν ᾿Αχυἴσγράνῳ συνόδῳ διέταξεν ὅπως ἡ ἐκλογὴ τῶν ἐπισχότων γίνηται διὰ τοῦ κλήρου καὶ τοῦ λαοῦ, ἐπικυροῦται δὲ ὑπὸ τοῦ αὐτοκράτορος, ἀλλὰ τοῦτο δὲν ἐφηρμόσθη ἀπεναντίας δὲ τὸ δίκαιον τῆς καθαιρέσεως αὐτῶν είχον αἱ ἐπαρχιακαὶ καὶ τοπικαὶ σύνοδοι. Οἱ

ήγεμόνες είγον καὶ τὸ δίκαιον τῆς περιβολής τῶν ἐπισκόπων διὰ δακτυλίου και φάβδου, τουτο δὲ κατὰ τὸν Θ΄ ίδίως αίῶνα κατέστη έθος ἐπιχρατούν ἐκτὸς τοῦ δακτυλίου καὶ της ράβδου, ὡς γνώρισμα των επισκόπων ήν και ή μιτρα (mitra ή infula) συγκειμένη εκ δύο είς όξύ ληγόντων τεμαχίων μολύβδου ή χάρτου, περιβεβλημένων ύπὸ μεταξίνου ὑράσματος καὶ κεκοσμημένων ὑπὸ χρυσοῦ καὶ λίθων πολυτίμων. Πιθανώς έκ των έπισκόπων των προωρισμένων είς τὸ μεταξύ των έθνων κήρυγμα (Episcopi regionarii) προηλθον οι λεγόμενοι χωρεπίσκοποι, οιτινες συνήθως έχρησιμευον ώς βοηθοί και άντιπρόσωποι των ἐπισκόπων· ἀλλ' ἐνεκα των πολλών σκανδάλων καὶ των δυσκολιών, ών έγίνοντο αὐτοῖς πρόξενοι, ἡ ἐν Παρισίοις σύνοδος τοῦ 849 κατήργησε τὸ ἀξίωμα τοῦτο. Έν γένει δὲ περί τῶν ἐπισκόπων παρατηρητέον ότι ό μετά τῶν πολιτικῶν ἀρχόντων σύνδεσμος αὐτων πολύ συνετέλεσεν είς την καταστροφην των δικαίων αύτων καί την ποικίλην διαφθοράν· οἱ ἐπίσκοποι ἐν γένει δύνανται νὰ χαρακτηρισθώσιν ώς ἐκλαϊκευθέντες. δὲν ἡτο σπάνιον νὰ βλέπη τις αὐτοὺς έξεργομένους είς πολέμους και θήραν, εὐκολώτερον δ' ἔδλεπέ τις αὐτούς περιερχομένους μὲ τὸ ξίφος καὶ τὴν λόγχην εἰς τὴν χεῖρα παρά μὲ τὴν Γραρὴν καὶ τὸν σταυρὸν (πρελ. Staudenmaier, Gesch. d. Bisch-wahl, Tübing. 1830. — Sugenheim, Staatsleben d. Kleriker im MA. Brl. 1839. - Weizsäcker, Der Kampf gegen d. Chorepiskopat, Tübing. 1859.—μτλ.).

## S 139.

### Ο ΚΛΗΡΟΣ.

1. Καθώς άλλοτε, ούτω καὶ ἐν τἢ περιόδω ταύτη ἐνεκα τἢς ἀναπτύξεως τοῦ παπισμοῦ καὶ τῶν διαφόρων ἀναγκῶν τἢς δυτικῆς Ἐκκλησίας προεκλήθησαν διάφορα νέα κληρικὰ ἀξιώματα ἢ ἀνεφάνησαν παλαιὰ ὑπὸ νέα ὀνόματα. Τὴν πρώτην θέσιν ἐν τοῖς τοιούτοις ἀξιώμασιν, ἤδη κατὰ τὴν περίοδον ταύτην κατέχουσιν οἱ Καρδινάλιοι (Cardinales), καίτοι ἡ περαιτέρω ἀνάπτυξις αὐτῶν ἀνήκει εἰς τὴν ἐπομένην. Καρδινάλιοι κυρίως ἐλέγοντο οἱ ἐν ὡρισμέναις ἐκκλησίαις ἐγκατεστημένοι κληρικοί, ἀφοῦ ὅμως Λέων ὁ Θ΄ διωρ-

γάνωσε τον ρωμαϊκόν κλήρον, Νικόλαος δὲ ὁ Β' το 1059 το δικαίωμα της έχλογης του πάπα παρέσχεν είς τούς 7 χαρδιναλίους έπισκόπους της ρωμαϊκής μητροπολιτικής διοικήσεως, δηλ. τὸν 'Οστίας, Πόρτου, 'Ρουφίνης, "Αλδης, Σαδίνης, Τουσκούλων καὶ Πραινέστης, ώς καὶ εἰς τοὺς πρεσδυτέρους καὶ διακόνους τῶν μεγάλων ἐκκλησιῶν της 'Ρώμης, ο τίτλος του καρδιναλίου περιωρίσθη αποκλειστικώς είς τούτους, πρώτον δὲ κατά τὸν ΙΓ΄ αίῶνα κατέστη ἔθος, ὅπως καὶ . ἐξωτερικοὶ καὶ ἄλλων χωρῶν ἱεράρχαι ὀνομάζωνται οὕτω. Οἱ Καρδιναλιοι ἀπετέλουν τὴν αὐλὴν τοῦ πάπα, εἰς τοὺς ὁποίους ἐνεπιστεύετο ούτος τὰς σπουδαιοτέρας ἐχχλησιαστιχὰς χαὶ πολιτιχὰς ύποθέσεις, έπομένως διεχειρίζοντο τὰ ύψηλότερα ἀξιώματα ττς ἐχκλησιαστικής πολιτείας. Βαθμηδόν και κατ' όλίγον διάφοροι πάπαι έδωρήσαντο αὐτοῖς διάφορα προνόμια· οὕτω π. χ. Ἰννοχέντιος ὁ Δ΄ παρεγώρησεν αὐτοῖς τὸ 1245 τὸ δικαίωμα τοῦ φέρειν ἐρυθρὸν πίλον, Βονιφάτιος ὁ Η΄ τὸ 1297 πορφυράν τήβεννον, Παυλος ὁ Β΄ τὸ 1464 ἐπέτρεψεν αὐτοῖς νὰ ἔχωσι λευκούς κέλητας μετὰ ἐρυθροῦ ἐπισάγματος και χρυσών χαλινών και τέλος Ούρβανός ό Η΄ παρέσχεν αύτοις τὸ 1630 τὸν τίτλον τοῦ Ύψηλοτάτου. Ὁ ἀριθμὸς τῶν Καρδιναλίων ύπο Σέξτου του  ${\bf E}'$  ώρέσθη το 1586 είς 70, έν τούτοις οἱ πάπαι πολλάς τῶν θέσεων τούτων διετήρουν πολλάχις χενάς, ϊνα παρέχωσιν αὐτὰς ὡς ἀμοιδὴν τῶν ὑπηρετούντων τὰ συμφέροντα τοῦ ῥωμαϊχοῦ θρόνου· ή ἐκλογὴ αὐτῶν ἡν ἀποκλειστικὸν δικαίωμα τῶν παπῶν, γινομένη διά της έγχειρίσεως του έρυθρου πίλου και της τελετης του κλείειν καὶ ἀνοίγειν τὸ στόμα· ἀπὸ Εὐγενίου τοῦ  $\Delta'$  (1431) τὸ συνέδριον τῶν καρδιναλίων ἐξώρκιζε τὸν πάπαν εἰς τὴν τήρησιν τῶν δικαίων καὶ προνομίων αὐτῶν.— Έν τῆ περιόδω ταύτη ὑφίσταντα έτι και τὰ ἀξιώματα του ἀρχιπρεσθυτέρου και ἀρχιδιακόνου, ἐκ των όποιων ό μέν πρώτος είχε τὴν ἐποπτείαν ἐπὶ τῆς ἐν τῆ θεία λατρεία ένεργείας του κλήρου, ὁ δὲ δεύτερος τὴν διεξαγωγὴν τῶν διαφόρων ύποθέσεων του έπισχόπου χυρίως όμως οι άρχιδιάχονοι άπέχτησαν μεγάλην σημασίαν, χαταστάντες επίφοδοι τοίς τε επισχόποις και πρεσδυτέροις. διότι άντιπρόσωποι συνήθως των έπισκόπων όντες, περιήρχοντο τὰς ἐπαρχίας, ἐξέλεγον Ιερεϊς, ἐπέδαλλον ἀργίαν καὶ ἀφορισμόν καὶ ἐν γένει διεξήγον τὰ πάντα αὐθαιρέτως. "Ενεκα τῶν πολδῶν κτημάτων τῶν κατὰ τόπους ἐκκλησιῶν ὑπήρχον καὶ οἱ οἰκονόμοι, οἴτινες ὁμως κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην τῆς ἀγριότητος ἀντικατεστάθησαν ὑπὸ τῶν λεγομένων ἐπιτρόπων (advocati Ecclesiæ),
λαἴκῶν κυρίως ὅντων. Ἐν τοῖς κληρικοῖς ἀξιώμασι δύνανται νὰ καταλεχθῶσι καὶ οἱ ἱερεῖς τῆς βασιλικῆς αὐλῆς, καπελλάνοι λεγόμενοι
ἀπὸ τῶν ναϊδρίων capella, ὀνομασθέντων οὕτω ἀπὸ τοῦ μανδύου
(cappa) τοῦ ἀγίου Μαρτίνου ἐπὶ τῶν τοιούτων ἱερέων ἵστατο ὁ
ἀρχικαπελλάνος καπελλάνοι ἐπίσης ὼνομάζοντο καὶ οἱ ἱερεῖς τῶν
ἡγεμόνων.

2. Οί λοιποί κληρικοί έγκατεστημένοι έν ταῖς έκκλησίαις τῶν πόλεων και των χωρίων ελέγοντο Intitulati, Incardinati, Cardinales, ἐπειδή αὶ ἐκκλησίαι ἐν αἰς Ιεράτευον οὐτοι τιτλορορούμεναι ἔχ τινος ἀγίου, εἰς ὂν ἦσαν χαθιερωμέναι ἐλέγοντο tituli· οὕτως έμορφώθη ή έννοια της παροικίας (parochia), ο δε εν αυτή έφημεριος έχ της παροιχίας μεν ελέγετο parochus, έχ της μερίμνης δε περί της σωτηρίας των ψυχών curatus (curé) έπι δέκα τοιούτων παροικιῶν Ιστατο ὁ ἀρχιπρεσθύτερος ἡ δεκάρχης (decanus)· ἐπειδἡ δὲ ούτος χυρίως είχε το διχαίωμα του βαπτίσματος, διά τουτο ή μέν ἐκκλησία αὐτοῦ ἐλέγετο Ecclesia baptismalis, ή δὲ παροικία αὐτου Christianitas η Plebs καὶ αὐτὸς Plebanus. Καίτοι δὲ καὶ έν τη Δύσει έπεχράτει ή άρχη να μη τελώνται απόλυτοι χειροτονίαι, εν τούτοις πολλάχις ἄνθρωποι ἀνάξιοι, ἄνευ ώρισμένης έφημερίας γειροτονούμενοι υπό ίδιοτελών έπισχόπων περιήρχοντο πόλεις χαί χώρας τελούντες διαφόρους τελετάς ούτοι ελέγοντο clerici vagi. Αί κακίαι τῶν τοιούτων κληρικῶν είναι ἀπερίγραπτοι· ἀλλὰ καὶ ἐν γένει ή κατάστασις του κλήρου δεν ήτο κρείσσων, ο κατώτερος κλήρος λαμβανόμενος συνήθως έχ δούλων, δουλιχώς έξηρτατο τοῦ ἐπισχόπου καὶ ἐστερεῖτο καὶ τῆς στοιχειωδεστάτης ἀναπτύξεως πλαστογραφία, σιμωνία, κυνηγέσια, μέθη, έκστρατεΐαι, ἀσέλγεια καὶ ἄλλα ήσαν τὰ άντιχείμενα της ένασγολήσεως αὐτοῦ: ἡ ἀγαμία ἐπεδάλλετο γενιχῶς είς τον κλέρον, πολλοί όμως έκ του κατωτέρου έγσαν έγγαμοι· καί είναι μὲν ἀληθὲς ὅτι ἐν τῆ χειροτονία αὐτῶν παρεῖχον τὴν ὑπόσχεσιν τοῦ διαζευχθῆναι τὰς γαμετὰς αὐτῶν, ὁλίγοι ὅμως ἐφύλαττον αὐτήν, ἀλλὰ καὶ οἱ τηροῦντες αὐτὴν παρεδίδοντο εἰς πορνείας, μοιχείας καὶ ἀφυσίκους ἡδονάς. Ἐντεῦθεν πρὸς ἀκριδῆ ἔρευναν καὶ διόρθωσιν τοῦ κλήρου καθωρίσθησαν ἀπὸ τοῦ 747 αἱ τακτικαὶ περιοδείαι, ἐν Γαλλία δὲ συνεκροτοῦντο κατ' ἔτος καὶ ἰδιαίτερα πτευματικὰ δικαστήρια ὑπὸ τῶν ἐπισκόπων, λεγόμενα Senden.

3. 'Αλλ' ὁ ἀνήρ, ὅστις σπουδαίως εἰργάσθη ὑπὲρ τῆς βελτιώσεως του κλήρου είναι ό επίσκοπος Μεδιοματρίκου Χροδεγάγγος († 766). ούτος ἐπὶ τῆ βάσει τοῦ μοναχικοῦ κανόνος τοῦ ἀγίου Βενεδίκτου (ξ 80,4), έξαιρουμένης μόνον της εύγης της πτωγείας, συνέταξε διά τούς κληρικούς της ἐπισκοπης αύτου κανόνα τινά, ὑπὸ τὸν ὁποῖον ούτοι ύποδαλλόμενοι ελέγοντο κατοτικοί και ο βίος κατοτικός (vita canonica) οὐτοι κατώκουν ἐν οἰκω τινὶ καλουμένω domus ἡ monasterium, συνέτρωγον, συνεχοιμώντο, συμπροσηύχοντο έν ταχταίς ώραις (horae canonicae) και μετά την έωθινην προσευχήν ηκροώντο κεράλαιόν τι της άγίας Γραρής, η του κανόνος αὐτῶν καὶ τῶν Πατέρων, αναγινωσκόμενον ύπο τοῦ ἐπισκόπου ἢ τοῦ ἀρχιδιακόνου, δστις ως άντιπροσωπεύων αὐτὸν καὶ ἐν γένει ἐποπτεύων τὸ καθέδρυμα τοῦτο ἐλέγετο praepositus. Έκ τοῦ ἀναγ:νωσκομένου ἐκείνου κεφαλαίου (capitulum) καὶ αί συνεδριάσεις αύτων έλέγοντο capitula η domcapitula, αύτοι δὲ capitulares. Ὁ κανών ούτος του Χροδεγάγγου κατά μέγα μέρος ἐπικυρωθείς ὑπὸ Λουδοδίκου τοῦ Εὐσεδοῦς, άνεγνωρίσθη μετά τινων μεταδολών ύπο της έν Άχυϊσγράνω συνόδου (817) καὶ εἰσήχθη ἐν ταῖς ἐκκλησίαις τοῦ φραγκικοῦ κράτους (πρόλ. Migne τόμ. 89), μετ' ολίγον δὲ εὖρεν εἴσοδον καὶ ἐν Γερμανία και Ίταλία. Άλλ' ἀπό τοῦ Ι΄ αἰῶνος και έξης τὸ σύστημα τουτο ἤρξατο νὰ διαφθείρηται· πολλοί εἰσήρχοντο εἰς τὸ εἰδος τοῦτο τοῦ βίου ϊνα ἀπαλλαγῶσι τῆς ἐξουσίας τῶν ἐπισκόπων, ἄλλοι δὲ ἀκέδλεπον μόνον πρός τὰ ἐντεῦθεν ἀπορρέοντα διχαιώματα ἀδιαφοροῦντες περί τῶν καθηκόντων έντεῦθεν εἰσήλασε παρ' αὐτοῖς ἀνισότης, πλεονεξία, φθόνος, τάσις πρὸς τὸν κόσμον καὶ τὰ τοιαῦτα· οὕτω κατηργήθη πολλαχού ὁ κανονικὸς βίος και μεθ' ὅλην δὲ τὴν σπουδὴν ἐπισχόπων τινών πρός περιορισμόν της διαφθοράς, το χαχόν εδαινεν άχατασχέτως.

# § 140.

## MONAX'KOE BIOE.

- 1. Έν τη προηγουμένη ήδη περιόδω (ξ 80,4) παρετηρήσαμεν, ότι τὸ πνεϋμα καθόλου του μοναχικού βίου της Δύσεως ην διάφορον η έν Ανατολή· τὸ πρακτικὸν καὶ ἐνεργητικὸν ἐν γένει τῶν Δυτικῶν πνεῦμα, τὸ ἀποφεύγον τὰς θεωρίας καὶ τὰς σκέψεις, παρατηρείται καὶ παρά τοις μοναχοίς, ο τινες άνετώτερον και φυσικώτερον βίον άγοντες καὶ πρακτικῶς τὴν Ἐκκλησίαν καὶ τὸν κόσμον ζητοῦντες νὰ ἐξυπηρετήσωσι, παρέσχον τη άληθεία πολλάς καὶ μεγάλας τὰς ώφελείας. Τὰ μοναστήρια ἐν τῆ Δύσει ἡσαν τὰ σχολεῖα τοῦ κλήρου, ἐξ αὐτῶν δὲ προηλθον οι κήρυκες του Εὐαγγελίου, οἴτινες οὐ μόνον τὰς ἀγρίας καὶ χέρσους τῆς Εὐρώπης χώρας ἐκαλλιέργησαν, ἀλλὰ καὶ τὸν πνευματικόν βίον των άγριων έχεινων όρδων όσον τό έπ' αύτοις προήγαγον οὐ μόνον πολλοί ἐκ τοῦ κλήρου, ἀλλὰ καὶ οἱ ἐπισημότεροι τῶν έπισκόπων καὶ παπῶν ἡσαν μοναγοί· τὰ μοναστήρια ἡσαν περαιτέρω τὰ ἄσυλα τῶν δυστυχῶν καὶ αἱ πύλαι αὐτῶν ἦσαν ἀνεφγμέναι εἰς τάς συντετριμμένας καρδίας, οι μόνον δὲ ἐκ τοῦ λαοῦ συνέτρεχον πολλοί είς αὐτά, ἀλλὰ καὶ ἐκ τῶν ἡγεμόνων καὶ μάλιστα γυναῖκες. Παραλλήλως πρός την δύναμιν και έπιρροήν των μοναστηρίων έδαινε καὶ ή περιουσία αὐτῶν αὕξουσα βαθμηδόν, τὸ μὲν διὰ διαφόρων δωρεῶν καὶ ἀφιερωμάτων, τὸ δὲ διὰ τῆς φιλεργίας τῶν μοναγῶν. Τὰ μοναστήρια έξηρτωντο χυρίως της διχαιοδοσίας των έπισχόπων, άλλ'. ή ίδιοτέλεια και πλεονεζία αὐτῶν ἐκίνησε πολλού; τῶν παπῶν καὶ αὐτοχρατόρων είς τὸ νὰ ἀπαλλάξωσι πολλὰ τῶν μοναστηρίων τῆς έπισχοπικής διοικήσεως και έξαρτήσωσιν άμέσως άπο του παπιχού θρόνου· ούτως οι πάπαι προσλαδόντες ύπὸ τὴν προστασίαν αὐτῶν τούς μοναχούς, κατείχον εν ταίς χερσίν αὐτῶν ένα τῶν ἰσχυροτέρων παραγόντων τζς ἐνεργείας αὐτῶν.
- 2. 'Αλλ' ὁ μοναχικὸς βίος ἰδίως κατὰ τὸν  $\Theta'$  καὶ I' αἰῶνα περιτλθεν εἰς τὴν ἐσχάτην κατάπτωσιν, ὡς ἡ ἰεραρχία ἐν γένει καὶ ὁ κλτρος· οἱ μοναχοὶ κατέστησαν Ερμαιον λαϊκῶν διεφθαρμένων, πολλὰ



μοναστήρια εδωρήθησαν πρὸς ἐπιχαρπίαν λαϊκοίς ήγουμένοις (Abbacomites), ἄλλα ἡρπάγησαν, ἄλλα ἐξελαϊχεύθησαν καὶ ἄλλα τέλεον κατερειπώθησαν. 'Απέναντι τζς διαφθορᾶς ταύτης Κάρολος ὁ Μ. ἀπήλλαξέ τινα μοναστήρια της αὐθαιρεσίας τῶν λαϊκῶν καὶ ἐπέταξεν αύτοις αύστηραν δίαιταν, Λουδοδίκος δὲ ὁ Εύσεδης ἀνέθηκε Βεrεδίκτω τῷ ἐξ 'Ariarot, τὴν μεταρρύθμισιν του μοναχικού κανόνος, ούτος δὲ πραγματιχῶς συνέταξε τὸ 817 νέον χώδιχα χανόνων (Codex regularum, έχδ. Holstein) ἐπὶ τῆ βάσει τῶν ἀρχαιοτέρων. 'Αλλά μετά τὸν θάνατον τοῦ Βενεδίκτου (821) τὸ ἔργον τῆς μεταρρυθμίσεως άνεχόπη τὰ μοναστήρια περιήλθον και αύθις είς τὴν αύτην και μείζονα άνωμαλίαν, λαϊκοί ήγούμενοι κατείγον αὐτά, δούκες καὶ ἱππόται διητῶντο ἐν αὐτοῖς μετὰ τῶν γυναικῶν αὐτῶν καὶ τῶν παίδων, οι Νορμανδοί έλεηλάτουν και κατέστρεφον αὐτά, οι δὲ μοναχοί, τὸ μὲν ἀποδιωχόμενοι τῶν χαταφυγίων αὐτῶν, τὸ δὲ παρασυρόμενοι ύπο τῶν θελγήτρων τοῦ χόσμου, ἄστεγοι χαὶ πτωχοὶ περιήρχοντο τὰς όδοὺς ἐπικαλούμενοι τὸ ἔλεος τῶν προστυχόντων. Απορουμεν, λέγει σύνοδός τις κατά το 909, τι να είπωμεν περί των μοταστηρίων τινὰ αὐτῶν ἐπυρπολήθησαν καὶ κατεστράφησαν ύπο των έθνικων, άλλων αι περιουσίαι διηρπάγησαν και άν τινες διατηροϊνται έτι, έξέλιπον αι μοναχικαί διατάξεις, μη ύπαρχόντων ήγουμένων έντεῦθεν τὰ ήθη αὐτῶν διεφθάρησαν, τὰ φρονήματα μετεβλήθησαν, πολλοί παρεδόθησαν είς ποσμικάς ένασχολήσεις καὶ ἄ.λ.λοι έγκατέλιπον τὰ μοναστήρια· έν αὐτοίς κατοικούσι τύτ λαϊκοί ήγουμετοι μετά τωτ γυταικώτ αὐτωτ καί των παίδων, των στρατιωτών αὐτών καὶ των κυνών (πρόλ. Νίκοlai, d. heilige Bened. v. Aniane, Köln 1866).

3. Ἡ κατάστασις αὕτη τῶν μοναστηρίων ἐξηκολούθησε μέχρι τῶν ἀρχῶν τοῦ Ι΄ αἰῶνος, ὅτε Βέρνων τις ἐκ Βουργουνδίας συνέλαβε τὴν ἰδέαν τοῦ μεταρρυθμίσαι τὰ μοναστήρια, τὰ ἀκολουθοῦντα τὸν κανόνα τοῦ ἀγίου Βενεδίκτου καὶ ϊδρυσεν ἐν Βουργουνδία τὸ περίφη-Κλουνιακοῦ διεδέχθη τὸν Βέρνωνα ὁ "Οθων καὶ μετ' αὐτὸν ἔτεροι, οἴτινες πάντες ζηλοῦντες ὑπὲρ τοῦ μοναχικοῦ βίου ἀνέδειξαν τὸ μοναστίριος πάντες ζηλοῦντες ὑπὲρ τοῦ μοναχικοῦ βίου ἀνέδειξαν τὸ μοναστίνες πάντες ζηλοῦντες ὑπὲρ τοῦ μοναχικοῦ βίου ἀνέδειξαν τὸ μοναστίνες πάντες ζηλοῦντες ὑπὲρ τοῦ μοναχικοῦ βίου ἀνέδειξαν τὸ μοναστίνες πάντες ζηλοῦντες ὑπὲρ τοῦ μοναχικοῦ βίου ἀνέδειξαν τὸ μοναστίνες πάντες ζηλοῦντες ὑπὲρ τοῦ μοναστήριων ἐξηκολούθησε μέχρι και ἀνέδειξαν τὸ μοναστήριων ἐξηκολούθησε μέχρι τὸν ἀνέδειξαν τὸν ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἀνέδειξαν τὸν ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἀνέδειξαν τὸν ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἀνέδειξαν τὸν ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐντεροίς και ἐ

στήριον τουτο και κατέστησαν άληθες θησαυροφυλάκιον τής χριστιανωσύνης (reipublicae christianae aerarium) και άληθῶς τὸ Κλουνιακὸν ἡν τὸ πρότυπον σγολείον του μοναγικού βίου, τὸ φυτώριον, έξ οὐ μετεφυτεύοντο μοναχοί καὶ έτερα μοναστήρια, τὸ κέντρον της παιδείας και άναπτύξεως, ύπερδαλόν και αύτό το μητρικόν μοναστήριον του Monte Cassino. Πρός το Κλουνιακόν έρρύθμισαν τὸν βίον αὐτῶν βαθμηδὸν καὶ ἔτερα μοναστήρια, ταῦτα δὲ πάντα συνδεδεμένα πρὸς ἄλληλα ὑπὸ τὴν ὁδηγίαν τοῦ ἀρχιαβδά τοῦ Κλουνιαχού απετέλεταν τον σύνδεσμον του Κλουνιαχού (Congregatio Cluniacensis). Κατὰ μίμησιν τοῦ μοναγικοῦ τούτου συνδέσμου εμορφώθησαν καὶ ἄλλοι· οὕτω π. χ. Ρομουά. Ιδος τις τὸ 1018 ίδρυσε τὸ μοναστήριον Καμαλδόλι (ἐν Campus Maldoli ἐπὶ τῶν ᾿Απεννίνων) καὶ ἐντεῦθεν προηλθεν ὁ σύνδεσμος τοῦ τάγματος τῶν Καμαλδολίων (Congregatio Camaldolensis)· όλίγα ἔτη μετὰ ταυτα Γουαλδέρτος τις Ιδρυσεν έπι σχιεράς τινος χοιλάδος των Άπεννίνων (Vallis umbrosa) τὸ μοναστήριον Βαλλομπρόζα, δθεν ἐγεννήθη ἡ Congregatio Vallomprosanis (1038). Έπίσης εν Γερμανία εμορφώθη ὁ σύνδεσμος τοῦ ἐν Χιρσαγγία (Hirschau) μοναστηρίου (1069), έν δὲ τἢ ᾿Αγγλία ὁ ἀρχιεπίσκοπος Καντουαρίας Dunstun († 988) κατώρθωσε νὰ ἀναζωπυρήση τὰ ἀρχαῖα μοναστήρια καὶ καθόλου τὸν μοναγικὸν βίον. Οὕτω πανταγοῦ τῆς Δύσεως ἐπεδιώκετο μεταρρύθμισίς τις του μοναχικού βίου σκοπούσα τὴν αύστηρότητα τῶν ἡθῶν· ἡ πεῖρα ὅμως ἀπέδειξεν ὅτι ἡ αὐστηρότης τῶν μοναχιχών χανόνων ήν παροδιχή, διότι ή ίσχύς τής συνηθείας ήν τοσαύτη, ώστε μετ' όλίγον τὴν αὐστηρότητα διεδέχθη γαλάρωσις καὶ παραλυσία πρέλ. Lorain, Essai hist. sur l'abbaye de Cluny, Dijon 1839.—Pelargus, Gesch. d. Abtei Cluny, Tübing. 1858.— Greeven, die Wirksamkeit d. Cluniacenser, Nesel 1870).

# § 141.

#### ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΑ ΑΓΑΘΑ.

ε Ηδη ἀπὸ τῆς προηγουμένης περιόδου αι διάφοροι τῆς Δύσεως ἐχκλησίαι είχον σημαντικὰς περιουσίας καὶ ἐν ἄλλοις μὲν είδεσιν, ίδίως

όμως εν κτήμασι και γαιαις, ή άζια των οποίων επολλαπλασιάζετο ένεχα της άτε λείας αὐτῶν· ἐχτὸς τῶν χοσμιχῶν ἡγεμόνων, οἴτινες διά πλουσίων δωρεών και άναθημάτων έπροικοδότουν τάς έκκλησίας και πολλοί έκ του λαου ήμιλλώντο πρός έκείνους. έτερον είδος άφιε ρωμάτων ήσαν τὰ λεγόμενα Precaria, εν οίς ο δωρητής επερυλάσσετο έαυτῷ ἐφ' ὄρου ζωής τὸ δικαίωμα τής ἐπικαρπίας. περαιτέρω σημαντικώς ηύξανεν ή έχχλησιαστική περιουσία διά των ίδιωτικών χτήσεων τῶν χληριχῶν χαὶ τῶν μοναχῶν, αἴτινες μετὰ τὸν θάνατον τῶν πρώτων καὶ τὴν ἐπιστροφὴν (conversio) τῶν δευτέρων ἐκληρονομούντο ύπο της έχχλησίας· άλλ' έχτος τούτων τὰ έχχλησιαστιχά άγαθά ηύξανον, το μεν διά των είσοδημάτων, τὰ οποΐα παρείχου, τὸ δὲ διὰ τοῦ δεκάτου (decimae clericales), τὸ ὁποῖον ἐλάμβανεν ἡ έχχλησία ἀπὸ τοῦ κέρδους καὶ τῶν εἰσοδημάτων τῶν κληρικῶν καὶ τὸ ὁποῖον ἐθεωρεῖτο ὡς θεῖον δίκαιον. Οὕτω διὰ τῶν μέσων τούτων αί έκκλησίαι καὶ τὰ μοναστήρια της Δύσεως ἀπέκτησαν κολοσσιαίας περιουσίας, ότε διά Καρόλου τοῦ Μαρτέλλου και τῶν μετά ταῦτα βασιλέων ἐπηλθεν ἡ ἐκλαίκευσις αὐτῶν Ὁ Κάρολος δηλ. βλέπων τὸ κράτος ἀπογυμνωθέν τῶν κτημάτων καὶ τῶν γαιῶν, διότι ἐκτὸς τῶν είς τὰς ἐχχλησίας ἀφιερωμάτων ἐδωρήθησαν πολλά καὶ τοῖς ὑπὲρ τῆς πολιτείας άγωνισαμένοις, πιεζόμενος δὲ τὸ μὲν ὑπὸ τῶν Σαρακηνῶν, τό δὲ ὑπό πολλῶν μιχρῶν ἡγεμόνων, ἐπήνεγχε μεταβολήν τινα εἰς τὰ πράγματα καὶ ἐγένετο οὕτω ὁ ἰδρυτὴς τοῦ φεουδαλικοῦ συστήματος άντι δηλ. νὰ δωρήται τοῖς ἄρχουσιν αὐτοῦ και στρατιώταις κτήματα καὶ γαίας κληρονομικώς, ήμειδεν αὐτοὺς (beneficium) μόνον διά τζες ἐφ' ὅρου ζωζες ἐπικαρπίας αὐτῶν, ἐκεῖνοι δὲ ἀπέναντι της χάριτος ταύτης ύπεχρεούντο νὰ παρέχωσιν αὐτῷ ἀνάλογον στρατιωτικήν βοήθειαν έπειδή όμως το κράτος έστερεζτο πλέον έτέρων γαιών και άγαθών, διά τουτο έδαλε χείρα είς τά έκκλησιαστικά άγαθά και έξελαίκευσεν αὐτά. 'Ο υίὸς αὐτοῦ Καρλομάννος ναι μὲν ήναγκάσθη τὸ 742 νὰ ἀποδώση τῆ Ἐκκλησία τὰ ἀφαιρεθέντα αὐτης άγαθά, άνεγνώρισεν όμως μετ' όλίγον τὸ άδύνατον της έκπληρώσεως της ύποσχέσεως αὐτου. διὰ τοῦτο τὸ 743 ἀποδούς τὰ ἀγαθὰ τῶν πασχόντων μόνον μοναστηρίων καὶ ἐκκλησιῶν, τὴν κατάσχεσιν τῶν λοιπῶν διεκήρυξεν ὡς παροδικήν καὶ διὰ νὰ ἐξασφαλίση τὰ κτητορικὰ τῶν ἐκκλησιῶν καὶ τῶν μοναστηρίων δίκαια, διέταξε τούς τιμαριώτας έχτὸς έγγράφων έπιχαρπίας νὰ παρέχωσιν αὐτοῖς κατ' έτος και δέκατον έξ ένὸς σολδίου δι' έκάστην οίκιαν· αὐτὰ ταῦτα ύπεσχέθη και ό έτερος ήγεμων της Γαλλίας Πιπίνος ό μικρός, γωρίς όμως να τηρήση τας ύποσγέσεις αύτου, μαλιστα δε διά της κατά τὸ 751 γενομένης περιγραφής καὶ διαιρέσεως (descriptio et divisio) των ἐκκλησιαστικών ἀγαθών, πολλά των μοναστηρίων καλ των έκκλησιών ἀπώλεσαν ἀμετακλήτως τὸ ήμισυ η τὸ τρίτον της περιουσίας αὐτῶν. Καὶ οἱ μετὰ ταῦτα αὐτοχράτορες Κάρολος ὁ Μ. και Λουδυίτκος ὁ Εὐσεβής, καίτοι ἐπεθύμουν τὴν ἀποκατάστασιν τῶν ἐχκλησιαστιχῶν χτημάτων, δὲν ἔπραξαν τοῦτο ὑπὸ τῶν περιστάσεων βιαζόμενοι, μόνον δὲ ὁ πρῶτος ἀντὶ τοῦ πρότερον παρεχομένου δεκάτου διέταξε νὰ δίδωται είς τοὺς κτήτορας τὸ ἔνγατογ (Nonae). Έπι των μετά ταυτα άπογόνων του Πιπίνου έγένοντο μεριχαί τινες ἀποκαταστάσεις τῶν ἐκκλησιαστικῶν ἀγαθῶν, συνεπάγουσαι όμως και τὰς φεουδαλικὰς ὑπογρεώσεις (πρόλ. Roth, Ges. d. Benef-wesens, Erl. 1850.—τοῦ αὐτοῦ, die Säcularisation d. Karol. Hist. Taschenb. 1865.—Daniels, Handb. d. deuts. R. und St-gesch. Tübing. 1863.—Waitz, Deutsch. Verfassgesch. xxi Anfänge d. Lehnswesens, Hist. Zeitsch. 1865, 1).

# S 142.

### GEIA AATPEIA.

1. Έν τη προηγουμένη περιόδω παρετηρήσαμεν ότι η λειτουργία Γρηγορίου του Μ. (§ 88, 4) κατά μικρόν ἐπεκράτησεν ἐν τη Δύσει, μετ' αὐτης δὲ καὶ ἡ λατινική γλῶσσα· μέχρι τοῦ Ι' αἰῶνος οἴ τε Μοραδοὶ καὶ οἱ Βοημοὶ ἀντείχοντο της ἰδίας σλαυωνικης λειτουργίας καὶ γλώσσης, ἀλλ' ἐπὶ τέλους ἀπεδέχθησαν τὴν ἡωμαϊκήν· ἐπίσης καὶ ἐν Γαλλίαις ἀντὶ της ἐγχωρίου λειτουργίας, ἐπὶ τέλους καὶ δὴ διὰ τοῦ Πιπίνου καὶ Καρόλου τοῦ Μ. ἐπεδλήθη ἡ ἡωμαϊκή. Καὶ διως ἔν τισιν ἔτι μέρεσι της Δύσεως ὑπηρχον καὶ ἔτεραι λειτουργίαι, κατὰ τὸ μάλλον καὶ ἡττον ἐκκλίνουσαι της ἡωμαϊκής· λαὸς καὶ

κλίτρος π. γ. εν Μεδιολάνω και μεθ' όλας τὰς ἀντενεργείας Καρόλου του Μ. είχοντο ίσγυρῶς της λειτουργίας τοῦ 'Αμβροσίου, ην διατηρούσι μέχρι της σήμερον· ούχ ήττον ένεργητικώς άντείχοντο καί ci Ίσπανοι της ιδίας λειτουργίας, της λεγομένης μοζαραδικής (ξ 128, 1) ή λειτουργία αΰτη μεγάλην ἔγουσα δμοιότητα πρὸς τὰς άνατολικάς άνεπτύχθη πλουσιώτερον διά των έπισκόπων Σεδίλλης Λεάνθρου καὶ Ἰσιδώρου καὶ διὰ τῆς ἐν Τολήτῳ συνόδου τοῦ 633 ἐπεδλήθη εἰς ἄπασαν τὴν Ἱσπανίαν. "Οσον ἀφορῷ εἰς τὸ κήρυγμα του θείου λόγου και πάντοτε μέν ή χρήσις αύτου δέν ήτο μεγάλη έν τη δυτική Έκκλησία, μεγάλως όμως περιωρίσθη νον, ένεκα της άμαθείας του κλήρου. το ύπερ αύτου ένδιαφέρον διηγειρόν πως οί κήρυκες του Εύχγγελίου, άλλά δεν ύπηρχον πάντοτε τά κατάλληλα πρόσωπα, διά τουτο Κάρολος δ Μ. διέταξε Πιυλον τὸν διάκονον Ινα έκ τῶν Πατέρων τῆς Ἐκκλησίας συντάξη ὁμιλιάριόν τι ἐρ' ὅλων τῶν Κυριακών και έορτών του ένιαυτου, όπερ έμελλε να χρητιμεύση ώς χανών μέν τοῖς δυναμένοις συντάσσειν λόγους, ὡς ἀνάγνωσις δὲ τῶν άνικάνων (780). Τὸ κήρυγμα τοῦ θείου λόγου ἐξύψωτάν πως οί μοναχοί του Κλουνιακου, άλλά μετ' όλίγον πάλιν κατέπεσεν· συνήθως τουτο έγίνετο έν τη λατινική, άλλ' όπου αυτη ήν άκατανόητος, έκει ἐκήρυττον καὶ ἐν τῇ ἐγχωρίω γλώσση (πρόλ. Marbach, Gesch. d. deutsch. Predigt vor Luther, Brl. 1873.—Cruel, Gesch. d. deutsch. Pred. im MA, Detm. 1879).

2. Το γρηγοριανον ἦσμα (cantus firmus η choralis), ἐπεκράτησεν ἤδη ἀπό τῆς προηγουμένης περιόδου (§ 88, 3) ἐφ' ὅλης τῆς Δύσεως, μάλιστα ὁ μὲν Πιπῖνος τὸ 754 διέταξεν ἵνα τοῦτο μόνον ἡ ἐν χρήσει, ὁ δὲ Κάρολος ὁ Μ. καταστρέψας πᾶν ἴχνος τοῦ ἀμδροσιανοῦ, συνέστησε τὰς περιφήμους μουσικὰς σχολὰς ἐν Μεδιοματρίκφ, Σουεσσιῶνι, Αὐρηλία, Παρισίοις καὶ Λουγδούνω, προσεκάλεσε ψάλτας ἐκ Ῥωμης καὶ ἐν ἄπασι τοῖς σχολείοις εἰσήγαγε τὴν μουσικήν. ᾿Αλλὰ μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Καρόλου τὸ γρηγοριανὸν ἄσμα παρήκμασε, τὸ μὲν ἕνεκα τῆς σπανιότητος τῶν ἀντιφωναρίων καὶ τῆς δυσκολίας τῆς μουσικῆς γραφῆς, τὸ δὲ ἕνεκα τῆς ἐλλείψεως καλῶν ψαλτῶν· ἐντεῦθεν διὰ τῶν ἀντιγραφέων συνέδαινον νοθεύσεις καὶ αὐθαίρετοι προστεῦθεν διὰ τῶν ἀντιγραφέων συνέδαινον νοθεύσεις καὶ αὐθαίρετοι προστεῦθεν διὰ τῶν ἀντιγραφέων συνέδαινον νοθεύσεις καὶ αὐθαίρετοι προστ

θήχαι και διακοσμήσεις του άρχικου ἄσματος. Ούτως ἀπέναντι του cantus firmus ξμορρώθη τὸ cantus discantus η figuratus (ἀσμα διακεκοσμημένον) και έκ της μονορωνίας προηλθεν ή πολυρωνία. μετ' όλίγον ἐμόρρωσαν κανόνας περί ἀρμονίας καὶ διαστημάτων, ίδιως δ μοναχός Χουπβάλδος (900) και ο Ρηγιτος (920), Γουίδων δε ο έξ 'Αρετίου (Arezzo) (1000-50) έφεδρε και τὰ μέγρι τοδδε ἐν γρήσει σημαδόρωνα. Κατά τὴν ἐποχὴν ταύτην ἐγένετο καὶ ἡ εἰσαγωγὴ τοῦ όργάνου έν τη θεία λατρεία. τὸ όργανον κατά πρώτον έκομίσθη είς την Δύτιν ως δώρον Κωνσταντίνου του Κοπρωνύμου είς τον Πιπίνον (757) και ἀκολούθως εἰς Κάρολον τὸν Μ. (787) ὡς δῶρον Μιχαἡλ τοῦ Α΄, εἰσήχθη δὲ κατὰ πρῶτον ἐν τῆ θεία λατρεία το 822 διὰ Λουδοδίκου του Εύσεδους και έκτοτε έπεκράτησεν, άφου κατά διαφόρους έποχας έτελειοποιήθη. Τὸ ἐκκλησιαστικὸν ἄσμα περιωρίζετο πάντοτε είς τὸν κλήρον, τοῦ λαοῦ λαμβάνοντος μέρος μόνον είς τὸ Κύριε ἐλέησον. Σπουδαΐοι δὲ ὑμνογράροι τῆς δυτικῆς Ἐκκλησίας ἀναραίνονται πολλοί κατά τὴν ἐποχὴν ταύτην, ὡς Παυλος ὁ Βαριεφρίδος, Θεόδουλφος δ Αὐρη. Μας, δ 'Αλχουίτος, Ραβάττος δ Μαθρος κτλ. Κατά τὴν ἐποχὴν ταύτην σπουδαίως ἐπλουτίσθη ἡ λατινικὴ ὑμνογραφία διά των υμνων των λεγομένων Sequentiæ και Leisen πρότερον δηλ. μετά τοῦ ἀλληλούῖα τῆς λειτουργίας εἰθίζετο νὰ συνδέωσι σειράς τόνων, άνευ δμως λέξεων και κειμένου· νῦν όμως προσετίθουν και κα\_ ταλληλα χείμενα, τὰ ὁποῖα ὡς ἐπόμενα τῷ ἀλληλούια ἐκλήθησαν Sequentice άρχηγὸς τῶν τοιούτων ὕμνων είναι Ρότκερος ὁ Τραυλὸς († 912)· δσον δὲ διὰ τὰ Leisen, οἱ ὕμνοι οὐτοι ώνομάσθησαν ούτω, διότι ψάλλοντες το Κύριε ελέησον η Χριστε ελέησον συνήπτον και καταλλήλους στίχους, ούτως ώστε έκάστη στροφή ἐπεραιούτο διὰ τοῦ Κύριε ἐλέησον (πρόλ. Kehrein, Lat. Sequenzen d. MA, Mainz 1873.—Bartsch, die lat. Sequ. d. MA, Rost. 1868.—Wackernagel, das deutsch. Kirchenlied, Lpz. 1867. - Schubiger, die Sängerschule St. Gallens, Einsied. 1859.—Chrysander, Hist. Nachricht von Kirchenorgeln, Rint. 1755. — Antony, Gesch.Darstellung d. Entstehung u. Vervollk. d. Orgel, Münster 1832.—Wangemann, Gesch. d. Orgel, Demmin 1881).

(EKKA. IETOPIA, TOM. B'.)

3. Ἡ προσκύνησις των άγιων ἐν μεγάλη χρήσει ούσα ἐν τῆ δυτική Έκκλησία κατά τούς χρόνους τούτους, εύρίσκει είσοδον καί παρά τοις Γερμανοίς ίδιως έν μεγάλη τιμή και σεδασμῷ ἡν ἡ Θεοτόχος δ άριθμός τῶν άγίων αὐξάνει, παραλλήλως δὲ τούτοις βαίνουσι και αι έρρται αὐτῶν. ούτω κατά τὴν περίοδον ταύτην προσετέθησαν αι έρρται του άγιου Ρεμιγιου, Μαρτίνου, Ανδρέου, των άγιων Πάντων, των ψυχών, ώς και διαφόρων κατά τόπους μαρτύρων και όμολογητών, ένῷ δὲ πρότερον ἡ έγκατάταξις αὐτών ἐν τῷ χορῷ τῶν άγίων (canonisatio) έγίνετο ύπο των συνόδων, νον ύπο των παπων· τὸ πρῶτον τοιούτον παράδειγμα άναφέρεται κατά τὸ 993. Πρὸς τὴν προσχύνησιν των άγίων δεν εδαινε παραλλήλως ή προσχύνησις των ιερών εικόνων, μάλιστα εν τῷ φραγκικῷ κράτει διεμαρτυρήθησαν έπισήμως κατ' αύτης (δ. 129). τόσφ μείζων όμως ήν ο ζηλος και ο ένθουσιασμός ύπερ των ιερων λειψάνων, ων εδριθεν ή Δύσις και μάλιστα ή 'Ρώμη' ίδίως μεγάλη ήν ή τιμή των λειψάνων έπὶ της έποχής των Καρολιδών και 'Οθώνων' ή κτήσις ίερου λειψάνου ήν μέγα εὐτύχημα διὰ τὴν χώραν καὶ διὰ τοῦτο οὐχὶ σπανίως μετεχειρίζοντο πρός τουτο οι κήρυκες του Ευαγγελίου δόλον, ἀπάτην και βίαν πάντοτε οὐτοι ἐχόμιζον μεθ' ἐαυτῶν λείψανα ἀγίων, κατὰ χιλιάδας δὲ προσέτρεχον τὰ πλήθη προχειμένου περί μεταχομιδής χαὶ προσχυνήσεως αὐτῶν. Πολλά τῆς Δύσεως μοναστήρια ἡδύναντο νὰ ἐκθέσωσιν είς προσκύνησιν πληθύν λειψάνων, πολλά τῶν ὁποίων βεδαίως ήσαν γνήσια, πλείστα διιως ψευδή: ούτω π. χ. παρείχον τὰ δάκρυα τοῦ Χριστοῦ, τὸ .lέντιοι, δι' οὐ ἐσπόγγισε τοὺς πόδας τῶν ἀποστόλων, τὸν ἄρραφον αὐτοῦ χιτῶνα, τὴν σινδόνα, τὸ γάλα τῆς Θεοτόκου, τὸ γένειον τοῦ ἀποστόλου Πέτρου καὶ τοῦ Νῶε, τὸ ὁράριον τοῦ Παύλου, τὰ ξύλα, δι' ών ὁ Πέτρος ἤθελε νὰ στήση ἐπὶ τοῦ Θαδώρ τάς τρεϊς σχηνάς χτλ. άλλαχοῦ δὲ πάλιν ἐδείχνυον τὸν τάφον τῶν άθώων έν Βηθλεέμ βρεφών. Έννοεῖται δὲ ὅτι μείζων ἀπάτη καὶ κατάχρησις συνέβαινεν είς τὰ ὀστᾶ τῶν ἀγίων, τὴν γνησιότητα τῶν οποίων διεπίστουν διά πυρός. Μετά της προσκιινήσεως των ίερων λειψάνων στενώς συνδέονται αί ιεραί όδοιπορίαι, τὰς ὁποίας συνήθως εύλαδεις χριστιανοί και μάλιστα Γερμανοί και "Αγγλοι άνελάμδανον ή πρός ἐπίρρωτιν τοῦ θρητκευτικοῦ αὐτῶν αἰσθήματος ή πρός μετάνοιαν τὰ μέρη τὰ ὁποῖα συνήθως οἱ προσκυνηταὶ οὐτοι ἐπεσκέπτοντο ἡσαν τὰ 'κροσόλυμα, ἡ Ρωμη διὰ τὸν ἐν αὐτή τάφον τῶν κορυραίων ἀποστόλων, τὰ Τούρονα διὰ τὸν ἐνταῦθα τάφον τοῦ Μαρτίνου καὶ ἡ Κομποστέλλα ἐν Ἱσπανία διὰ τὸν τάρον Ἰακώδου τοῦ Ζεδεδαίου. Οὕτως ἐξεδηλοῦτο τὸ θρητκευτικὸν τῶν Δυτικῶν αἰσθημα, χωρὶς ὅμως νὰ μὴ στιγματίζωνται καὶ αὶ διάφοροι αὐτοῦ καταχήσεις, αὶ παρὰ τῷ λαῷ καὶ τῷ κλήρῳ ἀπαντῶσαι, ὡς τοῦτο διὰ διαφόρων συγγραμμάτων ἔπραξαν ὁ Λουγδούνου ᾿Αγοδάρδος, ὁ Τουρίνου Κλαύδιος καὶ ὁ Αὐρηλίας Ἰωτᾶς.

4. Μεγάλην καλαισθησίαν ἐπεδείξατο ἡ Δύσις κατὰ τὸν μεσαιῶνα πρὸς τὰς ὡραίας τέχνας καὶ μάλιστα οἱ Γερμανοὶ καὶ οἱ Γάλλοι. "Όσον άφορα είς τὴν άρχιτεκτονικήν, α"ιτη κατ' άρχὰς περιωρίζετο είς τὸν ἀρχαΐον ρυθμὸν τῶν Βασιλικῶν (δ 89,1), ἐν Ῥαβέννη ὅμως, τῷ Βυζαντίῳ τῆς Ἰταλίας, ἐπὶ τῆς χυριαρχίας τῶν Γότθων ἰδρύθησαν μεγαλοπρεπείς έκκλησίαι του βυζαντινού ρυθμού, έντεύθεν δὲ αί τοιούτου είδους οίχοδομαι είσηχθησαν και άλλαχου. ούτω π. χ. έπι Καρόλου του Μ. ίδρύθη ή ἐν'Ακυϊσγράνω καθεδρική ἐκκλησία. Καίτοι δὲ ἡ ἀμάθεια καὶ ἡ ἀγριότης τοῦ Ι΄ αἰῶνος περιώρισαν ἐπαισθητῶς τὴν πρὸς τὰς οἰκοδομὰς τάσιν, περί τὰς ἀρχὰς ὅμως τοῦ ΙΑ΄ αἰῶνος παρηλθεν είς μέσον νέος ρυθμός άρχιτεκτονικής, ο ρωμανικός, προ κληθείς κυρίως έκ της τάσεως του διαρρυθμίσαι τούς ναούς πρός τό γερμανικόν πνεύμα. ὁ ρυθμός οὐτος δὲν ἀνεπτύχθη ἀμέσως, ἀλλὰ διὰ πολλών χρόνων καὶ διὰ τοῦτο ἀπαντῷ παρ' αὐτῷ ποικιλία τις· ἐν τούτοις πανταχού υπάρχει χοινός τις θεμελιώδης χαραχτήρ ή βάσις του ρωμανικού ρυθμού είναι ή των Βασιλικών, νεωτερισμός δὲ ή είςαγωγή των θόλων και μάλιστα των σταυροειδών, των στρογγύλων άψιδων, τής πλουσίας διακοσμήσεως και των όξέων πύργων, άνεγειρομένων έπι της μέσης εισόδου και των άκρων, η έπι του τετραγώνου, ένθα διατέμνεται ή μέση ναϋς διὰ τῶν πλαγίων, ἐπὶ τοῦ ὁποίου τετραγώνου ύψοῦτο πολλάκις καὶ θόλος. Τοιούτου ρυθμοῦ ἐκκλησίαι έπίσημοι ήσαν ή του Μογουντιακού, της Βαμβέργης και άλλαι. Αί οίουδήποτε ρυθμού έχχλησίαι ανέχαθεν είγον εν θυσιαστήριος, ένεκα όμως της πληθύος των λειψάνων και των λειτουργιών εγένετο άνάγκη πλειόνων, καίτοι Κάρολος ὁ Μ. προσεπάθησε νὰ ἐλαττώση αὐτά. Οι χώδωνες γνωστοί έν τη Δύσει ήδη ἀπό της προηγουμένης περιόδου, κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην κρέμανται ἀπὸ τῶν πύργων, καίτοι δὲ Κάρολος ὁ Μ. ἐπεχείρησε νὰ κωλύση τὸ ἔθιμον τοῦ βαπτίζειν αὐτούς δι' έλαίου, μύρου και ύδατος και άφιερούν είς τινα άγιον, έν τούτοις ἐπιχρατεῖ μέχρι τῆς σήμερον. Καθώς ἡ ἀρχιτεκτονική, οὕτω καὶ αί πλαστικαὶ τέχναι άρκούντως ἐκαλλιεργούντο ἐν τῆ Δύσει κατὰ την έποχην ταύτην είς τουτο πλουσίας άφορμάς παρείχεν η Έχκλησία, καθόσον αύτη έχρηζε θηκών διὰ τὰ ἰερὰ λείψανα, ἐσταυρωμέτωτ, λύχτωτ, κιβωρίωτ, θυμιπτηρίωτ, καλυμμάτωτ των ἐκκλησιαστικών βιδλίων, θυρών, ἐπισκοπικών ἐδρών, ἀναλογίων. κολυμθηθρών και των τοιούτων. "Όσον δ' άφορᾶ εἰς τὴν ζωγραφικὴν μεταξύ τῶν δυτικῶν χωρῶν ἐξέχει κυρίως ἡ Ἰρλανδία, ἔνθα ἐκαλλιεργείτο ή μικρογραφική ζωγραφική, χρήσιμος έν τη άντιγραφη έκκλησιαστικών βιδλίων. το είδος τουτο της ζωγραφικής μετεφυτεύθη καὶ ἐν Γερμανία, ἔνθα ὑπὸ Καρόλου τοῦ Μ. ἰδρύθη ἡ ζωγραφική σχολή του Αχυϊσγράνου, εν Έλβετία και τη άνω Ίταλία, ενθα διά της έπιρροής του Άλχουίνου παρήχθη το φραγκικόν λεγόμενον υφος, περιορισθέν μόνον έν ταϊς μιχρογραφίαις, ένῷ ἀλλαχοῦ ἐπεξετάθη καὶ έπι των ψηφιδωτων, της υελογραφίας και της έγκαύστου γραφής. ή ἀνάμιξις του βυζαντινού ύφους μετά του φραγκικού και του άρχαίου κλασικού παρήγαγε το δωμανικόν ύφος της ζωγραφικής (πρ6λ. Förster, Gesch. d. deutsch. Kunst, Lpz. 1851-55.— Otte, Gesch. d. deutsch. Baukunst, Lpz. 1874—xτλ.).

# § 143.

#### ΗΘΙΚΌΣ ΒΙΟΣ ΚΑΙ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΉ ΕΥΤΑΣΙΑ.

1. Ὁ ἡθικὸς βίος τῶν ἐν τἢ Δύσει Χριστιανῶν πρὸ πολλοῦ κατέπεσεν, ἐν τἢ ἡμετέρα ὅμως περιόδω, ἐν ἡ ἀντὶ τοῦ γνησίου χριστιανικοῦ πνεύματος κρατεῖ τὸ πνεῦμα τοῦ κόσμου καὶ τῆς ὕλης, ἐν ἡ οἱ ἄρχοντες τοῦ λαοῦ πολιτικοί τε καὶ ἐκκλησιαστικοὶ δουλεύουσι τῆ αὐθαιρεσία μαλλον καὶ δολιότητι, τῆ αἰσθητικότητι καὶ ταῖς λοιπαῖς

ήδοναϊς η τῷ Χριστῷ, ἐν ἡ καὶ αὐτὸς ὁ Χριστιανισμὸς πολλῶν δὲν είναι άληθής και ενδόμυγος, ή κατάστασις αύτου είναι οίκτρά. Ήδη τὰ πλεῖστα τῆς Δύσεως ἔθνη εἶχον ἀσπασθή τὸν Χριστιανισμόν, τελεία δμως άναγέννησις καὶ άνακαίνισις τοῦ ἐθνισμοῦ αὐτῶν δὲν είχεν ἐπέλθει, διὰ τοῦτο βλέπομεν αὐτὸν ἐχδηλούμενον πολλαγου άναμφιδόλως είς τουτο οὐ μικρὸν συνετέλεσεν ή Έκκλησία, ήτις άντι να έχριζώση τελείως τα είδωλολατρικά τῶν λαῶν ἐκείνων φρονήματα, προσεπάθει μόνον νὰ χρωματίση αὐτὰ χριστιανιχῶς· ἐντεύθεν αι δεισιδαιμονίαι ἐπετείνοντο, εύρισχουσαι μάλιστα πλουσίαν τροφήν είς το ποιητικόν και είς τὰ μυστηριώδη τείνον πνεδμα τῶν Γερμανών, έντευθεν αι πολλαι παρ' αυτοίς περι δαιμόνων διηγήσεις, οί μάγοι και αι μάγισσαι, έντευθεν ή τυπική μόνον τήρησις των έκκλησιαστικών διατάξεων, ή περιρρόνησις των βαθμών της συγγενείας έν τῷ γάμῳ, ἡ ὑποστήριξις τοῦ φεουδαλικοῦ συστήματος, ἡ σκληρότης, ή ἀπανθρωπία κτλ. Έξετάζοντες τὸν ἡθικὸν βίον τῶν λαῶν τούτων και μάλιστα τῶν Γερμανῶν και παραβάλλοντες πρὸς τὸν ὑπὸ του Ταχίτου περιγραφόμενον, άναμφιβόλως θὰ ίδωμεν ὅτι οὐτος ὑπερτερεί έχείνου. δέν έπεται όμως έντευθεν ότι αίτία τούτου είναι ό Χριστιανισμός και επομένως ότι άληθεύει ο συλλογισμός, post hoc ergo propter hoc. Ἡ ἡθική αυτη διαφθορά την αιτίαν αυτης χυρίως έχει έν τη διεφθαρμένη Δύσει, έν ή έγκατεστάθησαν οί λαοί έκεϊνοι, έν τη γενική άκαταστασία, έν τοῖς πολέμοις, έν ταῖς πολλαῖς εὐτυχίαις καὶ τοις άγαθοις, ών έπληρώθησαν, έν τη όλιγωρία της Έχχλησίας χαί τῷ πονηρῷ παραδείγματι τῶν ἐκκλησιαστικῶν καὶ πολιτικῶν ἀρχόντων. 'Ανωτέρω είδομεν εν όλίγοις την ήθικην κατάστασιν των παπων, των ἐπισχόπων καὶ τοῦ κλήρου ἐν γένει ἀλλὰ δὲν ἡτο χρείσσων και ο ήθικος βίος των εύγενων· ίδίως φοβεράν παρέχει είκόνα ή Γαλλία εν τη εποχή του Καπέτ εκεί επεκράτει τότε ο ύλικώτερος έθνισμός και μάλιστα μετά σκοπίμου και συνειδητής περιφρονήσεως παντός χριστιανικού. ἐν τἢ αὐλἢ τοῦ βασιλέως τούτου διεπράττοντο τὰ αἰσγρότερα ὄργια, πρωτοστατοῦντος αὐτοῦ τούτου πολλάκις κοσμιχοί ἄρχοντες στολήν έπισχόπων καί (ερέων φέροντες διεχωμώδουν τας χριστιανικάς τελετάς. Τοιαύτα και έτερα παραπλήσια έπιδλαδῶς μόνον ἡδύναντο νὰ ἐπιδράσωσιν ἐπὶ τοῦ λαοῦ, ὅστις πρὸς τοῖς ἄλλοις καὶ ἐν παχυλεῖ ἀμαθεία διατελῶν δὲν ἡδύνατο νὰ παραγάγη τὰς ἀρετας ἐκείνας, ἐρ' αἰς ἐκαυχᾶτο ἄλλοτε ἡ Δύτις. Βεδαίως καὶ λοις χρόνους τούτου; ἀναραίνονται ποικίλα ἄνθη τοῦ χριστιανικοῦ βίου· οὕτω π. χ. ἡ γυνὴ διατελεῖ ἐν μεγάλη τιμῆ καὶ ὑπολήψει· πολλαχοῦ συναντῶμεν ἔργα ἀγάπης καὶ φιλανθρωπίας, οὐχὶ δὲ σπανίως βλέπομεν καὶ ἀληθείς χριστιανικὰς καρδίας, ἐν πνεύματι καὶ ἀληθεία λατρευούσας τὸ θεῖον. Καθόλου ὅμως ὁ ἡθικὸς βίος θεωρούμενος ἡν ἐν οἰκτρὰ καταστάσει· ὁ χριστιανισμὸς τῶν δυτικῶν ἔχει πολλάς τὰς ἐθνικὰς κηλίδας, ἡ λατρεία εἰναι καθαρῶς τυπική, μεγάλη εἰναι ἡ δύναμις τῆς κοσμικότητος καὶ τῆς ΰλης, τῆς ἀρπαγῆς καὶ τῆς βίας καὶ ἐν γένει ὀλίγοι φαίνονται ἀπηλλαγμένοι ποικίλων δεισιδαιμονιῶν (πρόλ. Meyer, d. Aberglauben d. MA. Basel 1884).

2. Τὴν ἡθικὴν τῆς ἐποχῆς κατάστασιν καὶ μάλιστα τὸ κράτος της δεισιδαιμονίας έχτος άλλων μαρτυρούσι και αι λεγόμεναι θεοδικίαι (ordale=κρίσις). Πρός κατάπαυσιν έν γένει τῶν ἐρίδων καλ την λύσιν διαφόρων ζητημάτων ήσαν εν χρήσει ο δρχος καὶ ο κληρος: ἐν τἢ συνειδήσει ὅμως τοῦ λαοῦ ὑπῆρχεν ἡ ίδέα, ὅτι ὁ Θεὸς ὡς δ ύπερασπιστής του δικαίου δύναται να άποκαλύπτη την θέλησιν αύτου και διά θαυμάτων, εν εκείναις ίδιως ταις περιστάσεσιν, εν αίς έκρύπτετο ή δικαιοσύνη, έκινδύνευε δὲ νὰ πάθη ὁ δίκαιος ὡς ἄδικος. Ούτω προήλθον αί θεοδικίαι, έκτελούμεναι διὰ τῶν έξζς μέσων α') τζς μονομαχίας, είς ην εδικαιούντο μόνον οι ελεύθεροι άνδρες και οι εὐγενείς, ενφ αι γυναίκες, οι παίδες, οι γέροντες και οι κληρικοί εμονομάχουν δι' άντιπροσώπων αὐτῶν· β') της δι' ὕδατος δοχιμης καὶ δή ψυχρού και ζέοντος. και έν μέν τη πρώτη περιπτώσει ο κατηγορούμενος ριπτόμενος είς τὴν θάλασσαν ἡ τὸν ποταμόν, ἐὰν μὲν ἐδυθίζετο ἡν ἀθῶος, ἐὰν δὲ μή, ἔνοχος· ἐν δὲ τῆ δευτέρα, τελουμένης τῆς θείας λειτουργίας, είς κάδον πλήρη ζέοντος ϋδατος έρρίπτετο λίθος η δακτύλιος, ον κατηγορούμενος ώρειλε να λάβη διά γυμνής της χειρός. ἐν ἡ περιπτώσει ἡ χείρ αὐτοῦ διετέλει ἀδλαβὴς ἡν ἀθῶοςγ') της διά πυρός, ότε ο κατηγορούμενος ώφειλε νά διέλθη διά πυ-

ρὸς ἢ ζέοντος ἐλαίου ἢ κρατῶν σίδηρον πεπυρακτωμένον νὰ ποιήση 9 βήματα, η νὰ θέση τὴν χεῖρα ἐντὸς πεπυρακτωμένης χειρίδος καὶ νά περιπατήση γυμνόπους έπι 9-12 πεπυρακτωμένων άροτροπόδων δ') της διά σταυρού, καθ' ην οι άντιδικοι έξέτεινον τάς χείρας σταυροειδώς και ο πρώτος καταδιδάζων έθεωρεϊτο ένοχος: ε΄) της διά της θείας ευχαριστίας, εν ή επιστεύετο ότι δ ένοχος αποθνήσκει αμέσως καὶ  $\varsigma'$ ) της διὰ rεκροῦ σώματος, ότε ὁ ἐπὶ φόν $\varphi$  κατηγορούμενος ἐπετίθει τὴν χεϊρα ἐπὶ τῆς πληγῆς, καὶ ᾶν αὕτη ἐξέπεμπεν αἰμα ἢ τὸ στόμα άφρόν, τότε τοῦτο ἡν σημεῖον ἐνοχῆς. Ἐναντίον τῶν θεοδικιῶν ἐξεγέρθησαν διάφοροι, ὡς Νικόλαος ὁ Α΄, Αγοδάρδος ὁ Λουγδούνου καὶ ἄλλοι, άλλ' αὐται ἡσαν τοσοῦτον ἐρριζωμέναι ἐν τή συνειδήσει του λαού, ώστε διετηρούντο έπὶ μακρόν άλλως τε καὶ ή Έκκλησία είχεν αύτὰς ὑπὸ τὴν ἐπίδλεψιν αὐτῆς, καθόσον οἱ εἰς αὐτὰς έπιδαλλόμενοι παρεσκευάζοντο πρότερον διά νηστείας και προσευχής, ἔπειτα ἐτελούντο ἐν τοῖς ναοῖς καὶ τοῖς προαυλίοις αὐτῶν καὶ τελευταΐον ή περί τούτων χρίσις ἀπέχειτο τοῖς ἱερωμένοις (πρόλ. Zwicker, über d. Ordale, Göttig. 1818.— Philipps, über d. Ordalien, München 1847. — Binterim, Denkwürdigkeiten τόμ. 3 σελ. 57 κτλ.).

3. Πρὸς βελτίωσιν τῆς ἡθικῆς καταστάσεως τῶν χριστιανῶν ἀναμριδόλως ἡ δυτικὴ Ἐκκλησία μετῆλθε διάρορα μέσα, ἀλλὰ δυστυχῶς ἢ ταῦτα δὲν ἡσαν πάντοτε κατάλληλα ἢ κακὴ αὐτῶν ἐγίνετο χρῆσις. Ἐν πρώτοις μεταδολήν τινα τῶν πραγμάτων ἐπήνεγκεν ἡ τότε ἐπικρατοῦσα ἰδέα, ὅτι μετὰ τοῦ χιλιοστοῦ ἀπὸ Χριστοῦ ἐπέρχεται τὸ τέλος τοῦ κόσμου, οὕτω δὲ πολλοὶ τὸ ἀδέκαστον τοῦ Θεοῦ κριτήριον φοδούμενοι κατέλειπον τὰ ἐπὶ γῆς αὐτῶν ἔργα καὶ τὴν περιουσίαν αὐτῶν ταῖς ἐκκλησίαις καὶ τοῖς μοναστηρίοις ἀριεροῦντες ἐσπούδαζον νὰ ἐξιλεώσωσι τὸ θεῖον διὰ προσευχῶν, νηστειῶν καὶ ἰερῶν ὁδοιποριῶν. Ἐπειτα εἰς τὴν ἐξημέρωσιν τῶν ἡθῶν καὶ τὴν κατάπαυσιν τῶν καθημερινῶν πολέμων καὶ ἐρίδων οὐ μικρὸν συνετέλεσεν ἡ εἰρήνη τοῦ Θεοῦ (Treuga Dei) ἐν τῆ Δύσει δηλ. ἐκράτει τὸ δίκαιον τοῦ ἰσχυροτέρου, κατὰ τοῦ ὁποίου οὐδεμία δύναμις πολιτικὴ ἢ ἐκκλησιαστικὴ ἡδύνατο νὰ ἀντιστῆ ἡ Ἐκκλησία

τότε έπωφελουμένη λιμού τινος έν Γαλλία (1034) διέταξεν έπὶ ἀπειλή άναθέματος την κατάπαυσιν τῶν πολέμων καὶ ἐρίδων καθ' ἐκάστην μεν εδορμάδα ἀπὸ της τετάρτης εσπέρας μέγρι της πρωίας της δευτέρας, ἔπειτα δὲ καθ' ὅλην τὴν τεσσαρακοστὴν τῆς Χριστοῦ γεννήσεως μέχρις 8 ήμερῶν μετὰ τὰ Θεοράνια καὶ τελευταῖον κατὰ τὴν Μ. τεσσαρακοστήν μέγρι της όγδόης ήμέρας μετά την Πεντηκοστήν. Έκτὸς τούτων ή δυτική Έκκλησία έν τῷ κεφαλαίω τούτω ἐνήργει καὶ διὰ τῶν ἐπαρχιακῶν λεγομένων συνόδων, αἴτινες ἄπαξ τούλάχιστον του ένιαυτου συγκροτούμεναι έμερίμνων περί της ήθικης καταστάσεως των πιστών, ώς καὶ διὰ της ἐπιδολης διαφόρων ἐπιτιμίων είς τοὺς άμαρτάνοντας. Ἡ δημοσία μετάνοια ἡν χυρίως ἐν χρήσει έπὶ μεγάλων άμαρτημάτων, ότε ὁ ἔνοχος ἀναζητούμενος ὑπὸ του Ιερέως προσήγετο είς τὸν ἀρχιπρεσδύτερον και ἐξομολογούμενος προετρέπετο ίνα έντὸς 15 ήμερῶν παραστῆ ἐνώπιον τοῦ ἐπισκόπου καὶ ύπο δληθή είς την προσήχουσαν τιμωρίαν εάν δεν συγχατετίθετο τότε τρίς παραινού ενος άφωρίζετο της Έκκλησίας. Τὰ έκκλησιαστικά ἐπιτίμια ὑρίζοντο κατὰ τὰ ἐξομο.λογητάρια, βάσις τῶν ὁποίων ἡν τὸ είς Θεόδωρον τὸν Καντουαρίας ἀποδιδόμενον ἐπίσης μεγάλης σημασίας ἀπήλαυον και τὰ έξομολογητάρια Βέδα του Σεβαστου, Έγβέρτου του Ύόρκης κτλ. άλλὰ τὰ βιβλία ταῦτα πλήρη ἀντιφάσεων και τουτο τὸ ἐλάττωμα είχον, ὅτι περιώριζον τὴν μετάνοιαν είς άπλα έξωτερικά έργα, ώς την άποχην κρέατος και οίνου, την στέρησιν καλῶν ἐνδυμάτων, τὸ μὴ ἐπιδῆναι ἀμάξης ἡ ἵππου, τὴν μαστίγωσιν καὶ τὰ τοιαύτα. "Επειτα καὶ τὸ σύστημα τῆς ἐξαγοράσεως των έπιτιμίων ου μιχρόν διέφθειρε τήν μετάνοιαν. έάν τις π. χ. δεν ήδύνατο να νηστεύση, εί μεν ήν πλούσιος επί επτα εδδομάδας ἀπέτιεν 20 σολδία, εί δὲ πτωχὸς 3· ἄλλοτε μετήλλασσον τὴν νηστείαν δι' άναγνώσεως ψαλμῶν, οὕτω π.χ. ένὸς μηνὸς νηστείαν διὰ 1200 ψαλμών πολλάκις δὲ ἐὰν οἱ μετανοούντες ἤσαν εὐγενεῖς καὶ πλούσιοι, ὑπὸ τὰ ἐπιτίμια αὐτῶν ὑπεβάλλοντο οἱ δοῦλοι καὶ οἱ ὑπηρέται. Ἡ ἀποδοχὴ τῶν μετανοούντων ἐγίνετο κατὰ τὴν Μ. πέμπτην ύπο του έπισχόπου χαι πρεσδυτέρου. Ούτω διά της ούτω νοουμένης μετανοίας οὐδὲν ἀγαθὸν ἀποτέλεσμα ἢδύνατο νὰ προκύψη, καίτοι έναντίον αὐτῆς ἡγέρθησαν ὁ ἐπίσχοπος Βερώνης Ραθέριος, αὶ ἐν Παρισίοις (829) καὶ Μογουντιακῷ (847) σύνοδοι καὶ ἄλλοι (πρέλ. Wasserschleben, d. Bussordnung d. abendl. Kirche, Halle 1851. —Friedberg, aus d. deutsch. Bussbücher Halle 1868. — Hildenbrand, Untersuch. über die german. Pönitenzialbücher, Wrzb. 1851.—Schmitz, Die Bussbücher u. d. Bussdiszipl. Mainz 1883.—Kluckhohn, Gesch. d. Gottesfrieden, Lpz. 1857.—Semichon, La paix et la trève de Dieu, Paris 1857).

4. Οι μή ύποδαλλόμενοι είς τὰ ἐκκλησιαστικὰ ἐπιτίμια εἴπομεν ότι ἀφωρίζοντο του σώματος τῆς Έχχλησίας, άλλ' ἀπό του Θ΄ αίωνος και έξης βλέπομεν τον αφορισμον διαιρούμενον είς δύο, είς τον μέγαν και τὸν μικρὸν (excommunicatio major et minor) και δ μέν μικρός ἐπέδαλλε κυρίως τὴν ἀπομάκρυνσιν ἀπό τῆς ἐκκλησίας καὶ τὴν ἀποχὴν τῆς θείας εὐχαριστίας, ὁ δὲ μέγας, ὁ λεγόμενος καὶ άνάθεμα ἐπιδαλλόμενος εἰς τοὺς διαπράττοντας μέγα τι ἔγκλημα καὶ ἐπιμένοντας ἐν τῆ ἀμετανοησία αὐτῶν ἀπέκοπτε τέλεον τὸν τοιούτον της έχχλησιαστικής χοινωνίας, ο άναθεματιζόμενος έπρεπε προηγουμένως νὰ ἐμρανισθῆ εἰς τὴν πολιτικὴν ἐξουσίαν καὶ φυλακισθη, είτα δὲ ἐχφερομένου τοῦ ἀναθέματος ἐθεωρεῖτο ὡς ἐθνικός, οὐδενὶ έπετρέπετο νὰ ἔλθη πρὸς αὐτὸν εἰς κοινωνίαν καὶ σχέσιν καὶ ἀποθνήσκων έστερεῖτο τής ἐκκλησιαστικής ταφής. Έὰν ὅμως ὁ ἔνοχος ἦν πρόσωπον ίσχυρον και τὸ ἀνάθεμα δὲν ἐξήσκει τὴν ἐπιρροὴν αὐτοῦ, τότε ἐπεδάλλετο ἡ λεγομένη ἀπαγόρευσις (Interdictum)· τὸ ἐπιτίμιον τούτο κανονισθέν έκκλησιαστικώς το 1031, ότε ή Έκκλησία πολλά ἔπασχεν ἐχ μέρους τῶν τυραννικῶν ἰπποτῶν καὶ τῶν αὐθαιρέτων άρχόντων, έχρησιμευε τοῖς πάπαις ὡς μέσον τοῦ περιορίζειν τάς χαχίας αὐτῶν χαὶ σεδαστάς χαθιστῷν αὐτοῖς τὰς διατάξεις τῆς Έκκλησίας άλλά καὶ τοῦ ἐπιτιμίου τούτου πολλαὶ πολλάκις ἐγίνοντο καταχρήσεις, διότι πολλοί τῶν παπῶν μετεχειρίζοντο τοῦτο χάριν τῶν ἰδιοτελῶν αὐτῶν σχοπῶν. ἔπειτα ἐπὶ πολλὰ διαρχοῦν ἔτη και έπι όλοκλήρων χωρών έπιδαλλόμενον συνετέλει είς την θρησκευξ τικήν άδιαφορίαν και την πρός τὰ θεῖα ψυχρότητα. Ἡ ἀπαγόρευσιο ἐπεδάλλετο ἐπὶ ὁλοχλήρων χωρίων, πόλεων, ἐπαρχιῶν καὶ κρατῶν διαρκούσης αὐτῆς ἐν τοῖς μέρεσιν ἐκείνοις ἔπρεπε νὰ ἀργῆ ἡ θεία λατρεία, τὰ θυσιαστήρια νὰ ἀπεκδύωνται τὸν κόσμον αὐτῶν καὶ ἐν ταῖς ἐκκλησίαις ἄπαξ μόνον τῆς ἡμέρας νὰ τελῆται προσευχὴ πρὸς μετάνοιαν καὶ τοῦτο ἄνευ πομπῆς καὶ ἄσματος καὶ κρούσεως κωδώνων τὸ βάπτισμα ἔπρεπε νὰ τελῆται μυστικῶς, οἱ γάμοι νὰ μὴ ἀγιάζωνται, νὰ ἐπικρατῆ γενικὴ ἀποχὴ κρέατος καὶ μόνον οἱ κληρικοί, οἱ ἐπαῖται καὶ τὰ κατώτερα τῶν δύο ἐτῶν παιδία νὰ ἐνταφιάζωνται μέχρι δὲ τῆς ἄρσεως τῆς ἀπαγορεύσεως οὕτε οἱ λαϊκοὶ οῦτε οἱ κληρικοὶ ἔπρεπε νὰ κείρωσι τὰς τρίχας αὐτῶν. Οῦτως ἡ ἀπαγόρευσις ἡν ἐν ταῖς χερτὶ τῶν παπῶν τρομερὸν τιμωρίας μέσον, καίτοι ἀπετύγχανε τοῦ ἐπιδιωκομένου σκοποῦ (πρόλ. Kober, der Kirchenbann, Tübing. 1857.—Schilling, d. Kirchenbann, Darmst. 1859. — Fessler, d. K-bann und seine Folgen, Nieu 1860).

### KEDAAAION A'.

#### **ӨЕОЛОГІКА ГРАММАТА.**

### § 144.

#### ΤΑ ΓΡΑΜΜΑΤΑ ΕΝ ΓΕΝΕΙ ΚΑΙ Η ΘΕΟΛΟΓΙΑ.

- Πρόλ. Heppe, Gesch. d. Schulwesens im MA. Marburg 1858. Reuter, Gesch. d. Aufklärung im MA. Brl. 1875.—Dümmler, in Neum Archiv f. ält. deutsch. Geschichtskunde, 4. 1879.—χτλ.
- 1. Καίτοι και πρὸ Καρόλου τοῦ Μ. ἐν πολλαῖς τῆς Δύσεως χώραις ἐκαλλιεργοῦντό πως τὰ γράμματα, ὡς π. χ. ἐν ᾿Αγγλία συνεπεία τῆς εὐεργετικῆς ἐνεργείας Θεοδώρου τοῦ Καντουαρίας († 690), ἐν Ἱσπανία Ἰσιδώρου τοῦ Σεβίλλης († 636), ἐν Γαλλία Γρηγορίου τοῦ Τουρόνων († 595) καὶ ἐν Ἰταλία Γρηγορίου τοῦ Μ. κυρίως ὅμως εἰπεῖν ἡ πρὸ αὐτοῦ ἐποχὴ διατελεῖ ἐν σκότει καὶ ἀμαθεία καὶ τούτου αἰτία ἡν, τὸ μὲν αὶ ἐπιδρομαὶ τῶν βαρδάρων, τὸ δὲ ἡ διαφθορὰ καὶ ἀδιαφορία τοῦ κλήρου καὶ ἐν γένει τὸ ὑλιστικὸν τῆς ἐποχῆς πνεῦμα. ᾿Αλλ᾽ ἀπὸ Καρόλου τοῦ Μ. (768—814) ἐπέρχεται τροπή τῆς ἐν τῆ πνευματικῆ ἀναπτύζει τῆς Δύσεως. Ἡ πρώτη πρὸς τὰ

γράμματα τάσις του αυτοχράτορος τούτου χρονολογείται ἀπὸ τῆς πρώτης αὐτοῦ ἐν Ἰταλία διαμονής (774), ὅτε σχετισθείς πρὸς τοὺς σοτωτέρους της Δύσεως ἄνδρας Πέτρον τὸν Πισάνον, Παθλον τὸν Bagregoldor, Παυλίτον τον 'Ακυληίας και Θεόδουλφον τον Αύρηλίας ήγαγε μεθ' έαυτοῦ εἰς Γαλλίαν· ἀλλ' ὁ φωτεινὸς ἀστήρ τῆς αὐλης του Καρόλου ήν ὁ άγγλοσάζων 'Α. Ικουίνος, τὸν ὁποῖον προςκαλέσας επίσης είς την αὐλην αὐτοῦ τὸ 782 παρήγαγε μεγάλην κίνησιν και έπιστημονικήν ένέργειαν ή βασιλική οἰκογένεια, ή αὐλή, οί εὐγενεῖς χαὶ αὐτὸς πρὸ πάντων ὁ Κάρολος ἐνησχολοῦντο ἀνενδότως περί τὰ γράμματα· οὕτως ἐν τἢ αὐλἢ τοῦ Καρόλου ἐμορφώθη μία πραγματική σχολή, ή γνωστή έν τη Ιστορία ύπο το δνομα schola pulatina. Ούτω καταρξάμενος ὁ Κάρολος της καλλιεργείας των γραμμάτων ἐπέστειλε τὸ 787 πρὸς τοὺς ἐπισκόπους καὶ ήγουμένους τοῦ χράτους αὐτοῦ ἐπιτάσσων τὴν ϊδρυσιν σχολείων, πράγματι δὲ ἐν πολλαϊς μητροπόλεσι καὶ μοναστηρίοις ἰδρύθησαν τοιαθτα. Μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Καρόλου ἡ ἀσθενὴς χυβέρνησις Λουδοβίχου του Εὐσεβους (814-840) όλιγον συνετέλεσεν είς τὴν ἀχμὴν τῶν γραμμάτων· άλλ' ὁ υἰὸς αὐτοῦ Λωθάριος ἐξέδωκε διάταγμα πρὸς άναδιοργάνωσιν των σχολείων της Ίταλίας, ούτω δὲ κατηρτίσθησαν τοιαθτα έν Παβία, Τουρίνω, Φλωρεντία και Βερώνη, διὰ δὲ της ένεργείας του πάπα Εὐγενίου του Β΄ καὶ ἐν Γερμανία, ὡς τὸ του μοναστηρίου της Φούλδης. Κυρίως όμως τὸ παράδειγμα του Καρόλου ήκολούθησε Κάρολος ο Φαλακρός (840-77), όστις προσκαλέσας είς τὴν αὐλὴν αὐτοῦ διαφόρους λογίους, ὡς Κλαύδιον τὸν Τουρίνου, τὸν 'Αμαλάριος καὶ τὸν Σκῶτος 'Εριγέτης ἀνεζωπύρησε τὴν σχο. λήν του παλατίου και συνέστησε πολλαχού διάφορα άλλα σχολεία. Ή ἐν τοῖς σχολείοις τούτοις παρεχομένη διδασκαλία, ἐκτὸς τῆς Θεολογίας διδασχομένης έχ των συγγραμμάτων του Κασσιοδώρου, Βέδα, Άλκουίνου κτλ. συνίστατο εἰς τὴν ἡθικήν, ἀνταποκρινομένην πρὸς τὸ μετὰ ταθτα ἐν γρήσει Trivium (δηλ. γραμματική, ἡητορική και διαλεκτική) και την φυσική, άναλογούσαν πρός το Quatrivium (δηλ. άριθμητική, γεωμετρία, μουσική και άστρονομία), τὰ μαθήματα δὲ ταῦτα ἀπετέλουν τὴν έλευθέραν παιδευσιν ἐπίσης

έδιδάσκετο πολλαχού πρὸς τῆ λατινικῆ καὶ ἡ ἐλληνική, ἡ δὲ φιλοσοφία ὡς πηγὴν αὐτῆς εἰχε τὰ συγγράμματα τοῦ Βοηθίου, καίτοι δὲν ἡσαν ὅλως ἄγνωστα καὶ τὰ συγγράμματα τοῦ 'Αριστοτέλους καὶ Διονυσίου τοῦ 'Αρεοπαγίτου, τὰ ὁποῖα τελευταῖα σταλέντα ὡς δῶρον Μιχαὴλ τοῦ αὐτοκράτορος πρὸς τὸν Λουδεδίκον μετεφράσθησαν εἰς τὸ λατινικὸν ὑπὸ τοῦ ἡγουμένου τῆς ἐν Παρισίοις μονῆς τοῦ ἀγίου Διονυσίου 'Ιιδουίνου καὶ τοῦ Σκώτου 'Εριγένους (πρόλ. Lorentz, Karls d. Gros. Privat und Hofleben, Histo. Taschenb. 1832.—Philipps, Karl d. Gros. in Almanach d. Kais. Akademie, Wien 1856. — Ebert, in Deutsch. Rundschau 77,9.—καὶ L. Maître, Les écoles episc. et monast. depuis Charlemagne Paris 1866).

2. 'Απέναντι τζς μεγάλης ταύτης χινήσεως καὶ καλλιεργείας τῶν γραμμάτων, ἀπὸ τῶν ἀρχῶν τοῦ Ι΄ αἰῶνος μέχρι τοῦ ΙΑ΄ ἐπὶ του πλείστου μέρους τζε Δύσεως παραλλήλως τη ήθικη διαφθορά έπιχρατεί σχότος και παχυλή άμάθεια. ή έποχή αυτη υπό τής ίστορίας χαρακτηρίζεται ώς ό σκοτεινός αιών της Δύσεως (Saeculum obscurum). Αίτια της γενικής ταύτης καταπτώσεως τῶν γραμμάτων έχτὸς τῶν ἐσωτεριχῶν χαὶ ἐξωτεριχῶν πολέμων είναι ή διαφθορά του παπικού θρόνου, ή διαφθορά καθόλου της πολιτείας και της έποχης και ή γενικώς έπικρατούσα τότε πίστις περί της έγγιζούσης του Χριστού βασιλείας. Πρώτον μετά τὴν ἀνακτηθείσαν εἰρήνην καὶ τάξιν ἐν μὲν τῆ Γερμανία καὶ Ἰταλία διὰ τῶν σαξόνων ήγεμόνων, έν δὲ τῆ Γαλλία διὰ τοῦ Καπὲτ καὶ τῶν διαδόχων αὐτου, πρὸς δὲ καὶ μετὰ τὴν ἀποκατάστασιν του μοναχικου βίου ἀνεγεννήθησαν τὰ γράμματα ἐν τῆ Δύσει εἰς τοῦτο οὐ μικρὸν συνετέλεσεν, ἀφ' ένὸς μὲν ὁ σύνδεσμος τῶν αὐτοχρατόρων τῆς Γερμανίας μετά τοῦ Βυζαντίου, ἀφ' ἐτέρου δὲ ἡ ἐν Ἱσπανία ἀνάπτυξις τῶν Αράδων, οιτινες διά της εν Κορδούη σχολής, ώς και άλλων καλλιεργούντες τὰς τέχνας καὶ ἐπιστήμας διήγειρον τὴν προσοχὴν τῆς χριστιανικής Δύσεως. Έκτὸς τής Ἱσπανίας ἀπηλλαγμένη τής ἐν τή λοιπή Ευρώπη ἐπικρατούσης ἀμαθείας ἡν καὶ ή Αγγλία καὶ ἐν τῆ χώρα ταύτη άρχούντως χατέπεσεν ή παιδεία, το μέν ένεχα τῶν αίωνίων έρίδων των ήγεμόνων αὐτής, τὸ δὲ διὰ των ἀπό του 832 καταστρεπτικών είσδολών των Νορμανδών κα! Δανών· ὅτε ὅμως ἀνέδη τῶν ἡγεμονικὸν θρόνον 'Αλφρέδος ὁ Μ. (871-901) και ἐταπείνωσε τούς Δανούς, τότε προσκαλέσας περί ξαυτόν τούς όλίγους λογίους της Αγγλίας ένήργησεν έπωρελέστατα ύπερ της άναχαινίσεως τῶν γραμμάτων ὅ,τι ἡτο Κάρολος ὁ Μ. διὰ τὴν Γαλλίαν, τοῦτο ό Άλφρέδος διὰ τὴν Άγγλίαν αὐτὸς οὖτος μετὰ πολλοῦ ζήλου ήσχολείτο περί τὰς ἐπιστήμας, μετέφραζεν ἐχ τοῦ λατινιχοῦ εἰς τὸ ἀγγλοταξονικόν διάφορα συγγράμματα, ώς π. χ. τὴν Ιστορίαν του Βέδα καὶ 'Ορωσίου, τὴν φιλοσοφίαν τοῦ Βοηθίου, τὴν ποιμαντορίαν Γρηγορίου του Μ. διαφόρους ψαλμούς κτλ. και ίδρυε πολλαγού του κράτους αυτού μοναστήρια και σχολεία. ή θέλησις του Άλφρέδου ήν, δπως πας έλεύθερος διδαχθή τουλάχιστον γραφήν και άνάγνωσιν, πάντες δὲ οἱ μέλλοντες νὰ διαγειρισθῶσι πολιτικόν ἡ ἐκκλησιαστικόν άξίωμα γινώσκωσι τὴν λατινικήν. Ἡ ἐνέργεια αὕτη τοῦ Ἁλφρέδου τοσούτον βαθείας ξρριψε ρίζας, ώστε και μετά τον θάνατον αὐτοῦ δὲν έξηλείφθη· είς τουτο συνετέλεσε καὶ ἡ ἐμφάνισις του Καντουαρίας Δούνσταν, όστις διαρρυθμίσας τὸν κλήρον καὶ τὸν μοναγικὸν βίον έστήριξε και τὰ γράμματα και του Έτελβόλδου ἐπισκόπου Βιντονίας (Winchester), συνεχίσαντος τὸ ἔργον τοῦ ᾿Αλφρέδου. Μετ᾽ ὀλίγον έπηλθον αύθις αι έπιδρομαι των Νορμανδών και σύν αύταις ή κατάπτωσις της παιδείας, μέγρις οδ Γουλιέλμος δ κατακτητής (1066) ἔθηκε τέρμα εἰς τὴν τοιαύτην κατάστασιν (πρόλ. Vogel. Rath. v. Ver. und. d. 10 Jahrhundert Jena 1854.—Stolberg, Leben Alfreds, Münst. 1815.—Pauli, König Alf. Brl. 1851.—Weiss, Gesch. Alf. d. Grossen, Freib. 1852 κτλ.).

3. Παραλλήλως πρὸς τὴν λοιπὴν ἀνάπτυξιν τῆς παιδείας δὲν βαίνει ἡ κατὰ τοὺς χρόνους τούτους θεολογία τῆς Δύσεως. Ἡδη ἐπὶ Γρηγορίου τοῦ Μ. παρετηρήσαμεν (§ 99) κατάπτωσίν τινα ἐν τοῖς θεολογικοῖς γράμμασιν, αὐτὸ δὲ παρατηροῦμεν καὶ ἐν τοῖς πρὸ Καρόλου τοῦ Μ. καὶ μετ' αὐτὸν χρόνοις ἡ θεολογία τῆς ἐποχῆς ταύτης περιορίζομένη ἰδίως εἰς τὰς ἀμέσους ἐκκλησιαστικὰς ἀνάγκας καὶ ἀποκλειστικῶς ἐπὶ τῶν ἐργασιῶν τῶν προηγουμένων Πατέρων

στηριζομένη, οὐδὲν παράγει ἄξιον λόγου οὐ μόνον εἰς τὰς ἐννοίας άλλα και είς αὐτας τας λέξεις τῶν προγενεστέρων θεολόγων προσκεχολλημένοι οί συγγραφείς της έποχης ταύτης, στερούνται όλως πνεύματος παραγωγού και δημιουργικού, καίτοι διά της μεταρρυθμιστικής ένεργείας του Καρόλου και των τής έποχής δογματικών έριδων παρουσιάσθησαν αὐτοῖς ἀφορμαὶ πρὸς αὐτοτελή τινα φιλολογικήν ἐνέργειαν. Τὴν μεγίστην ἐπιμέλειαν καὶ προσοχὴν ἔστρεψαν οἱ θεολόγοι της Δύσεως είς την έξηγητικήν: άντικείμενον της έρμηνείας αὐτῶν ην η Βουλγάτα, την κριτικήν της δποίας διόρθωσιν ανέθηκε Κάρολος δ Μ. είς τὸν 'Αλκουτνων, μετεχειρίζοντο δὲ τὴν άλληγορικὴν (ἐν σχέσει πρὸς τὰ μυστήρια), τὴν τροπολογικὴν (ἡθικὴν) καὶ ἀναγωγιχην (έν σχέσει πρὸς τὴν ἐξύψωτιν τοῦ αἰσθήματος) μέθοδον. τοιαῦτα: είναι π.χ. αι έρμηνεται του  $\dot{P}ab$ άνου Maύρου σχεδόν έφ' όλων τῶν βιδλίων της Π. καὶ Κ. Διαθήκης, του Στράδωνος, όστις ξγραψε glossa ordinaria, δηλ. συντόμους σημειώσεις είς την Γραφήν, του Χάυμο κτλ. πρώτος ο Χριστιανός Δούτμαρος († 850) μοναχός έν Κορβεία καὶ ὁ Πασχάσιος Ραδβέρτος ἔστρεψαν τὸ βλέμμα αὐτῶν εἰς τὴν γραμματοϊστορικήν μέθοδον, ήκολούθησαν δ' αὐτοῖς μετὰ ταῦτα ναὶ έτεροι. 'Ασθενή ήσαν έπίσης και τὰ έργα του συστηματικου κ.λάδου ούτως όσον άφορα είς την άπολογητικήν, την όποιαν ήναγκάσθησάν τινες νὰ καλλιεργήσωσιν ένεκα της έπεκτάσεως τῶν Μωαμεθανών και της μεγάλης πληθύος των Τουδαίων, ώς π. χ. Αγοβάρδος ο Λουγδούνου και ο Ραβάνος Μαθμος μετά μείζονος ἐπιτυχίας εἰργάσθησαν ἐν τῆ πολεμικῆ, ὡς τοῦτο γινώσκομεν ἐκ τῶν δογματικών της έποχης έριδων (§ 129). πολλώ μάλλον ρητέον τουτο περί της έχθέσεως της δογματικής και ήθικής, έν ή παρατηρείται θεωρητική τις μυστική θεολογία, προκληθείσα διά τῶν συγγραμμάτων Διονυσίου του Αρεοπαγίτου καὶ τὸν ἀντιπρόσωπον αὐτῆς έχουσα έν τῷ προσώπφ τοῦ Σκώτου Έριγένους. Ασήμαντοι είναι και αι έργασίαι του Ιστορικού κλάδου. έν τη έκκλησιαστική Ιστορία εἰργάσθη ὁ Χάυμο συνοψίσας τὸν 'Ρου, ἔνον, ὡς καὶ 'Αναστάσιος ο Βιβλιοθηκάριος συντάξας ίστορίαν έκ του Συγκέλλου, Νικηφόρου και Θεοφάνους· μαλλον εκαλλιεργήθησαν τὰ χρονικά, αι βιογραφίαι καὶ τὰ μαρτυρολόγια· ἐνταῦθα ἀνήκει τὸ Liber pontificalis 'Αναστασίου τοῦ Βιβλιοθηκαρίου, περιέχου τοὺς βίους τῶν παπῶν ἀπὸ τοῦ Πέτρου μέχρι Νικολάου τοῦ Α΄, ἡ Historia Mettensium Episcoporum ὑπὸ Παύλου τοῦ διακόνου κτλ. Τέλος προκειμένου περὶ τοῦ πρακτικοῦ κλάδου καὶ ἐνταῦθα δὲν ἔχομεν σημαντικόν τι· ἐν τἢ ὁιιλητικῆ ἐκτὸς τοῦ ὁιιλιαρίου Παύλου τοῦ διακόνου, ὁμιλίας τινὰς ἔγραψαν ὁ Μαῦρος, ὁ Χάϋμο κτλ. ὡσαύτως ἀναφέρονται καὶ συγγράμματά τινα περὶ ἐκκλησιαστικῆς εὐταξίας καὶ μυσταγωγικά· ἤδη Κάρολος ὁ Μ. ἔθηκεν ὡς διαγώνισμα τὸ περὶ τῆς τελετῆς τοῦ βαπιίσματος, ἐπὶ δὲ Λουδοδίκου τοῦ Εὐσεδοῦς παρουσιάσθησαν διάφορα τοῦ είδους τούτου συγγράμματα, ὡς τὸ de actione Missarum τοῦ Φιώρου, τὸ expositio Missae τοῦ Ρεμιγίου κτλ. ἐν δὲ τῷ ἐκκλησιαστικῷ δικαίῳ ἐκτὸς τῶν διαφόρων πλαστογράφων εἰργάσησαν ὁ Ἰγκιαρος, ὁ ᾿Αγοβάρδος καὶ ἄλλοι.

## § 145.

#### ΟΙ ΚΑΤΑ ΤΗΝ ΕΠΟΧΗΝ ΤΑΥΤΗΝ ΑΚΜΑΣΑΝΤΈΣ ΘΕΟΛΟΓΟΙ.

1. Και μεθ' όλην τὴν διὰ Καρόλου τοῦ Μ. και τῶν διαδόχων αύτου χαταβληθεϊσαν μέριμναν πρός άναγέννησιν των γραμμάτων, ή κατάστασις της θεολογίας ως έσημειώσαμεν δέν είναι ευάρεστος είναι άληθες δτι κατά τούς χρόνους τούτους άναφαίνεται μέγας άριθμός θεολόγων, άλλα δὲν είναι πάντες καὶ μεγάλοι τὴν άξίαν: ἐπισημότεροι τούτων είναι οι έξης. 'Αλκουίνος ο άγγλοσάξων, ο λαμπρότερος άστήρ του θεολογικού δρίζοντος της Δύσεως, έγεννήθη έν Υόρκη τὸ 735 και αναπτυχθείς εν τη σχολή Θεοδώρου του Καντουαρίας και Βέδα του Σεδαστου κατέστη κάτοχος των ἐπιστημών τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ καὶ κατενόει καλῶς τὴν έλληνικὴν καὶ λατινικήν. Κατά τινα έν 'Ρώμη διαμονήν αὐτοῦ τὸ 781 σχετισθείς πρὸς Κάρολον τὸν Μ. ἡχολούθησεν αὐτὸν ἐν τῆ αὐλῆ αὐτοῦ καὶ μέχρι τοῦ θανάτου αυτου (804) διετέλεσε διδάσχαλος, φίλος χαι σύμβουλος του αὐτοκράτορος ἐν ἄπασι τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς καὶ σχολιακοῖς ζητήμασιν. Τὸ 996 ἀναλαδών τὴν ἡγουμενείαν τοῦ ἐν Τουρόνοις μοναστηρόου συνετέλεσε μεγάλως είς την ανύψωσιν της έν αὐτῷ μοναστηρια

κής σχολής. Τὰ συγγράμματα τοῦ 'Αλκουίνου είναι πολλά καί διάφορα, γραμματικά, δητορικά, φιλολογικά και θεολογικά. έκ των τελευταίων έπισημότερα είναι, de fide sanct. et individuæ Trinitate, Quaestiones de Trinitate, Libellus de processione Spirt. sanct. και διάφορα άλλα κατά της περί υίοθεσίας αιρέσεως (δ 131) κατά πόσον μετέσχεν εἰς τὴν σύνταξιν τῶν Καρολείων βιβλίων άμφισδητείται· τὰ ἐξηγητικὰ αὐτοῦ συγράμματα στηρίζονται έπι των άρχαίων Πατέρων (πρόλ. Migne Πατρολ. Σειρ. Λατ. τόμ. 100 και 101.—Lorentz, Alkuins Leben, Halle 1829.— Bahrdt, Alk. d. Lehrer Karls d. Gross. Lauenb. 1861. — Monnier, Alcu. et son influence, Paris, 1853. — του αύτου, Alc. et Charlemagne, Paris 1864.—Sickel, Alcuinstudien, Wien 1875. — Werner, Alku. und s. Jahrh. Wien 1881. κτλ.).— Έπισημος λόγιος συγγραφεύς παρά τῷ Άλκουίνω έμφανίζεται Παυλίος ο Βαρνεφρίδος, ο διάκονος, Λογγοδάρδος το γένος καὶ ἐπὶ πολύ ὑπηρετήσας ἐν τῆ αὐλῆ τοῦ Δεζιδερίου ἀροῦ Κάρολος δ Μ. κατέστρεψε τὸ κράτος τῶν Λογγοδάρδων ὁ Παῦλος μετέδη είς τὸ μοναστήριον του Monte-Cassino, όθεν ὁ Κάρολος προσείλχυσεν είς τὴν αὐλὴν αὐτοῦ, μεγάλως χρησιμεύσαντα αὐτῷ καὶ θαυμαζόμενον οὐ μόνον διὰ τὴν ποικίλην αὐτοῦ παιδείαν, ἀλλὰ καί διὰ τὴν ἐλευθεροφοστύνην καὶ εἰλικρίνειαν. ἐπισημότερα τῶν συγγραμμάτων αὐτοῦ είναι Historia Longobardorum, Hist. Romana, Hist. Episcoporum Mettensium, τὸ Homiliarium καὶ ἄλλα· απέθανε τὸ 795 ἐν βαθεῖ γήρα (πρόλ. Migne τόμ. 115.—Bethmann, in Pertz'Archiv. f. ält. deuts. Geschichtsk. 10, 1851. -Dahn, Paul Diak. Lpz. 1876 xτλ.). Παυλίτος ὁ ᾿Ακυληίας, είς των σοφωτέρων και έπισημοτέρων έπισκόπων της έποχης Καρόλου του Μ. ἀναδὰς τὸν θρόνον τῆς 'Ακυληίας τὸ 774, καὶ λαδών μέρος ξν άπασι τοῖς ἐχχλησιαστιχοῖς ζητήμασι τῶν χρόνων ἐχείνων· πας. αύτου, άποθανόντος το 804, έχομεν τὰ έξης, Sacrosyllabus, cont. Elipandum, c. Felicem καὶ Liber exhortationis (παρὰ Migne τόμ. 99). Θεόδουλφος ὁ Αὐρη.llaς μεγάλως τιμώμενος ὑπὸ Καρόλου του Μ. άλλ' ὑπὸ Λουδοβίκου του Εύσεβους καθαιρεθείς του θρόνου αὐτου και έξορισθείς (818)· ούτος ήν φίλος και μαθητής του 'Αλκουίνου μεγάλως συντελέσας είς τὴν ἀνάπτυξιν τοῦ κλήρου καὶ τὴν δημοτικήν παίδευσιν· παρ' αὐτοῦ σώζονται Capitula ad Presbyteros parochiæ suæ, de ordine baptismi, de spiritu sancto κτλ. (Migne 105). 'Αγοβάμδος ο Λουγδούνου ἐπίσκοπος († 840), ὅστις συνταχθείς τη κατά Λουδοδίκου του Εύσεδους φατρία έξωρίσθη (835), άλλά μετ' όλίγον τυχών χάριτος ἐπέστρεψεν· οὐτος είναι χυρίως ἐπίσημος διά τον θερμόν αύτου ζήλον κατά των δεισιδαιμονιών τής έποχής και την έπιστημονικήν αύτου παίδευσιν, έγραψε δὲ πολλά και διάφορα περί μεταρρυθμίσεως της θείας λατρείας, κατά Ιουδαίων, περί δικαιωμάτων του κλήρου κτλ. (Migne 104 και Hundeshagen, Giessen 1831. — Blügel, Halle 1865. — Leist, Stend. 1867).—Κ. Ιαύδιος ὁ Τουρίτου († 839) ίσπανὸς τὴν πατρίδα, διαχρινόμενος διά τὰς μεταρρυθμιστικάς αὐτοῦ ίδέας, τὰς ὁποίας ἐγκατέσπειρεν εν τοις επί πάσης σχεδόν της Αγίας Γραφής ύπομνήμασιν αύτου και ύπερήσπισεν έν τῷ ἀπολογητικῷ κατὰ του Θεοδεμίρου. έχ των ύπομνημάτων αύτου πλήρες έσώθη το είς την πρός Γαλάτας ἐπιστολὴν (Migne 104.—Rudelbach, Cl. Taurin.Hafn. 1824 xal Schmidt. Zeit. f. hist. Theol. 1843, 2). — 'Lwrāc ό Αὐρη.llac, εἰς τῶν ἐπισημοτέρων ἱεραρχῶν τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ, μεγάλως έργασθείς ύπερ της έκκλησιαστικής εύταζίας της ίδίας παροικίας εκ των συγγραμμάτων αύτου († 844) Εχομεν το de institutione laicali (έγχειριδιον ήθικης διά τοὺς έγγάμους), de institutione regia και de cultu imaginum (Migne, τόμ.106).—'Αμαλάριος δ έχ Μεδιοματρίκου, γνωστός διὰ τὰ συγγράμματα αὐτοῦ, Liber vitæ clericorum xal de ecclesiasticis officiis, èv ф τελευταίω έξηγει τὰς ἰερὰς τελετάς, άλλὰ μετ' αὐθαιρέτων άλληγορικῶν έρμηνειών (Migne τόμ. 106).— Ραβάνος Μαθρος, γεννηθείς το 785 έν Μογουντιακώ, τὰς πρώτας αὐτοῦ σπουδὰς ἐποίησεν ἐν τῆ σχολῆ της Φούλδης και είτα των Τουρόνων ύπο την όδηγιαν του Άλκουίνου το 803 έγένετο διδάσκαλος έν τη τελευταία, το 822 ήγούμενος ἐν τῆ μονή τῆς Φούλδης καὶ τὸ 847 ἀνέδη τὸν ἐπισκοπικὸν θρόνον του Μογουντιακού († 856). Σημαντικώτερα των συγγραμμάτων

(EKKA. IZTOPIA, TOM. B'.)

13

αύτου είναι τὰ ὑπομνήματα ἐφ' ὅλων σχεδ ὸν τῶν βιδλίων τῆς Αγ. Γραφής, εν οίς συσσωρεύει μέγαν πλούτον εκ των άρχαίων πατέρων, de Universo βιδλ. 12, εν ώ περιέχεται εγχυχλοπαιδιχώς το σύνολον τών φιλοσοφικών και θεολογικών γνώσεων της έποχης αὐτοῦ, deinstitutione Clericorum, εν ψ παρέχονται δσα άπαιτουνται τῷ κληρικῷ πρὸς πρακτικὴν ἐξάσκησιν τῶν καθηκόντων αὐτοῦ, contra Judæos κτλ. (Migne τόμ. 107-112.—Bach, Hrabanus Maurus, Fulda 1853. — Kunstmann, Hrab. Maur. Maintz. 1841. — Spengler, Leben d. h. Rhab. M. Regsb. 1856. — Kähler, Beiträge z. Lebensg. d. Rab. M. Zeitsch. f. hist. Theol. 1874, 2.—Gegenbaur, die Klosterschule z. Fulda, Fuld. 1856 κτλ.) -Balaφρίδος Στράδων, είς των σοφωτέρων ανδρών της εποχης αύτου, μαθητής χρηματίσας του Μαύρου έν τη μοναστηριακή σχολή ττς Φούλδης και ἀπό του 842 ήγούμενος του έν Reichenau (Augia dives) μοναστηρίου, οὐτινος τὴν σχολὴν μεγάλως ἀνύψωσε († 849): ἐχ τῶν συγγραμμάτων αὐτοῦ μεγάλης σημασίας ἀπήλαυον κατά τὸν Μεσαιῶνα αι Glossæ ordinariæ, ἡ Expositio XX priorum Psalmorum καὶ τὸ de exordiis et incrementis rerum ecclesiasticarum· ἐκτὸς τούτων ἔγραψε καὶ πολλὰ Ιστορικά, ὁμιλητικά κτλ. (Migne τόμ. 113-114).

2. Οὐχ ἡττον σημαντικοί θεολόγοι ἐν τῆ Δύσει ἀνεφάνησαν καὶ ἐπὶ τῆς ἐποχῆς Καρόλου τοῦ Φαλακροῦ· τοιοῦτοι εἰναι οἱ ἑξῆς· "Ιγκμαρος ὁ Ρήμων, τὴν ἐνέργειαν τοῦ ὁποίου ὑπὲρ τῆς ἐλευθερίας τῶν μητροπολιτῶν καὶ τῆς ἀνεξαρτησίας ἀπὸ τοῦ Πάπα κατεμάθομεν ἐν τοῖς ἔμπροσθεν (§ 138)· τὰ πλεῖστα τῶν συγγραμμάτων αὐτοῦ ἀναφέρονται εἰς τὸ ἐκκλησιαστικὸν καὶ πολιτικὸν δίκαιον, ὡς καὶ τὴν περὶ προορισμοῦ ἔριν· τοιαῦτα εἰναι Capitula synodica ad presbyteros parochiæ suæ, Coronationes regiæ καὶ ἄλλα (Migne τόμ. 125-26).—Πασχάσιος ὁ Ραδθέρτος μοναχὸς καὶ ἀπὸ τοῦ 844 ἡγούμενος τῆς μονῆς Κορβείας ἐν Γαλλία, εἰς τῶν ἐπισημετέρων θεολόγων τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ· πιθανῶς ἔνεκα ῥαδιουργιῶν ἐξυφαινομένων κατ' αὐτοῦ ὑπὸ τῶν μοναχῶν καὶ μάλιστα τοῦ 'Ρατράμνου, παρῆτήθη τῆς ἡγουμενίας καὶ ἔκτοτε παρεδόθη ἀκωλύτως εἰς τὰς μελέ-

τας αὐτοῦ († 865) παρ' αὐτοῦ ἔχομεν διάρορα ὑπομιτήματα, ἐν οἰς παρατηρείται άρχετή άνεξαρτητία, de corpore et sanquine Domini, βιογραφίαν του 'Αδαλχάρδου, πρώτου ήγουμένου της Κορδείας καὶ ἄλλα (Migne τόμ. 120. — Hausher, der h. Pascha. Radbertus, Mainz. 1862.—Sardemann, der theol. Lehrgeh. d. P. Radb. Marburg 1877). — Ράτραμνος, μοναχός εν Κορβεία καὶ ἀνταγωνιστής του Πασχασίου, είς των ἐπισημοτέρων θεολόγων της έποχης αύτου, διακρινόμενος διά την πολυμάθειαν αύτου παρ' αύτοῦ ἐσωθησαν de corpore et sanquine Domini, de prædestinatione, de eo quod Christus ex virgine natus est xal Contra Græcorum opposita Romanam Ecclesium infamantium (Migne τόμ. 121).—Χ ευμο, φίλος του 'Ραβάνου, διβάσκαλος έν Φούλδη καί μετά ταύτα ἐπίσκοπος Χαλθερστάτης († 853). μεγάλως ἐτιμήθη οὐτος κατὰ τὸν Μεσαιῶνα διὰ τὰς ἐξηγητικὰς αὐτοῦ ἐργασίας. ξτι παρ' αύτου σώζεται και όμιλιάριόν τι, ώς και έκκληπιαστική ιστορία μέχρι Θεοδοσίου του Μ. (Migne τόμ. 116-18).— Ρεμίγιος, διδάσκαλος εν τη μοναστηριακή σγολή των Υήμων και είτα της εν Παρισίοις· ἀντικε πολλά υπομνήματα, Expositio Missee καὶ άλλα (Migne τόμ. 121).—Σερβάτος 1ουπος, είς των σημαντικωτέρων άνδρῶν τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ, λαδών μέρος εἰς πολλὰς συνόδους καὶ πρεσβείας καὶ μέγαν ἐπιδειξάμενος ζήλον ὑπὲρ τῶν γραμμάτων· τὸ σημαντικώτερον των συγγραμμάτων αύτου είναι de tribus questionibus και αι 130 έπιστελαι (Migne τόμ. 119. - Sprotte, Servat. Lupus, Regsb. 1880).— Αναστάσιος ὁ Βιβ.Ιιοθηκάριος ήγούμενος μοναστηρίου τινός εν 'Ρώμη και βιβλιοθηκάριος της ρωμαϊκής Έκκλησίας έπὶ τῶν παπῶν Νικολάου τοῦ Α΄, 'Αδριανοῦ τοῦ  $\mathbf{B}'$  καὶ Ἰωάννου τοῦ  $\mathbf{H}'$ · οὐτος κυρίως είναι ἐπίσημος διὰ τὰς ἐκ τοῦ έλληνικου μεταφράτεις αύτου, ώς της χρονογραρίας του Νικηφόρου, των πρακτικών της 6, 7 και 8 συνόδου και την Historia ecclesiastica tripartita, ην συνέταξεν ἐπὶ τῆ βάσει τῶν συγχρόνων έλλήνων χρονογράρων· εν τῷ εἰς αὐτὸν ἀποδιδομένῳ Liber pontificalis, sive de vitis Romanorum pontificum (μέχρι Στεράνου του Ε΄ + 891) δέν φαίνεται έργασθείς πολύ ό 'Αναστάσιος' τὸ σύγ-

γραμμα τουτο άνεπτύχθη χυρίως χατ' όλίγον έχ διαφόρων πηγών, δ δὲ βιδλιοθηχάριος κατὰ πᾶσαν πιθανότητα συνέγραψε τὸν βίον τοῦ πάπα Νιχολάου Α΄ καὶ τῶν τεσσάρων αὐτοῦ προκατόχων (Migne τόμ. 127-29. — Abbé Duchesne, Étude sur le Liber pontif. Paris 1877 xai in Revue des questions hist. Paris 1879.— Lipsius, Chronolog. d. römisch. Bischöfe, Kiel 1869 xal in Jahrb. f. prot. Theol. 1879, 3.—xal Waitz, in Hist. Zeitsch. 1880.)—Τελευταίος της εποχής ταύτης συγγραφεύς είναι ο Ίωάντης Σκώτος 'Εριγέτης, τὸ θαϋμα καὶ τὸ αίνιγμα τῆς ἐποχῆς αὐτου, διακρινόμενος πάντων των συγχρόνων αὐτου κατά τὴν παιδείαν, την βαθύνοιαν και τὰς φιλοσοφικὰς γνώσεις δ Ἐριγένης ήν πιθανῶς Ίρλανδός, περιπλεγθείς δὲ είς τὰς περί θείας εύχαριστίας καὶ προορισμοῦ ἔριδας μετέδη εἰς ᾿Αγγλίαν, ὅπου προσεκλήθη ὑπὸ ᾿Αλφρέδου του Μ. πρός ύποστήριξιν των γραμμάτων λέγεται ότι διωρίσθη διδάσκαλος εν Malmesbury και εφονεύθη ύπο τῶν μαθητῶν αὐτοῦ μετά τὸ 877 πχρ' αὐτοῦ σώζονται πολλά καὶ διάφορα, ὡς μετάφρασις των συγγραμμάτων Διονυσίου του Άρεοπαγίτου καί τινων Μαζίμου του Όμολογητου, de praedestinatione, de egressu et regressu animae ad Deum και πρό πάντων τὸ ἐπισημότερον αὐτοῦ σύγγραμμα de divisione naturae. Έν τῷ συγγράμματι τούτῳ δ μέγας ούτος της Δύσεως θεολόγος στηριζόμενος έπὶ της γνώσεως του 'Ωριγένους, του μυστικισμού του 'Αρεοπαγίτου καὶ τῆς διαλεκτικῆς του Μαζίμου έμόρφωσε τοιούτο σύστημα θεωρητικής θεολογίας, ώστε δικαίως προκαλεί τὸν θαυμασμόν πάντων σκοπός του Έριγένους είναι νὰ στηρίξη τὰ δόγματα της Έκκλησίας καὶ ἀποδείξη αὐτὰ διὰ του άνθρωπίνου λόγου, άναχωρει δὲ ἐχ τῆς ἀρχῆς ὅτι λόγος καὶ ἀποκάλυψις, άληθης θεολογία καὶ φιλοσοφία κατ' οὐσίαν ταυτίζονται, κατ' είδος δὲ μόνον διακρίνονται· ἡ ἀποκάλυψις τοῦ Θεοῦ, ὡς αύτη παρίσταται έν τῆ Γραφῆ καὶ τῆ Ἐκκλησία δὲν δύναται νὰ ἀντιστρατεύηται πρὸς την ἀποχάλυψιν της διανοίας, ἀπεναντίας ή ἀλήθεια της μιας υποστηρίζεται υπό της άληθείας της άλλης. ή πρώτη άποχάλυψις δηλ. ὁ Χριστιανισμός (θεολογία καταφατική, affirmativa) περιχαλύπτεται ύπό τινος πέπλου, ἐπιπροσθοῦντος εἰς τὸν

περιωρισμένον νουν του άνθρώπου. Εργον νυν του λόγου είναι νὰ ἀποσύρη αυτὸν (θεολογία ἀποφατική, negativa) και διὰ ττς θεωρίας νὰ ἀναπτύξη τὴν πίστιν εἰς γνῶσιν. Περαιτέρω ὁ Ἐριγένης ἐν τῷ συστήματι αὐτοῦ προσπαθεί νὰ εἰσδύση εἰς τὴν οὐσίαν παντὸς ὄντος κατ' αὐτὸν ἡ φύσις, τὸ σύνολον δηλ. τῶν ὅντων καὶ μὴ ὄντων, διαχρίνεται είς τέσσαρα είδη ὑπάρξεως, α') ώς natura creatrix non creata και τοιούτος είναι ο Θεός, ο άδημιούργητος δημιουργός των πάντων, 6') ώς natura creatrix creata καὶ τοιαύται είναι αι αιώνιοι του θεου ιδέαι, ώς οι τύποι των δημιουργημάτων, των ίδεων δε τούτων πηγή και μεσίτης είναι ο Λόγος, γ') ώς natura creata non creans καὶ τοιούτος είναι ὁ κόσμος, ώς τὸ ἀποτύπωμα τῶν ἰδεῶν καὶ δ') natura non creata non creans, καὶ τοιούτος είναι αύθις ὁ Θεός, ώς τὸ τέλος της δημιουργίας, είς ον διὰ της ἀποκαταστάσεως των πάντων ἐπιστρέφει παν δημιούργημα. Τοιούτο ην τὸ σύστημα του Έριγένους, τὸ ὁποῖον διέτρεγεν άναμφιβόλως τὸν χίνδυνον νὰ περιπέση εἰς τὸν πανθεϊσμόν, άλλ' οὐτος χατώρθωσε νὰ διασώση τὰς θεμελιώδεις τοὐλάχιστον άληθείας του χριστιανικού θεϊσμού. Έν τῷ περὶ Τριάδος δόγματι ἀνομολογεί μεν ότι ο Θεός εν τρισί προσώποις, άνυποστόλως όμως εκλαμδάνει τὸν Πατέρα, τὸν Υίὸν καὶ τὸ Πνεϋμα ὡς ἀπλᾶς σχέσεις (habitudines, relationes). Ὁ Σκῶτος Ἐριγένης δύναται νὰ παραδληθή πως πρὸς τὸν 'Ωριγένην, διότι καθώς ἐν τῷ συστήματι τούτου ὑπῆργον τὰ σπέρματα της ὸρθοδοξίας καὶ έτεροδοξίας συμπεφυρμένα ἔτι, ούτω καὶ παρ' ἐκείνω συναντἄ τις σπερματικώς τὰς ἀντιθέσεις τῆς μετά ταῦτα σγολαστικής καὶ μυστικής θεολογίας μετά τῶν αίρετιχῶν αὐτῶν συνεπειῶν· ὑπὸ τῶν συγχρόνων αὐτοῦ ἡ διδασχαλία τοῦ Έριγένους δεν επολεμήθη, διότι ήτο και άκατάληπτος πρώτη ή έν Σένωνι (Sens) σύνοδος κατεδίκασε τὸ σύγγραμμα αὐτοῦ de divisione naturae, ἐπεκύρωσε δὲ τὴν κρίσιν ταύτην Όνώριος ὁ Γ΄ (1225) ούτος το σύγγραμμα τουτο του Έριγένους έγαρακτήρισεν ώς scatens vermibus haereticae pravitatis (Migne τόμ. 122.— Staudenmaier, Joh. Sc. Erig. Frankf. 1834.—Réné Taillandier, Scot. Erig. Strassb. 1843.—Möller, Scot. Erig. und s.

Irrth Mainz1844.—Christlieb, Leben u. Lehre d. Sco. Erig. Gotha 1860.—Huber, Joh. Scot. Erig. Münch. 1861.—Hoffmann, der Gottes und Schöpfungsbegriff d. Scot. Erig. Iena 1876.—Hermens, Leben d. Scot. Erig. Iena 1868).

3. 'Από του Ι' αίῶνος καὶ έξῆς ἄρχεται διὰ τὴν δυτικὴν Έκκλησίαν ο σκοτεινός λεγόμενος αίων, ένεκα δε τούτου παχυλή επικρατει ἀμάθεια μικράν τινα έξαιρεσιν ἀποτελοῦσι χῶραι τινες, ἔνθα παρατηρείται χίνησίς τις χαὶ αὐτη ὀφειλομένη τοῖς μοναχοῖς. Οἱ έπισημότεροι των χρόνων τούτων θεολόγοι είναι οι έξης. Ο Φλοδοάρδος, κανονικός εν 'Ρήμοις († 966) γνωστός διά την ίστηριαν της Έκκλησίας τῶν Ῥήμων, τὸ χρονικὸν αὐτοῦ (919-966) καί τινας βίους τῶν παπῶν (Migne τόμ. 135).—Λουτιπράνδος, γεννηθείς έν Παβία περί τὰς άρχὰς τοῦ Ι΄ αἰῶνος καὶ ἀποσταλείς πρὸς Νιχηφόρον τον Φωκάν ώς πρέσδυς το 946 οὐτος ἔγραψε τὴν σύγχρονον ιστορίαν της Ευρώπης (891-946) και τὰ κατὰ τὴν πρεσδείαν αύτου (Migne τόμ. 136).— Ραθέριος ο επίσχοπος Βερώνης και Λεοδίου (Λυττίχης), όστις άποδιωχθείς άπ' άμφοτέρων των έπισχοπῶν περιεπλανάτο ἐπὶ πολλὰ ἔτη χαὶ ἀπέθανε τὸ 974 παρ' αὐτοῦ σώζονται πολλά συγγράμματα, ἀποδλέποντα εἰς τὴν τήρησιν των έχχλητιαστικών κανόνων και την διόρθωσιν των ήθων (Migne τόμ. 136).— $\dot{P}$  ζβιθη σαξονίς μοναγή († 934) ξγραψε βίους άγίων, του Χριστού, της Θεοτόχου καὶ 6 δράματα κατὰ μίμησιν του Τερεντίου (Migne τόμ. 137.—Aschbach, Roswitha, Wien 1868. — Köpke, Rosw. Brl. 1869).— Υπαερος δ Βαλίποι ένες προϊστάμενος της μοναστηριακής σγολής έν άγιω Γαλλω († 1022), μεταφράσας είς τὸ γερμανικόν τοὺς ψ $a\,l_{mn}$  , τὸ  $\ddot{o}_{P_{n}}a$  τοῦ 'Αριστοτέ λους, τὰ η παι Γρηγορίου τοῦ Μ. καὶ πολλά τῶν συγγραμμάτων του Βοηθίου (Migne τόμ. 131) — Αλληφικό δ Γρημιστικ. (990) ἐπίσημος διὰ τὴν ἀγγλοσαξονικὴν αὐτοῦ γραμματικήν, τὰς μεταφράσεις αύτου έχ της ΙΙ. Διαθήχης και τὰς όμιλιας (πρόλ. Dietrich, in Zeit. f. hist. Theo. 1855, 4 και 1856, 2).—"Αθθων ήγουμενος του μοναστηρίου Φλωριάκου (Fleury) εν 'Αγγλία και μαθητής του περιφήμου Δυύνσταν ούτος έγραψε πολλά συγγράμματα άστρο-

νομικά, μαθηματικά, γλωσσικά, Ιστορικά κτλ. έξ ων όλίγα έτυπώθησαν (Migne τόμ. 139).—Σιλβεστρος ὁ Β΄ πάπας Ῥώμης, πρότερον Γέρβερτος λεγόμενος, άνηρ λίαν πεπαιδευμένος και εὐφυής, κάτοχος των κλασικών και της άραβικης γλώσσης († 1003) και σημαντικός εν τη θεολογία, τοις μαθηματικοίς, τη άστρονομία και ταις φυσικαζς έπιστήμετις, ένεκα δὲ τῶν πολλῶν αὐτοῦ γνώσεων ὑπὸ τοῦ λαου έθεωρεττο ώς μάγος (πρόλ. Migne τόμ. 139.—Orellis, Paris 1867. — Illgen, in Zeit f. hist. Theol. 1843, 2. — Döllinger, Papstfabeln xzi Büdinger, Gerberts wissensch. und politisch. Stellung, Kass. 1851).—Βουρκάρδος, άπὸ του 996 ἐπίσκοπος Βορματίας, ένθα και έπανήγαγε την έκκλησιαστικήν τάξιν πρός τὸν σχοπὸν τοῦτον συνήγαγε τοὺς χανόνας διαφέρων συνόδων καὶ παπῶν (Migne 151). — Ερμάντος ὁ λεγόμενος Contractus, μοναγός βενεδικτινός, διακρινόμενος διά τάς γνώσεις αὐτοῦ ἐν τοῖς μαθηματικοϊς, τη μουσική, τη έλληνική και έβραϊκή γλώσση έπισημον αύτου έργον είναι το χρονικον άπο Χριστου μέχρι του 1054 (Migne τόμ. 153).—Ο υμιδερτος ο καρδινάλιος, γνωστός ήμιν έκ της Ιστορίας του σχίσματος (ξ 113), έγραψεν ίστορίαν της αποστολής αύτου, κατά σιμωνιακών και άλλα (Migne τόμ. 143).—Πέτρος ὁ Δαμιανὸς ἀπὸ τοῦ 1058 καρδινάλιος ἐπίσκοπος τῆς Όστίας, αὐστηρὸς κήρυξ της ήθικης καὶ θερμός ζηλωτής κατά τῶν ἐκκλησιαστικῶν καταχρήσεων τὰ πολυάριθμα αύτου συγγράμματα είναι ἐπιπτολαί, λόγοι, βιογραφίαι, ήθικαὶ καὶ δογματικαὶ πραγματείαι (Migne 144-45).- Φούλβερτος ἐπίσκόπος Καρνότου ἀπό τοῦ 1007, μαθητής του Γερβέρτου. πρό της έπισχοπής αύτου ίδρυσεν έν Καρνότφ θεολογικήν σχολήν, τοσαύτη δ' ήν ή φήμη αὐτοῦ, ώστε πανταχόθεν συνέρρεον αὐτῷ μαθηταί· ἔγραψε διάφορα, ὡς κατὰ 'loυδαίων, λόγους, ὑπομνήματα κτλ. (Migne τόμ. 141). Τὴν σειρὰν τῶν θεολόγων της περιόδου ταύτης κλείει ο Λανφράγκος, μοναχός καὶ ἐπίσημος θεολόγος, γεννηθείς έν Παβία το 1005, ήγούμενος της μονής Βες έν Νορμανδία και άπο του 1070 άρχιεπίσκοπος Καντουαρίας ούτος είναι έχ τῶν ἐπισημοτέρων λογίων τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ, γράψας ἐπιστολάς, υπομνήματα και ίδίως το σημαντικώτερον αυτού σύγγραμ-

# 200 Περ. Γ'. Δυτική Έκκλ. Κεφ. Δ'. Θεολογ. γράμματα.

μα de corpore et sanquine Domini· ὁ Λανφράγκος ἔτεινε πρὸς τὸ διαλεκτικὸν καὶ θεωρητικὸν τῆς θεολογίας μέρος καὶ οὕτως ἐγένετο πρόδρομος τῆς νέας ἐπιστημονικῆς θεολογικῆς τάσεως, τῆς σχολαστικῆς θεολογίας (Migne τόμ. 150).

# TIEPΙΟΔΟΣ Δ'

ANO THE ENI MIXAHA TOY KHPOYAAPIOY ANOHEPATQEEQE TOY EXIEMATOE MEXPI THE YNO TON TOYPKON AAQEEQE THE KONET/HOAEQE (1054-453).

#### Α′.

# INTOPIA THE ANATONIKHE EKKNHEIAE.

#### 4. EN TO: BYZANTINO: EPATEI.

### KEΦAΛAION A'.

ΣΧΕΣΕΙΣ ΤΗΣ ΑΝΑΤΟΛΙΚΉΣ ΚΑΙ ΔΥΤΙΚΉΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ.

\$ 146.

ai προς ενώσιν τον εκκλησίων αποπείραι επί των σταυροφορίων (1098-1261).

Πρόλ. Schröckh K-G. τόμ. 29, σελ. 372.—Neander K-G. τόμ. 8, σελ. 319.—
Kurtz Handb. d. K-G. τόμ. 1, 3 σελ. 53.—'Αλήθειαν Οἰκουμ. 'Εκκλ σελ.
324.—Α. Δημητρακοπούλου, ιστορίαν τοῦ Σχίσματος σελ. 29.—Η. Krause,
die Eroberung von Kon/l im 13 und 15 Jahrh. Halle 1870 κτλ.

1. Τὸ ἤδη κατὰ τὴν προηγουμένην περίοδον ἀρξάμενον καὶ συντελεσθὲν σχίσμα τῆς δυτικῆς ἀπὸ τῆς ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας (§ 110—) οὐ μόνον ἐξακολουθεῖ καὶ κατὰ τὴν παροῦσαν, ἀλλὰ δυστυχῶς καὶ ἐπιτείνεται, τῆς μὲν ἡμετέρας Ἐκκλησίας ἀραρότως ἐχομένης τῶν πατρώων καὶ μηδὲ κατὰ κεραίαν ἐκκλινούσης τῆς ἀρχαίας τροχιᾶς, τῆς δὲ ρωμαϊκῆς εἰς νέας ἐμπιπτούσης καινοτομίας καὶ ἐμπλατυνούσης οὕτω τὸ μεταξὺ ἀλλήλων χάσμα. Ἐκτὸς τῆς σχοιλαστικῆς λεγομένης θεοιλογίας, ἤτις ἔκφυλος καὶ ζένη τῆ μέγρι τοῦδε συνήθει τοῦ θεολογεῖν μεθόδω, ψκειοποιείτο τὰς καινοτομίας τῆς δυτικῆς Ἐκκλησία, καὶ ἐγκατέτασσεν ἐν τῷ συσιήματι αὐτής,

τὴν μεταξύ τῶν δύο Ἐκκλησιῶν διάστασιν ὑπεστήριξε καὶ ἐπέτεινε, τὸ μὲν ὁ παπισμός, ὅστις ἰδίᾳ ἀπὸ Γιηγοι ίου τοῦ Ζ΄ τοῦ Ἡδεβράνδου εἰς τὸν κολορῶνα τῆς ἀκμῆς αὐτοῦ ἀνυψωθεὶς μόνον αὐτοῦ μέλημα εἰχε νὰ ὑποτάξη ὑρ' ἐαυτὸν τὴν ἀνατολικὴν Ἐκκλησίαν, μηδαμῶς ὑποχωρῶν καὶ συγκαταδαίνων, τὸ δὲ αὶ Σταυροφορίαι, αἴτινες ἐπὶ δύο αἰῶνας εἰς στενὴν σχέσιν καὶ ἐπαφὴν συγκρατοῦσαι ᾿Ανατολὴν καὶ Δύσιν ἀνέρλεξαν καὶ ἐπέτειναν τὸ μεταξύ ἀλλήλων μίσος καὶ διὰ τῆς βαρδαρότητος αὐτῶν καὶ ὑμότητος, τῆς χλεύης καὶ περιφρονήσεως τῶν ἡμετέρων πηγὴ ἐρίδων καὶ δυσπιστίας ἐγένοντο. Ἐντεῦθεν καὶ αὶ κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην γενόμεναι ἀπόπειραι πρὸς ἔνωσιν τῶν Ἐκκλησιῶν δὲν ἡτο δυνατὸν νὰ λήξωσιν εἰς εὐάρεστον ἀποτέλεσμα, καθόσον μάλιστα οὐδέτερος τῶν διαπραγματευομένων ἐνήργει εἰλικρινῶς, τῶν μὲν αὐτοκρατόρων τοῦ Βυζαντίου ἀποδλεπόντων εἰς ἐξωτερικὴν ἐπικουρίαν, τῶν δὲ παπῶν εἰς τὴν πραγμάτωσιν τῶν ἐπὶ τῆς ᾿Ανατολῆς σχεδίων αὐτῶν.

2. Αί πρὸς ἔνωσιν ἀπόπειραι ἤρξαντο ἀμέσως ἀπὸ τῶν Σταυροφοριών. Τους έν τη κάτω δηλ. Ίταλία ύπο τους Νορμανδούς διατελουντας Έλληνας θέλων να προσελκύση ό πρωτουργός τῶν Σταυροφοριών πάπας Οὐρβανὸς ὁ Β΄ (1088-99) παρασκευάζει τὸ 1098 ἐν Βάρη της Απουληίας μεγάλην σύνοδον εν τη συνόδφ ταύτη παρόντων και Έλλήνων τινών ιεραρχών, ό τότε εν Ίταλία φυγάς "Ανσε.lμος ο Καντουαρίας μετά τοσαύτης δεινότητος και επιτυγίας απέδειξε τὴν περί ἐκπορεύσεως τοῦ άγίου Πνεύματος καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ διδασκαλίαν της Δύσεως, ως άναρέρουσιν αί λατινικαί πηγαί, ώστε έφελχύσατο τὸν θαυμασμὸν τῆς συνόδου, ὁ δὲ πάπας ἀναθεμάτισε πάντα τὸν μὴ παραδεγόμενον τὴν κακοδοξίαν ταύτην, ἐπομένως καὶ την ημετέραν έχχλησίαν (πρέλ. 'Ανσέλμ. Opp. σελ. 49.—Cadmer, hist. novorum L. 2 σελ. 53 καὶ Vita Anselmi σελ. 21 καὶ Malmesbury, de gest. Pontificum Anglorum L. 1). - Έτέρα πρὸς ένωσιν απόπειρα έγένετο 15 μετά ταυτα έτη, ότε ο πάπας Πισχά-.Ιης ο Β΄ (1099-1118) ἀπέστειλεν είς Κωνσταντινούπολιν πρός τόν αὐτοκράτορα 'Αλέξιον τὸν Κομνηνὸν (1081-1118) τὸν ἀρχιεπίσχοπον Μεδιολάνου Πέτρον τὸν Χρυσολάνον, ὅστις ἐνώπιον αὐτο?

καὶ τζς συνόδου ἀπήγγειλε λόγον διεξοδικόν πρός ὑπεράσπισιν τζς λατινικής διδασκαλίας έναντίον του Χρυσολάνου άνέστησαν τότε δύο ἐπίσημοι τῆς 'Ανατολῆς κληρικοί 'Ιωάννης ὁ Φουρνῆς καὶ ὁ ἡητοριχώτατος της Νιχαίας μητροπολίτης Ευστράτιος, έτι δὲ καὶ αυτὸς ὁ αὐτοχράτωρ, ὅστις ἀιιάξαις Λογισμῶν τὸν ἄιδρα κατέκλυσε, λογίων χρησευι συντεινόντων πρός το προκείμενον κατεπάδων αὐτοῦ καὶ ταῦτ' ἀπευθύνων πρὸς την ἀναιρεσιν οὐ περ έκείνος έτιθετο (πρόλ. Δημητρ. Έκκλ. Βιόλ. σελ. 36 και Λ. Άλλατ. Græcia orthodoxa I, 379 καὶ perpet. consens. σελ. 626). 'Αλλ' εἰ καὶ ἡ ἀπόπειρα αύτη ἀπέτυχε, δὲν ἔλειψεν ὅμως ἡ πρὸς ἕνωσιν ἐπιθυμία· ότε τὸ 1135 ὁ βασιλεὺς τζς Γερμανίας Λωθάριος ὁ Β΄ ἀπέσειλε πρὸς τὸν αὐτοχράτορα Ἰωάντην τὸν Κυμνηνὸν (1118-43) "Ανσελμον τὸν μετὰ ταῦτα ἐπίσκοπον 'Αβε. Ιβέργης, ὁ αὐτοκράτωρ μετά του πατριάργου Λέοντος του Στυπτή παρεσκεύασε δημοσίαν διάλεξιν εν τῷ ναῷ τῆς άγιας Σορίας αι ένταυθα γενόμεναι διαλέξεις περιστραφείσαι είς τὰ ζητήματα περί ἐκπορεύσεω; του άγίου Πνεύματος, περί άζύμων και της άρχης του πάπα διεξήχθησαν μεταξύ του 'Ανσέλμου καί του σορωτάτου μητροπολίτου Νικομηδείας Νικήτα μετά πολλής της φορνήσεως, της μετριότητος και άκριδείας, ώ; τούτο δείχνυται έξ αύτης της έκθέσεως του 'Ανσέλμου, καίτοι ούχλ κατά πάντα άκριβούς, ώς γραφείσης μετά την ἐπάνοδον αὐτοῦ κατ' αϊτησιν τοῦ πάπα Ebper(ov <math>v  $\otimes F'$  (1145-53). Άροῦ ἐπὶ μακρὸν δ Ανσελικός συνεζήτησε μετά τις Νικητά περί τής έκπορεύσεως του άγίου Πνεύματος, πρός ύποστήριξιν της προτάσεως αύτου έπεκαλέσθη την διηνεκή δρθοδοξίαν της λατινικής Έκκλησίας, κατηγόρησε δὲ της ήμετέρας, διότι ἐν αὐτη ἐγεννήθηταν ἄπαται αι αιρέσεις. Ό Νικήτας μή άρνηθείς τούτο έξήγητε το ραινόμενον έκ της έν τη ά. νατολική Έκκλητία ἐπικρατούτης ἐπιστημονικής τάσεως, ὑπέδειξε οι άμα τῷ ἀντιπάλ μαὐτοῦ ὅτι, εἰ καὶ πᾶσαι αἰ αἰρέσεις ἐκ τῶν ἐλ. γίλων μόοψγηση χαγγα και ημ. αητών εμογείπίη λλακ. αγγως με απλεπέρανεν, οὐβὲ ήτο δυνατόν νὰ γεννηθῶσιν ἐν τη Δύσει αἰρέσεις, ἕνεκα της ένταθθα άμαθείας και έλλειψεως έπιστημονικής ζωής. Μετά παρρησίας καὶ δυνάμεως λόγου ώμιλησεν ὁ λόγιος της Νικομηδείας μη-

τροπολίτης καὶ κατὰ τῶν μοναρχικῶν ἀξιώσεων τοῦ πάπα· ἐὰr ὁ ύωματος ποντίφηξ, είπεν, έπὶ τοῦ ύψηλοῦ θρόνου της μεγαλοπρεπείας αὐτοῦ καθήμενος βροντά καθ' ήμων καὶ οίονεὶ ἐκσφενδονίζει τὰς διαταγὰς αὐτοῦ ἐὰν αὐτὸς οὐχὶ μεθ' ἡμῶν βουλευόμενος άλλα κατά το δοκούν αυτώ θέλη να κρίνη και διατάσση περί ήμων καί των ήμετέρων, τότε που μένει ή άδελφότης η ή πατρότης; τίς ποτε δύναται να άνεχθη ταυτα; τότε έπρεπε να ονομαζώμεθα καὶ ώμεν άληθεις δούλοι καὶ οὐχὶ τέκνα της Έκκλησίας· έαν τούτο είχεν ούτως, ήμεις δε έπι των τραχή.lwr ημών επέπρωτο να φέρωμεν τοιούτον βαρύν ζυγόν, τότε ή όωμαική μόνον Έκκλησία έδει να απολαμβάνη ύσηςδήποτε έβούλετο έλευθερίας, πάσαις δὲ ταις λοιπαίς rà ἐπιβάλλη rόμους, αὐτη άνομος διατειδούσα και να ήναι ούχι άγαθη μήτης τέκνων, άλλα σκληρά και έπιτακτική κυρία δούλων. 'Αλλά τότε πρός τί ήμιν ή γνώσις των Γραφών; πρός τι ή παιδεία; πρός τι ή διδασκαλία των διδασκάλων; πρός τι τὰ έξοχα πνεύματα των Έλλήνων; Πίντα ταθτα περιττά καθίστησι τότε ή ύπερτέρα των άλλων, ώς σύ λέγεις, παπική έξουσία. Τότε ό πάπας έσται ό μόνος επίσκοπος, ό μόνος ποιμήν, ό μόνος διδάσκαλος, όστις δώσει λόγον τῷ Θεῷ περὶ τοῦ ἐμπιστευθέντος αὐτῷ ποιμνίου! άλλ' ούδεν σύμβολον διδάσκει ήμας περί ρωμαϊκής, άλλα περί μιάς, άγιας, καθολικής και άποπτολικής Έκκλησιας ταύτα λέγων περί της ρωμαϊκής Έκκλησίας, καίτοι άλλως σέβομαι αὐτήν, δὲν πιστεύω ὅμως ὅτι ὑφείλω κὰ ἀκολουθῶ αὐτῆ ἐν πασιν, οὐδ΄ ὅτι χρεωστοθιεν κὰ καταλίπωμεν τὰ δόγματα ἡμῶν και να άποδεγθώμεν τὰς τελετάς αὐτης και τὰ ἔθιμα, μη δοκιμάζοντες αὐτὰ προς τὸ κύρος καὶ τὸν νοῦν τῶν ἱερῶν Γραφῶν, άλλα τρέγοντες κατόπιν αὐτης ώς τυφλοί! οι σοφοί των έλλήνων καὶ λατίνων κρινάτωσαν περὶ τούτου. Μετὰ τοῦ αὐτοῦ ζήλου ωμίλησεν ο Νικήτας καὶ περὶ έτέρων, μόνον δὲ περὶ τῶν ἀζύμων έξερράσθη μετά τινος μετριότητος είπων, ότι τὸ ἐπ' αὐτῷ δὲν σχανδαλίζεται αν ή εύγαριστία τελήται δι' ένζύμου ή άζύμου άρτου, έπειδή όμως πολλοί οι σκανδαλιζόμενοι άνάγκη να επέλθη συμφωνία

(πρόλ. d'Achery Spicilegium I, 164 καὶ Schröckh K-G. τόμ. 29 σελ. 383).

3. Αί πρός ένωσιν ἀπόπειραι ἐπανελήφθησαν καὶ ἐπὶ Μανουὴλ τοῦ Κομτητοῦ (1143-80) καὶ τοῦ πατριάργου Κων/πόλεως Μιχαήλ τοῦ ἀπὸ ᾿Αγχιά.loυ (1169-1177), δτε ἐλθόντες εἰς Κων/πολιν πρεσθευταί τοῦ πάπα ἀπήτουν παρὰ τῶν ἡμετέρων τὴν ἀναγνώρισιν τοῦ πρωτείου αύτου; άλλ' οἱ ἡμέτεροι δυσμενῶς διαχείμενοι πρὸς τούς λατίνους ένεκα τῶν βιαιοπραγιῶν τῶν Σταυροφόρων καὶ τῶν ὑπερφιάλων του πάπα άξιώσεων, διέχοψαν τὰς μετ' αὐτῶν διαπραγματεύσεις, ο δε πατριάρχης γράψας διάλογον περί του πρωτείου του πάπα ἀπέ\_ δείχνυεν, ότι ούτος έχπεσών της άρχιες ατιχής εύχλείας, ούτε πρώτος, ούτε πριτής, ούτε ποιμήν όλως υπάρχει. Τὸν Μανουήλ ἀποθανόντα τὸ 1180 διεδέχθη ὁ υιὸς αὐτοῦ 'Αλέξιος ὁ Β', ἀλλ' ἤδη τὸ 1183 'Ανδρότικος ὁ Κομνηνὸς θετος και κηδεμών σου 'Αλεξίου καταδιδάζει αύτὸν του θρόνου, τούς δ' έν Κωνσταντινουπόλει πολυπληθεῖς Λατίνους συνταχθέντας τῆ μερίδι τοῦ 'Αλεξίου καταπιέζει διαφόρως, λαφυραγωγήσας τὰς ἐκκλησίας αὐτῶν καὶ τὰ μοναστήρια, διαρπάσας τὰς οίκίας καὶ 4 χιλιάδας αὐτῶν πωλήσας ὡς αἰχμαλώτους. Οι Λατίνοι μετ' όλιγον έλευθερωθέντες πολλά δεινά έπήνεγχον τοῖς τμετέροις (πρελ. Νικήτα Χωνιάτου Ίστορ. ἔκδ. Migne τόμον 139, σελ. 604) κυρίως όμως έξεδικήθησαν αὐτοὺς έμμανῶς τὸ 1185, ότε συγγενής τις του Μανουήλ Κομνηνου 'Αλέξιος φυγών έχ Σχυθίας, ένθα έξωρίσθη ύπὸ τοῦ 'Ανδρονίχου, ήλθεν είς Σιχελίαν παρά τῷ βασιλεῖ τῶν Νορμανδῶν Γουλιέλμω, πολλὰ αὐτῷ ὑποσχόμενος έὰν ἐξεστράτευε κατὰ τοῦ ἄρπαγος τοῦ βυζαντινοῦ θρόνου. ὁ Νορμανδὸς ἐπείσθη καὶ διὰ πεζζς μὲν στρατιάς κατέλαβε τὴν Ἐπιδαμνον, διά ναυτικής δε την Θεσσαλονίκην το 1185. Τά εν τη πόλει ταύτη ύπο τῶν  $\Lambda$ ατίνων τότε κακουργηθέντα εἶναι ἀνώτερα πάσης περιγραφής. ἵνα παραλίπωμεν τὰς κλοπάς, τὰς ὑπερτιμήσεις τῶν τροφίμων, τας ενέδρας, τας σφαγάς και τα τοιαύτα άναφερομεν μόνον τας βεδηλώσεις τῶν ἰερῶν εἰκόνων, τὰς ἰεροσυλίας, τὴν παρακώλυσιν τῶν ίερῶν τελετῶν, τὰς άρπαγὰς τῶν ίερῶν σκευῶν καὶ τὸ δυσήκουστον πάσι, τὰς διαφόρους ἀσχημοσύνας τινῶν, οἵτινες ἀναδάντες ἐπὶ τῆς

άγίας τραπέζης καὶ βάρδαρα ἀσμάτια ψάλλοντες ώρχοῦντο ἐπ' αὐτῆς καὶ ἐνούρουν κύκλφ κατὰ τὸ ἄγιον ἔδαφος (Νικήτα Χ. ἔνθ. ἀν. σελ. 654 καὶ Εὐσταθίου Θεσσαλ. παρὰ Migne τόμ. 136, σελ. 101—). 'Αλλά πολλῷ πλείονα καὶ φρικωδέστερα ήσαν τὰ ἐν Κύπρω καὶ ἐν Κωνσταντινουπόλει ύπὸ τῶν Λατίνων διαπραχθέντα· τὸν 'Ανδρόνιχον καταβιβάζει ἀπὸ τοῦ θρόνου τὸ 1185 Ίναάκιος ὁ "Αγγελος, ὅστις κατώρθωσεν άμα νὰ ἀποδιώξη τοὺς Λατίνους ἔχ τε της Θεσσαλονίκης και τῶν λοιπῶν μερῶν· ἀλλὰ τὸ 1192 ὁ βασιλεύς τῆς ᾿Αγγλίας Ριγάρδος ὁ Λεοντόκαρδος κυριεύσας μετά τῶν ὑπ' αὐτὸν Σταυροφόρων την νήσον Κύπρον, μυρία δε να επάγει τοῖς έκεῖ "Ελλησιν ίδιως μανιώδεις ἐφάνησαν οἱ Λατίνοι κατὰ τῶν μοναγῶν πολλοὺς των οποίων φυλαχίσαντες χαι παν είδος χολάσεως αὐτοῖς ἐπαγαγόντες, υστερον τινάς μεν έδησαν έν ταϊς ούραζς τῶν ἴππων καὶ κατά δυσδάτων τόπων σύραντες ἀπέχτειναν, ἄλλους δὲ ἀνάψαντες μεγάλην πυράν κατέκαυσαν (πρόλ. Cotelerii, Eccl. graec. Monumenta τόμ. 2, σελ. 458 καὶ 'Αλλατίου de perpet. consen. σελ. 693). καὶ όμως ταῦτα πάντα ἐπιδοκιμάζων ὁ παπολάτρης Λέων ὁ ᾿Αλλάτιος, ήτο ἀrάγκη, λέγει, τὰ ἐπιστρέψωσιτ εἰς τὸν ὁρθὸν νοῦν οἰ άχαλιταγώγητοι οί κατὰ της ίδιας πίστεως άφητιάσαντες καὶ κατὰ της άληθείας ανθιστάμενοι οὐχὶ δι' έξορίας, άλλὰ διὰ πυρὸς καὶ σιδήρου οι αίρετικοὶ πρέπει τὰ προγράφωνται, τὰ έξορίζωνται, νὰ κολάζωνται καὶ οἱ ἰσχυρογνωμονοῦντες νὰ φοrεύωνται καὶ καίωνται· ουτως ἐπιτάσσουσιν οι νόμο:, ουτω παρέδωκεν ή άρχαιότης ! Ο Ισαάκιος έβασιλευσε μέχρι του 1195, ότε ό άδελρὸς αὐτοῦ 'Alέξιος ό  $\Gamma$ ' καταρρίπτει αὐτὸν τοῦ θρόνου καὶ γίνεται κύριος της βασιλείας άλλ' δ υίδς του Ίσαακίου 'Αλέξιος δ Δ΄ ἐκδικούμενος τὸν θεῖον αὐτοῦ καταφεύγει πρὸς τὸν πάπαν 'Ιρνοπέντιον τὸν Γ' καὶ τὸν βασιλέα της Γαλλίας Φίλιππον έξαιτούμενος βοήθειαν κατά του άρπαγος έπὶ ύποσχέσει του βοηθήσαι τοὺς Σταυροφόρους καὶ μεθαρμόσαι τὴν ἀνατολικὴν πρὸς τὴν δυτικὴν Έκκλησίαν· άκριδως τότε παρεσκευάζετο μέγας των Σταυροφόρων στό. λος ύπο Βαλδουίνον τον κόμητα της Φλάνδρας και τον δουκα της Ένετίας Έρριπον Δάνδουλον, οι δε Σταυροφόροι δραξάμενοι τής

άφορμής απέπλευσαν είς Κωνσταντινούπολιν και ἐπολιόρκησαν αὐτήν. Άλέξιος δ  $\Gamma'$  μετὰ μιχρὰν ἀντίστασιν φεύγει, δ λαὸς ἐκλέγει πάλιν τὸν Ἰσαάκιος καὶ τὸν Ἰλλέξιος Δ΄, μετ' αὐτοὺς Νικόλαός τινα Καταβότ, μετ' όλιγον δὲ 'Αλέξιός τις Ε' ὁ Μούρτζουφλος πνίξας τὸν υίὸν τοῦ Ἰσααχίου καὶ φυλαχίσας τὸν Καναβόν καταλαμδάνει τὸν θρόνον. Ὁ Μούρτζουρλος παρέσχε γενναίαν κατὰ τῶν Λατίνων άντίστασιν, άλλ' οὐτοι ἐπὶ τέλους τῆ 12 ἀπριλίου 1204 ἐγένοντο χύριοι της πόλεως τὰ χατὰ τῶν ήμετέρων τότε διαπραχθέντα ήσαν άληθῶς φριχώδη καὶ θηριώδη· κατεδαφίσεις εἰκόνων, ἀκοντίσεις λειψάνων κατά τόπων έναγων, διαρπαγαί σκευών ίερων, βεδηλώσεις του σώματος και αίματος του Κυρίου, ιδού τι άνωσιούργουν οι έπωμίδιον τὸν σταυρὸν τοῦ Χριστοῦ φέροντες· πολλοί ἐκ τῶν Σταυροφόρων είσελάσαντες είς τὸν ναὸν της άγιας Σορίας κατετεμάχισαν την έκ τιμίων ύλῶν συντεθειμένην άγίαν τράπεζαν, ΐνα δὲ ἐκκομίσωσι τὸν ἀμύθητον τοῦ ναοῦ πλοῦτον εἰσήγαγον εἰς αὐτὸν ἡμιόνους καὶ ύποζύγια, ών ένια διολισθαίνοντα έξεκέντουν μαχαίραις. γυναικάριον δέ τι σεσωρευμένον άμαρτίαις άναδάν ἐπὶ τοῦ ἱεροῦ συνθρόνου χεχλασμένον άφηχε μέλος και πολλάκις περιδινηθέν είς δρχησιν τώ πόδε παρενεσάλευε (πρόλ. Νικητ. Χων. έν. άν σελ. 956.-Müller, Byzantinische Analekten σελ. 43, Wien 1852 — και Cotelerii Eccles. Graecae Monumenta τόμ. 3, σελ. 513).

4. Οὐτως ἰδρύθη παρανόμως ἐν Κωνσταντινουπόλει ἡ λατινικὴ αὐτοκρατορία (1206-1261) ὑπ' αὐτοκράτορα τὸν Βαλδουίνον, ἐνῷ οἱ Ἐνετοὶ κατέσχον τὰς παραλίους πόλεις καὶ τὰς νήσους τοῦ ᾿Αδριατικοῦ καὶ Αἰγαίου πελάγους. Ὁ πάπας Ἰννοκέντιος ὁ Γ' ἄμα τῷ ἀκούσματι στέλλει εἰς Κωνσταντινούπολιν τὸν καρδινάλιον Βενέδικτον ἵνα διατάξη τὰ ἐκκλησιαστικὰ πράγματα, μετ' ὁλίγον δὲ διορίζει πατριάρχην Κων/πόλεως θωμιᾶν τὸν Μωροζίνην (Χωνιάτ. ἔν. ἄν. σελ. 1041). Περὶ διαπραγματεύσεώς τινος πρὸς ἑνωσιν κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην οὐἐν γινώσκουσιν οἱ Ἑλληνες χρονογράφοι, ὁ ᾿Αλλάτιος ὅμως μνείαν ποιούμενος τοιαύτης τινὸς γενομένης μεταξὺ τοῦ ἀνω μνησθέντος Βενεδίκτου καὶ τῶν ἐπισκόπων Κερκύρας Γεωργίου καὶ Ὑδροῦντος Νικολάου ἐμπαίζει αὐτούς, διότι πρὸς ὑποστήριξιν

δήθεν τής δι' ένζύμου άρτου τελέσεως του μυστηρίου τής θείας εύχαριστίας ύπο του Κυρίου παρέπεμψαν οι ήμέτεροι τούς Λατίνους είς τὸν έν τῷ βασιλικῷ θησαυροφυλακίῳ ἐκτὸς ἄλλων τηρούμενον ἄρτον, δν ὁ Χριστὸς προσήνεγκε τοῖς μαθηταῖς αὐτοῦ (de perpet. cons. σελ. 704 και de libris et rebus eccl. Græcorum σελ. 220)· ταῦτα λέγει ό 'Αλλάτιος ἐπιλαθόμενος ὅλως τῶν περὶ λειψάνων καὶ λοιπῶν καταχρήσεων της παπικής έκκλησίας. Ἡ κυβέρνησις του Βαλδουίνου ήν όγληρά τοῖς "Ελλησι, ἐλώφησεν ὅμως τὸ κακὸν ἐπὶ τοῦ ἀδελφοῦ αὐτου Έρρικου (1205), όστις πιεζομένους τούς ήμετέρους ύπό τινος άπεσταλμένου τοῦ πάπα Πελαγίου (πρόλ. Γεωργ. 'Ακροπολίτου σελ. 32 ἔχδ. Βόννης) ἀνεχούρισε σημαντιχῶς παρασγών αὐτοῖς τὰς ἐχκλησίας αὐτῶν καὶ πολλούς τιμήσας διὰ πολιτικῶν άξιωμάτων τὴν αυτήν της μετριοπαθείας όδον έταμε κατ' άρχας και ό πάπας Ίννοκέντιος, ὅστις ήλεγξε τοὺς Σταυροφόρους διὰ τὰ κατὰ τῶν Ἑλλήνων διαπραγθέντα, εν δε τη εν Λατερανώ συνόδω (1215) ώρισεν ίνα οί Ελληνες άδεως χρατώσι τὰ έθιμα αύτων. 'Αλλά ταῦτα ήσαν σμιχρὰ ἀπέναντι τῶν δεινοπαθημάτων τῶν ἡμετέρων, διὰ τοῦτο οὐτο: ού μόνον ἀπείχον νὰ τελῶσι τὴν θείαν εὐχαριστίαν ἐπὶ θυσιαστηρίων μιανθέντων ὑπὸ τῶν Λατίνων, ἀλλὰ καὶ ἀνεβάπτιζον αὐτοὺς καὶ τὴν εὐχαριστίαν αὐτῶν ἐκάλουν θυσίαν προσφερομένην τῷ διαθόλῳ (πρθλ. 4 καν. της εν Λατερανώ 1215 συνόδου και Canisius Basnage 4 σελ. 50). Ούδεν ήττον όμως έκατέρωθεν ένεκα ίδιοτελών λόγων ύπτρχεν ή πρός ένωσιν επιθυμία. Μετά την κατάλυσιν της βυζαντιντς αὐτοχρατορίας τὰ λέιψανα αὐττς συνεχεντρώθησαν, τὸ μὲν ἐν Νιχαία ύπο Θεόδωρον τον Λάσκαριν, το δε εν Τραπεζούντι ύπο 'Αλέξιον τὸν  $\Sigma T'$  τὸν Κομνηνόν μετὰ τῆς πολιτικῆς εξουσίας μετηνέχθη είς Νίκαιαν και ή ἐκκλησιαστική, πατριάρχου ἐκλεγέντος Μιγαήλ του Αυτωρειανου, διαδόχου 'Ιωάννου του Καματηρου φυγόντος κατά τὴν ἄλωσιν εἰς Διδυμότειχον. Τὸν Θεόδωρον Λάσκαριν, διεδέχθη τὸ 1222 ὁ γαμβρὸς αὐτοῦ Ἰωάννης Δούκας ὁ Βατάτζης (1222-55), δστις έλπίζων παρά του πάπα βοήθειαν κατά τῶν Λατίνων ηὐνόησε τὰς διαπραγματεύσεις, καὶ διὰ τοῦτο κατὰ τὸ 1232 άπεσταλμένοι του πάπα έλθόντες είς Νίχαιαν συνδιελέξαντο μετά του

πατριάρχου Γερμανοῦ τοῦ B'· ἐχ τῆς διαλέξεως ταύτης προέχυψεν άλληλογραφία μεταξύ του πατριάρχου ἀφ' ένὸς καὶ του πάπα καὶ τῶν καρδιναλίων ἀφ' έτέρου. Ὁ Γερμανὸς γράφων πρὸς τὸν πάπαν ἀνακηρύσσει ώς άχρογωνιαΐον λίθον της Έχχλησίας τὸν Χριστόν, άνομολογει ότι ένεκα των διαφορών δεν είναι άδύνατος και ή ένωσις των Ένλησιών, ἀπαριθμών τὰ κατὰ τῶν Ἑλλήνων ἀνοσιουργήματα τῶν Λατίνων άναφωνεί, καλά γε ταθτα άγιώτατε καὶ τοθ άποστό-.lov Πέτρου διάδοχε! τα τα παραγγέλλει ό το τ πρώου καὶ ταπεινού τη καρδία Χριστού μαθητής; και έπι τέλους προτείνει τῷ πάπα, ὅπως ἐπειδή ἀμφότεραι αί Ἐχχλησίαι ἀρνοῦνται ὅτι διατελούσιν έν τη πλάνη, ἀποκατοπτρισθώσιν έν τοῖς κατόπτροις τῶν Εύαγγελίων, των συγγραμμάτων των Άποστόλων και των Πατέρων (πρόλ. Schröckh εν. άν. σελ. 411. — Neander εν. άν. σελ. 321. — 'Αλήθ. Οίχουμ. Έχχλ. σελ. 396 και Δημητρ. Σχίσμ. σελ. 49). Τὴν ἐπιστολὴν ταύτην χομισάμενος ὁ πάπας ἀντιγράφει τῷ Γερμανῷ δύο ἐπιστολάς, ἐν αἰς ἀποδεχόμενος ὡς ἀκρογωνιαῖον λίθον τον Χριστόν, τον Πέτρον και τον διάδοχον αύτου θεωρεί ώς secundarium fundamentum, ἀπαιτεῖ ἵνα τὰ περὶ πίστεως ζητήματα χρίνωνται πρό του θρόνου της 'Ρώμης και ελέγχει την ελληνικήν Έκκλησίαν, ώς γενεμένην δούλην της κοσμικής έξουσίας τάς ξπιστολάς ταύτας ἐχόμισαν είς Νίχαιαν τέσσαρες μοναχοί, μεθ' ών διελέξαντο οί ήμέτεροι περί ἐκπορεύσεως τοῦ ἀγίου Πνεύματος καὶ μάλιστα δ φιλόσοφος Δημήτριος δ Καρύκης και δ περιφανής μοναγὸς Νικηφόρος ὁ Βλεμμίδης, ὅστις μεταξὺ ἄλλων προέτεινεν ἵνα ἡ ένωσις γένηται ἐπὶ τῆ ῥήτρα, ὅτι τὸ Πνεῦμα ἐκπορεύεται ἐκ Πατρός δι Υίου (tδ. Migne τόμ. 142). Ο αυτοκράτωρ βλέπων δτι έκ των διαλέξεων ούδὲν προσγίνεται, προέτεινεν ὅπως οἱ Λατῖνοι διατηρήσωσι μεν τὰ ἄζυμα, ἀποδάλωσιν ὅμως τὴν προσθήκην ἀλλ' οὐτοι διεδεδαιώσαντο ότι ή ρωμαϊκή Έκκλησία οὐδὲ κεραίαν ἀποδαλλει ἐκ της διδασχαλίας αὐτης, δὲν ἀπαιτεῖ ὅμως ἵνα καὶ ἡ ἐλληνικἡ ἀποδεχθή αὐτήν. Οὕτως ἔληξαν ἄνευ ἀποτελέσματος αἰ διαπραγματεύσεις αύται, καθώς και αι κατά το 1254, ότε ο πάπας Ίννοκέντιος ό Δ΄ ἀπέστειλε χληριχούς τινας διαλεχθέντας μετά του Βλεμμίδου (EKKA. INTOPIA, TOM. B'.) 14

nediced by Google

κατὰ τὸ Νύμραιον συνεπεία τούτου ὁ Βατάτζης ἀπέστειλε τὸ ἐπόμενον ἔτος πρεσδείαν εἰς 'Ρώμην ὑποσχόμενος μὲν νὰ μνημονεύηται τὸ ὄνομα τοῦ πέπα ἐν τῆ ἐλληνικῆ 'Εκκλησία, ἀπαιτῶν ὅμως τὴν Κωνσταντινούπολιν καὶ τὴν ἐν αὐτῆ ἀποκατάστασιν τοῦ πατριάρχου ὁ πάπας ἀπήντησεν εἰς ταῦτα ὅτι περὶ τοῦ ζητήματος τῆς βασιλείας δέον νὰ ἀπορασίση οἰκουμενικὴ σύνοδος, περὶ δὲ τοῦ πατριάρχου, ἐὰν τυχὸν ἡ Κωνσταντινούπολις περιέλθη εἰς χεῖρας τῶν 'Ελλήνων, οὐδόλως θεωρεῖ ἄτοπον ἵνα πρὸς τῷ ἕλληνι πατριάρχη ἐδρεύῃ καὶ λατῖνος ἀλλὰ καὶ αὶ διαπραγματεύσεις αὐται εἰς οὐδὲν ἔληξαν, ἀποθανόντων τοῦ τε πάπα καὶ τοῦ Βατάτζη κατ' αὐτὸ ἐκεῖνο τὸ ἔτος (πρόλ. Γ. Παχυμ. ἰστορ. Μιχ. Παλαιολ. σελ. 367, ἔκδ. Βόννης.—'Αλήθειαν Οἰκουμ. 'Εκκλ. σελ. 337.—Δημητρ. ἰστ. Σχίσμ. σελ. 52—καὶ Schröckh ἔν. ἀν. σελ. 423—).

#### \$ 147.

ΑΙ ΠΡΟΣ ΕΝΩΣΙΝ ΑΠΟΠΕΙΡΑΙ ΕΠΙ ΜΙΧΑΗΛ ΤΟΥ ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΟΥ (1274).

Πρόλ. Γεωργ Παχυμέρη (Μιχ. Παλαιλ. βιόλ. 5 καὶ 6).—Νικηφ. Γρηγ. 'Ρωμ. ίστορ. βιόλ. 5.—Raynaldi annales.—Mansi τόμ. 24.—Λέοντος 'Αλλατίου, Graecia orthodoxa.—'Αλήθειαν Οίκουμ. 'Εκκλ. — Α. Δημητρα. ίστορ. τοῦ Σχίσμ.—Schröckh τόμ. 29, σελ. 429.—Neander τόμ. 8, σελ. 327.—καὶ Kurtz Handb. ἐν. ἀν. σελ. 59.

1. Θεόδωρος ὁ Β΄ ὁ Λάσχαρις, ὁ υἰὸς Ἰωάννου τοῦ Βατάτζη ἀποθανών τὸ 1259, ὡς ἐπιτρόπους τοῦ ἀνηλίχου αὐτοῦ υἰοῦ Ἰωάννου ἀρῆκε τὸν πατριάρχην ἸΑρσένιον τὸν ἸΑκαπνίου καὶ Γεώργιον τὸν Μουζάλωνα. Μιχαηλ ὅμως ὁ Η΄ ὁ Παλαιολόγος παραγκωνίσας τὸν νόμιμον κληρονόμον τοῦ θρόνου καὶ ἀποτυρλώσας καταλαμβάνει τὴν ἐξουσίαν (1259—1282) καὶ τὸ 1261 βοηθούμενος ὑπὸ τῶν Γενουηνσίων γίνεται κύριος τῆς Κωνσταντινουπόλεως. Ἡ θέσις τοῦ Μιχαὴλ ἡν λίαν δυσχερής, οὐ μόνον διότι ὑπὸ τῶν ὑπηκόων αὐτοῦ ἐθεωρεῖτο ὡς παρανόμως βασιλεύσας, διὸ καὶ ἀπεκηρύχθη τῆς ἐκκλησιαστικῆς κοινωνίας ὑπό τε τοῦ πατριόρχου ἸΑρσενίου καὶ τοῦ διαδεχθέντος αὐτὸν Γερμανοῦ τοῦ Γ΄, ἀλλὰ καὶ διότι ἐφοδεῖτο δυτικὸν πόλεμον πρὸς ἀνάκτησιν τοῦ ἀπολεσθέντος, καθόσον μάλιστα Οὐρβανὸς ὁ Δ΄ (1261—64) ἀνεθεμάτισε τοὺς Γενουηνσίους. Έν

τοιαύτη καταστάσει ο Μιχαήλ γράφει πρὸς τὸν πάπαν ἀναγνωρίζων αὐτὸν ὡς κεφαλὴν της Ἐκκλησίας, πρὸς δὲ τὸν διάδοχον αὐτοῦ Κ.λήμεττα τον Δ΄ (1265-68) επιστελλει και ομολογίαν πίστεως. ο πάπας μη ἀποδεξάμενος αὐτην ἀντεπιστέλλει ἐτέραν διαδεδαιούμενος ότι αν οί "Ελληνες ἀποδεχθώσιν αὐτὴν ἀσυζητητεί δύνανται νὰ ἀποστείλωσι καὶ πρέσδεις πρὸς ένωσιν τῶν Ἐκκλησιῶν. Ἐν τούτοις ό Μιχαὴλ ἐδείχθη νωθρός πρός τὰς παπικὰς ἀξιώσεις, ἀλλ' ὅτε μετ' ολίγον έμαθε την κατ' αύτου παρασκευαζομένην έκστρατεία , Βα.λδουτνου τοῦ B' τελευταίου λατίνου αὐτοκράτορος ἐν Kωνσταντινουπόλει και Καρήλου του βασιλέως της Σικελίας, τότε δι' άποστολης πρεσδείας ἐπεγείρησε νὰ ἀποτρέψη τὸν καθ' ἐαυτοῦ ἀγῶνα· ἡ πρεσθεία οὐδὲν κατώρθωσε διὰ τὴν χηρείαν κυρίως της παπικής έδρας, άλλ' είς βοήθειαν τοῦ Μιχαὴλ παρουσιάσθη ὁ πάπας Γρηγόριος ὁ Ι' (1271—76), δστις ἐκτόπως ὀρεγόμενος τῆς ἐνώσεως τῶν Ἐκκλησιῶν (Γ. Παχ. βιδλ. 5, 11), ἀναγγέλλει τοῦτο αὐτῷ, ἀποστέλλει δὲ και πρέσδυν είς Κωνσταντινούπολιν Ίωάννην τὸν Παράστρονα. 'Ο αὐτοκράτωρ κατὰ πάντα πρόθυμον ξαυτὸν παρασχών εἰς τὰ νεύματα της 'Ρώμης, ίνα έλκύση και τοὺς ἡμετέρους, προσκαλεί παρ' έχυτῷ τὸν πατριάρχην καὶ τοὺς ἐκλεκτοτέρους τῶν κληρικῶν καὶ παραστήσας τὸ ώφελιμον της ενώσεως προσεπάθει νὰ ἀποδείξη αὐτοῖς, ὅτι 'Ιταλοί και Έλληνες ούδ' όπωστιούν διαστέλλονται έν τοις σπουδαιοτάτοις ἀντιχειμένοις της πίστεως, είμη μόνον ἐν τη γλώσση, ὅτι οὐδεμίαν άντιχανονίαν έχει ή έπ' έχχλησίας άναφορά του όνόματος τοῦ πάπα, ἀφοῦ δὴ καὶ τοσοῦτοι ἄλλοι μνημονεύονται καὶ ὅτι τὸ ἔκκλητον τοῦ πάπα οὐδεμίαν έξει σημασίαν διὰ τὸ μέγα ἀπ' άλλήλων διάστημα (Παχ. 5, 12). Κατὰ διαταγήν τότε τοῦ πατριάργου Ίωσήφ έλαβε τὸν λόγον ὁ λόγιος χαρτοφύλαξ Ίωάννης Βέκκος και ἀπέδειξε τοὺς Λατίνους αιρετικούς, ἀλλ' ἐφελχύσας διὰ τοῦτο τὴν δυσμένειαν τοῦ αὐτοχράτορος ἐρρίφθη εἰς τὴν φυλακήν. Ὁ Παλαιολόγος τότε συνδρομή τῶν περί ἐαυτὸν κληρικών συντάσσει τόμον πίστεως, ύπερασπίζοντα τὴν διδασκαλίαν τῶν Λατίνων καὶ ἀποστέλλει πρὸς τὸν πρώην πατριάρχην 'Αρσένιον, λ' οἱ ὀρθόδοξοι συντάξαντες άντιτομον διὰ Ἰώβ τοῦ Ἰασιτου καὶ

Γεωργίου του Παχυμέρη άνατρέπουσι τὰς θεωρίας αὐτου (Παχ. 5, 14) ήδη δ Μιχαήλ ἀπεφάσισε νὰ προσοιχειωθή τὸν Βέχκον, δστις έξαχθείς της φυλακής και μελετήσας διαφόρους Πατέρας ἀπεφάνθη ότι αι διαφοραί των Έχχλησιων δέν είναι τηλιχαθται, όσον ένομιζοντο καὶ ὅτι αὐται διὰ τῆς ἐκ τοῦ συμδόλου ἀφαιρέσεως τῆς προσθήκης και της συνεννοήσεως έπι του τύπου έκ Πατρός δι' Υίου δύνανται νὰ ἐνωθῶσιν. Οὕτως ὁ Βέχχος ὁ πρὶν μάχαιρα δίστομος κατὰ Λατίνων ιστάμενος, πρύμναν ήδη προυσάμενος έτεραλκέα την νίκην ποιείται (Ν. Γρηγ. 5, 6)· άλλ' ὁ πατριάρχης Ἰωσήφ ἐκδίδωσιν έγκύκλιον πρός τους πιστούς, διαβεβαιών δτι ουδέποτε συγκατατεθήσεται είς ένωσιν έναντιουμένην τη πατροπαραδότφ διδασκαλία της Έχχλησίας. Έν τούτοις ὁ Μιχαήλ μηδαμῶς προσέχων τούτοις, στέλλει πρεσδείαν είς 'Ρώμην μετά πλουσίων δώρων, τὸν δὲ Ίωσὴφ πείθει νὰ ἐγχαταστῆ ἐν τῆ μονῆ τῆς Περιδλέπτου, χατέχων τὰ προνόμια αύτου, ἐπὶ τῆ συνθήχη νὰ ἐπανέλθη μὲν είς τὸν θρόνον ἐἀν ἀποτύχη ή πρεσδεία, αποχωρήση δ' όλως έαν έπιτύχη.

2. 'Αλλ' δ Μιχαήλ θέλων νὰ προσελκύση καὶ τὴν πολυπληθή μερίδα τὴν ἀνθισταμένην εἰς τὴν ἕνωσιν προσχαλεῖ πολλούς τῶν ὁπαδων αυτής έν συνεδριάσει και προσπαθεί να πείση αυτούς είς την άποδοχήν του πρωτείου, του έκκλήτου και του μνημοσύνου του πάπα, καθόσον μάλιστα κενοί λόγοι είσί, πότε γὰρ καὶ παρουσιάσας ό πάπας προχαθίσει των άλλων; πότε δέ τισι καὶ ἐπέλθοι δίκην έχουσι θάλασσαν τοσαύτην ταμέσθαι καὶ τόσον άναμετρήσαι πέλαγος, εφ' ώ των νοιιιζοιιένων πρωτείων τυχείν; τὸ δ έπὶ τη ἡμετέρα καὶ μόνη Ἐκκλησία καὶ δευτέρα τη καθ' ύμᾶς καὶ μεγάλη τὸν πάπαν μνημονεύεσθαι τοῦ πατριάρχου λειτουργούντος, τι dr τ $\ddot{\phi}$   $\dot{\phi}$  $\theta$  $\dot{\phi}$  προσπταίη; (Παγ. 5, 18)·  $\dot{a}$ λλ' έκείνοι άνθεσταντο, άλλοι μέν άποχρούοντες και τὰ τρία κεφάλαια, άλλοι δὲ τὸ μνημόσυνον μόνον, ὁ δὲ μέγας οἰχονόμος Ξιφιλινος πεσών είς τοὺς πόδας του αὐτοχράτορος παρεκάλει αὐτὸν μὴ ζητείν ἀναχαιτίζειν άλλότριος πόλεμος ίδιος καθ' ήμως αύτως προσεπιτοούςτα, μηδε γαρ είρητεύσειτ πάττας κατ ήμεις είρητεύσαιμετ. Ὁ Μιχαήλ βλέπων ότι ούδὲν κατορθοῖ διὰ τῶν λόγων μετέρχεται κατ' αὐτῶν

βίαν, πολλοί δε τότε τῶν μικροψύχων συνετάχθησαν τἢ ένωτικἢ μερίδι (Παχ. 5, 20). Ένφ ταυτα έγίνοντο έν Κωνσταντινουπόλει οί πρεσδευταί μετά τρομερόν ναυάγιον άφιχοντο τέλος είς 'Ρώμην χομίζοντες τὸ πρὸς τὸν πάπαν γράμμα τοῦ αὐτοκράτορος, ἐν ώ ώνόμαζεν αύτον πατέρα πάντων των Χριστιανών και οικουμενικόν πατριάρχην και έβεβαίου μεθ όρχου την ομολογίαν Κλήμεντος του Δ΄ δ Μιχαήλ εν τῷ γράμματι τούτω ἀνεγνώριζε μεν τὸ παπικόν πρωτείον παρεκάλει δμως τὸν πάπαν ϊνα ἐπιτρέψη τῆ ἀνατολικῆ Ένκλησία την χρήσιν του συμβόλου της πίστεως άνευ της προσθήκης και των λοιπων αυτής τελετών. έκτος του γράμματος τούτου οί πρεσδευταί ἐχόμισαν τῷ πάπα καὶ γράμμα τῶν ἐπισκόπων, ἐν ῷ ὑπογραφόμενοι 35 τον άριθμον μόνον διά του τίτλου της έπαρχίας αύτων, άνευ του ονόματος άνεγνωριζον τον πάπαν μέγαν και έξοχον ιεράρχην της αποστολικής καθέδρας. Ο πάπας Γρηγόριος εὐμενῶς ἀποδεξάμενος τοὺς Ελληνας ἀπαίρει μετ' αὐτῶν εἰς τὴν ἐν Λουγδούνω συγκροτηθείσαν οίκουμενικήν παρά Λατίνοις σύνοδον (1274) καί κηρύττει πομπωδώς την ένωσιν των Έκκλησιών, των ήμετέρων άπεσταλμένων πληρωσάντων άνευ άντιστάσεως την θέλησιν του πέμψαντος αὐτούς. Έν τούτοις μετὰ τὴν ἐπάνοδον αὐτῶν εἰς Κωνσταντινούπολιν τὰ πράγματα μετέβαλον φάσιν. δ πατριάρχης Ἰωσήφ παραιτηθείς του θρόνου, τὸ μὲν πρῶτον ἀπάγεται είς τι μοναστήριον, είτα δὲ εἰς τὸ ἐν Χηλή φρούριον, ἀναβαίνει δ' ἀντ' αὐτοῦ τὸν θρόνον δ λατινόφρων 'Ιωάννης Βέκκος. ήδη δὲ αὐτοκράτωρ καὶ πατριάργης προέδησαν είς την έφαρμογην της ένώσεως, ο μέν διά της εύγλωττίας αὐτοῦ, ὁ δὲ διὰ τῶν βιαίων μέσων, ἐραρμόζων αὐτὰ κατὰ πάντων τῶν ἀνθισταμένων, μηδ' αὐτῶν τῶν συγγενῶν αὐτοῦ ἐξαιρουμένων, μάλιστα δ' άμειλικτος έδειχθη πρός τούς μοναγούς του άγιου δρους (Δημητρ. σελ. 70). Ούτως ἐπληρώθησαν οι λόγοι του Ειφιλίνου πανταχού άνερλέχθη ὁ ἐρεθισμὸς τῶν πιστῶν, πανταχού αζματα και έξορίαι, πανταχού οι πάντες συνεζήτουν περι έκπορεύσεως του άγίου Πνεύματος, δι' ύδριστικών δὲ λιδέλλων πολλοί ἐπετέθησαν κατά του πατριάρχου· ὁ Βέκκος κατ' άρχὰς ἐσίγα, ἐπὶ τέλους ὅμως έξερεθισθείς ανέλαδε την έαυτου απολογίαν, έκτραχύνας ουτω τα πράγματα, καίτοι άλλως ἐπωφελούμενος τῆς ἐπὶ τοῦ αὐτοκράτορος ἐπιρροῆς πολλοὺς τῶν ἀδίκως καταδικαζομένων ἔσωζεν, μάλιστα ὡς ἀναφέρει ὁ Παχυμέρης μὴ εἰσακουσθείς ποτε ὑπὸ τοῦ αὐτοκράτορος ἔρριψε πρὸ αὐτοῦ τὴν πατριαρχικὴν ράβδον καὶ ἀπῆλθεν εἰς τὴν μονὴν τῆς Χώρας, ἄλλοτε δὲ ἡρνήθη νὰ παράσχη αὐτῷ ἀντίδωρον, εἰς κρίμα, λέγων, λαμβάνειν εἰ μὴ λίει τῷ διακενῆς λυπουμένῳ τὴν λύπην (5, 24. 25).

3. Σχοπὸς της ένώσεως, ώς ἀνωτέρω ἐρρέθη, ην η ἀποτροπη του κατά της βασιλευούσης κινδύνου έκ μέρους της Δύσεως. και είναι μεν άληθες ότι ο Γρηγόριος εποίησε βήματά τινα πρός τουτο, άλλ' ο Μιχαήλ οὐδόλως ἐντεῦθεν ἀφελήθη, καθόσον καὶ ὁ διάδοχος τοῦ Γρηγορίου Νικόλαας ὁ Γ΄ (1277-1280) δυσκόλως ήδύνατο νὰ ἀναχαιτίση τὸν χίνδυνον ἐντεῦθεν ὁ αὐτοχράτωρ ψυχρότερος ἐδείχνυτο πρός την ένωσιν. Άλλα γενομένου τούτου γνωστού εν 'Ρώμη, άποστέλλεται το 1279 πρεσβεία λέγουσα μη λόγοις είναι την των Έκκλησιων είρήνην και μόνοις, άλλι έργω δεικνύντων τῷ καὶ σφάς κατ' έκεινους την πιστιν όμολογειν και ούτω πληροφορειν την ένωσιν (Παγ. 6, 14). Ὁ Μιγαήλ άμα τούτω προσχαλεί τὸν πατριάργην καὶ τοὺς ἐπισκόπους, ἀνακοινοῖ τὸν σκοπὸν τής πρεσδείας καὶ διαδεδαιῶν ὅτι οὐδὲ κατὰ κεραίαν θὰ παραδλαφθή τὸ σύμδολον της πίστεως, άποστέλλει τούς πρεσδευτάς είς τάς φυλαχάς, ίνα ίδιοις δμμασιν ίδωσι τους ανθισταμένους τη ένώσει, πρός μείζονα δε διαδεδαίωσιν τοῦ πάπα ἐπλάσθη γράμμα μετὰ πολλῶν ὑπογραφῶν μήτ' οντων επισκόπων, μήτ' επισκοπών οὐσών (Παγ. 6, 17). 'Αλλά καὶ ταῦτα ἀπέτυγον διότι Μαρτίνος ὁ Δ΄ (1281) οὐ μόνον ἀπέπεμψε την πρεσβείαν του Μιχαήλ, άλλα και αυτόν τουτον άφορισμφ καθυπέδαλε (ίδ. Δημητρ. σελ. 76) δ αύτοκράτωρ ταύτα μαθών τοσούτον έδυσχέρανεν, ώστε διεχώλυσέ ποτε τὸν διάχονον ἐπ' ἐχχλησίας του μνημονεύσαι του πάπα, καιίι, λέγων, της άγάπης έκείνων άπόνασθαι, ώστ' αὐτὸν μὲν ἐκπο. Ιεμώσαι δι' ἐκείνους ἐαυτῷ τοὺς οίχειους, έχεινους δὲ μὴ ὅπως χάριν ἔχειν, ά.λλὰ καὶ προσαφορίζειν (Παχ. 6, 30). Μετ' όλίγον ἀποθανόντα τὸν Μιχαήλ (1282) δ υίδς αὐτοῦ καὶ διάδογος 'Ανδρόνικος δ Β΄ (1283-1328) μή τολμήσας νὰ ἐνταφιάτη βασιλικῶς, ἀναδιδάζει ἐπὶ τοῦ πατριαρχικοῦ ρόνου τὸν Ἰωσὴρ καὶ ἀποκαθιστητιν οὕτω τὴν ὁρθοδοξίαν· ὁ Βέκκος παρουσιασθεὶς ἐνώπιον τῆς συνόδου παραιτεῖται τοῦ πατριαρχικοῦ ἀξιώματος καὶ ὑπογράρει ὀρθόδοξον ὁμολογίαν, ἀλλὰ παρὰ συνείδησιν, διότι ἐξορισθεὶς εἰς Προῦσαν διὰ λόγου καὶ γραφῆς ὑπερήσπιζε τὴν ἔνωσιν καὶ ἐζήτει νὰ ἐξετκοθῶσι τὰ κατ' αὐτὸν ἐν μείζονι συνόδω· πραγματικῶς τὸ 1284 ἐπὶ πατριάρχου Γεωργίου τοῦ Κυπρίου συγκροτηθείσης τοιαύτης συνόδου ἐνερανίσθη καὶ ὁ Βέκκος καὶ μετὰ τοσαύτης δεινότητος ὑπεστήριξε τὰς θεωρίας αὐτοῦ, ὥστε εἰ μὴ ἀνθίσταντο ὁ πατριάρχης Γεώργιος καὶ ὁ μέγας Λογοθέτης Μουζάλων τάχ' ἄν τὸ ψεῦδος κατὰ τῆς ἀληθείας ἐλάμδανε κράτος καὶ τῆς ἀρετῆς ἡ περιεργία τὸ πλέον ἐκτᾶτο (Νικηρ. Γρηγ. 6,3). Οὕτως ὁ Βέκκος καθαιρεθεὶς περιωρίσθη εἰς φρούριόν τι παρὰ τὸν ᾿Αστακηνὸν κόλπον, ἔνθα ἔζησε μέχρι τοῦ 1298 ὑπερασπίζων τὴν ἔνωσιν.

#### \$ 148.

#### ΑΙ ΠΡΟΣ ΕΝΩΣΙΝ ΑΠΟΠΕΙΡΑΙ ΚΑΤΑ ΤΗΝ ΙΔ' ΕΚΑΤΟΝΤΑΕΤΗΡΙΔΑ.

Πρόλ. Νικηφόρου Γρηγορά 'Ρωμαϊκ. 'Ιστορ. βιόλ. 10 καὶ 11. — Καντακουζηνοῦ 'Ιστορ. βιόλ. 2. 4.—Raynaldus, Annales ad a. 1339.—Hammer, Geschichte des Osmanischen Reiches τόμ. 1 Pesth 1834.—Schröckh ἔν. ἀν. τόμ. 34. σελ. 372.— 'Αλήθειαν Οἰκουμ. 'Εκκλ. σελ. 352.—Δημητρ. ἔν. ἀν. σελ. 96.—καὶ Κυτίζ ἔν. ἀν. σελ. 62.

1. Καὶ μεθ ὅλα τὰ μέχρι τοῦδε γενόμενα ὁ πρὸς ἔνωσιν τῶν Ἐκκλησιῶν πόθος δὲν ἐξηλείφθη, διότι καὶ οἱ πάπαι ἀντείχοντο τῶν μοναρχικῶν αὐτῶν σχεδίων καὶ αἱ πολιτικαὶ περιστάσεις τοῦ Βυζαντίου
δὲν ἐδελτιώθησαν· ἡ θέσις μάλιστα τῶν Βυζαντινῶν ἀπὸ τοῦ 1224
κατέστη κρισιμωτέρα, διότι Σάχης τις Σολιμάν, ἀρχηγὸς ἀγνώστου
τέως τουρκικής φυλής μετὰ 50,000 φεύγων τοὺς Μογγόλους προσεκολλήθη εἰς τὴν στρατιωτικὴν ὑπηρεσίαν τοῦ ἐν Ἰκονίφ Σουλτάνου
τῶν Σελσουκιδῶν· τὸ κράτος τὸ σελσουκικὸν κατεστράφη μὲν τὸ
1299 ὑπὸ τῶν Μογγόλων, ἀλλ' ὁ ἔγγονος τοῦ Σολιμὰν 'Οσμὰν ἢ
'Οθιὰν ἀνεξάρτητος γενόμενος κατώρθωσεν ἐντὸς τριῶν δεκαετηρίδων νὰ ἐπεκταθή ἐφ' ὅλης τῆς Μ. ᾿Ασίας, μάλιστα τὸ 1326 ἐκυρίευσε καὶ τὴν Προῦσαν καὶ ἐξηκολούθει προελαύνων. 'Ο αὐτοκράτωρ

του Βυζαντίου Ανδρόνικος ὁ Γ΄ η νεώτερος (1328-41) φοδούμενος τὴν προέλασιν τοῦ 'Οσμάν ἐστράφη πρὸς τὴν Δύσιν (1332), κατά δὲ τὸ ἐπόμενον ἔτος ὁ πάπας Ἰωάννης ὁ ΚΒ΄ ἀπέστειλεν είς Κωνσταντινούπολιν πρεσδείαν πρός διαπραγμάτευσιν της ένώσεως, αυτη όμως ἐπέστρεψεν ἄπρακτος, διότι ὁ πατριάργης 'Ιωάννης ὁ Kalέκας και οι έγκριτώτεροι των άργιερέων πειθόμενοι είς τούς συνετούς λόγους Νικηφόρου του Γρηγορά (10, 8) είς οὐδένα πρὸς τοὺς Λατίνους κατήλθον λόγον. 'Αλλ' ὁ 'Ανδρόνικος άλλως κρίνων τὰ πράγματα τοσούτον εύνους διέχειτο πρός την ένωσιν, ώστε συνήψε καί πάλιν διαπραγματεύσεις πρὸς τὸν πάπαν, τὸ δὲ 1337 Βενέδικτος ὁ ΙΒ΄ (1334-42) ἔγραψε πρὸς αὐτὸν ἐπιστολὴν ἐπικρατύνων τὴν πρόθεσιν αὐτοῦ· ὁ ᾿Ανδρόνικος καὶ μεθ' ὅλην τὴν ἀντενέργειαν τῶν ήμετέρων, ἐπιτήδειον ὅργανον εύρων τὸν ἀρχιμανδρίτην Βαρ. Ιαὰμ ἀπέστειλε τὸ 1339 εἰς ᾿Αβηνιῶνα, ἔδραν τότε τοῦ πάπα. Οὐτος ἔλλην το γένος έκ Καλαβρίας, ήσκημένος την Λατινικήν δογματικήν σοφίαν και της θύραθεν των Ελλήνων γευσάμενος (Ν. Γρηγ. 11, 10 και Καντακουζ. 2, 39), έλθων είς 'Αδηνιώνα έν δυσί πρός τὸν πάπαν λόγοις ώμιλησε φρονίμως καὶ είλικρινῶς, προτρέψας αὐτὸν ίνα άντι της βίας άσπασθή την πειθώ έν τη ένώσει των Έχχλησιών. ἀνάγκη είπεν αὐτῷ νὰ συγκροτηθή οἰκουμενική σύνοδος, περὶ δὲ τἔς έν Λουγδούνω ούδεις δέον να γίνηται λόγος, διότι οι έν αύτη παρουσιάσαντες ήσαν άντιπρόσωποι μόνον τοῦ αὐτοχράτορος. πρό της συγχροτήσεως όμως της συνόδου ταύτης ανάγχη να σταλή βοήθεια. Βενέδικτος ο ΙΒ΄ είς ταῦτα ἀπήντησεν ὅτι ἡ λατινικὴ διδασκαλία ἡ ύπο τοσούτων συκόδων χρατυνθείσα ούτε πρέπον ούτε ώφέλιμον είναι νὰ γείνη ἀντιχείμενον συζητήσεως ἐν ἐτέρα συνόδω, ἀρχεί δὲ μόνον νὰ ἀναγνωρίσωσιν οἱ Ελληννς τὰς πλάνας αὐτῶν καὶ τότε γενήσεται ή ένωσις. ὁ Βαρλαάμ στηριχθείς ἐπί τοῦ παραδείγματος τῶν οίχουμενικών συνόδων, τών συνελθουσών πρός διδασκαλίαν τών αίρετικών, ἀκολούθως τοσούτον προύχωρησεν έν τη ρύμη του λόγου, ώςτε προέτεινεν ίνα έκατέρα Έκκλησία έμμένη έν τη διδασκαλία αὐτης και αποδίδη τη έτέρα την προσήκουσαν τιμήν. άλλ' είς ταυτα ό πάπας άνταπήντησεν άπαιτων την τελείαν άφομοίωσιν της άνατολικής πρός τὴν δυτικὴν Ἐκκλησίαν. Ὁ Βαρλαὰμ γινώσκων ὅτι οἰ ἀνατολικοὶ οὐδέποτε συγκατατεθήσονται εἰς τοιαύτην ἕνωσιν ἐπέστρεψεν ἄπρακτος.

2. Έν τούτοις αι ανάγκαι της βυζαντινής αυτοκρατορίας ξμελλον νὰ προχαλέσωσι χαὶ έτέρας πρὸς ἔνωσιν ἀποπείρας. 'Ανδρόνιχος δ  $\Gamma'$  ἀποθνήσκων ώς κηδεμόνα τοῦ ἀνηλίκου αὐτοῦ υίοῦ 'Ιωάrrov E'του Παλαιολόγου (1341-91) άφηχεν Ίωάννην τὸν Καντακουζηνόν, ὅστις ἐπιθυμῶν τὴν βασιλικὴν πορφύραν μετὰ ἑξαετῆ ἐμφύλιον πόλεμον κατώρθωσε νὰ ἀνακηρυχθή συγκυβερνήτης τοῦ νέου αὐτοκράτορος φοδούμενος δμως τούς τε ἐσωτερικοὺς καὶ ἐξωτερικοὺς έγθρούς συνδέεται μετά του υίου του 'Οσμάν του γενναίου 'Ορχάν, δούς αύτῷ εἰς γάμον τὴν νεωτέραν αύτοῦ θυγατέρα καὶ τὸ 1347 προχαλέσας παρά του πάπα πρεσδείαν μετά τοσούτου ενδιαφέροντος ώμιλησε περί της των Έχχλησιων ένώσεως, ώστε πρός τοις άλλοις έλεγεν, εί δεήσειεν αὐτὸν ὑπὲρ της ὁμονοίας ἀποσφαγηναι οὐ μότον εμπαρέξειν εαυτόν προθύμως α.λ.λά και μάχαιραν προσεπιδουται ή εί δόξειε καυθέττα διά της τέφρας του έκείτου σώματος την ένωσιν ταις έκκλησιαις βραβευθηναι, αὐτὸν έπὶ την πυράν πρώτον επιθείναι ξύλα, δί ών εκτεφρωθήναι περιέσται (βιδλ. 4, 9). Ο πάπας Κλήμης ο ΣΤ΄ ἀπεδέξατο μὲν εὐμενῶς τὴν πρότασιν του Κανταχουζηνου, ούδεν όμως χατώρθωσε, μάλιστα δ Κανταχουζηνός άναγχασθείς ύπὸ Ἰωάννου του Παλαιολόγου παρητήθη του θρόνου καὶ κατέφυγεν εἰς "Αθω (1355). 'Αλλά καὶ ἡ κατάστασις του Ίωάννου δὲν ἡτο χρείσσων, διότι οι Τουρχοι προήλαυνον είς την Ευρώπην και κατά το 1355 έγένοντο κύριοι της Καλλιπόλεως έντεθθεν ο αὐτοκράτωρ μηδαμού εύρισκων καταφύγιον ἀποτείνεται πρὸς τὸν πάπαν Ίννοχέντιον τὸν  $\Sigma T'$  (1352—62) ὑποσχόμενος αὐτῷ τελείαν ὑποταγὴν τῆς ἀνατολικῆς εἰς τὴν δυτικὴν Έχχλησίαν και πρὸς ἀπόδειζιν τούτου, ὡς ἀναφέρουσι λατινικαί πηγαί, ἀπέστειλεν αὐτῷ ὡς ὅμπρον τὸν υίὸν αὐτοῦ Μανουήλ τότε ὁ Ίννοχέντιος ύπεσχέθη αὐτῷ βοήθειαν, διέταξε δὲ τοὺς ἐν Ἡόδῳ Ἰωαννίτας, τούς Γενουηνσίους, τούς Βενετούς και τον βασιλέα της Κύπρου ένα έκστρατεύσωσιν. άλλ' είς μάτην τὰ πάντα, διότι ὁ υίὸς τοῦ

Όργαν († 1359) Μουράτ χυριεύσας πάσαν την άπό του Έλλησπόντου μέχρι τοῦ Αίμου χώραν, ὡς πρωτεύουσαν τοῦ κράτους αὐτοῦ κατέστησε τὴν 'Αδριανούπολιν (1361) πρὸς βοήθειαν τότε του Ίωάννου ἐκινήθη τὸ 1365 ἢ 1366 ὁ Οὐρβανὸς Ε΄ ἀπαιτῶν τὴν ὑποταγήν της ήμετέρας Έχχλησίας, πιθανώς δὲ τότε πρὸς διαπραγμάτευσιν έστάλη είς Κωνσταντινούπολιν λατίνός τις επίσκοπος Παυλος, ώς τούτο γίνεται δήλον έξ έπιστολής του πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως Φιλοθέου πρός τὸν άρχιεπίσχοπον Βουλγαρίας (Miklosich Acta τόμ. 1, σελ. 491)· άλλ' οὐδὲν καὶ ἐντεϋθεν προήλθεν, ὁ δὲ Ίωάννης μετέβη πρὸς τὸν βασιλέα τῆς Ούγγαρίας, ὅπου ἐπίσης ἀποτυχών μετέδη το 1369 προσωπικώς είς τον πάπαν, όπου κατά τάς λατινικάς πηγάς ώμολόγησεν έπισήμως τὰ δόγματα της ρωμαϊκής Έχκλησίας και ήσπάσατο τὸν πόδα αὐτοῦ, ἐνῷ οι ἔλληνες Ιστορικοί μνημονεύοντες της είς Ίταλίαν μεταβάσεως αύτου οὐδὲν ἄλλο ἀναφέρουσιν, είμη ότι χρατηθείς εν Βενετία ύπο των δανειστών αύτου έλυτρώθη ύπο του υίου αύτου Μανουήλ (Γ. Φραντζή Χρον. σελ. 52 και Χαλκοκονδ. σελ. 50 έκδ. Βόννης).

# § 149.

# Η ΕΝ ΦΛΩΡΕΝΤΙΑ: ΨΕΥΔΗΣ ΕΝΩΣΙΣ ΤΩΝ ΕΚΚΛΗΣΙΩΝ (1439).

- Πρόλ. Σιλδέστρου Συροπούλου ίστορίαν τῆς ἐν Φλωρεντία συνόδου ἔχδ. Creygthon, Hagae-Comitis 1660.—Λέοντος ᾿Αλλατίου in Creygthoni Apparatum, Versionem et Notas ad hist. Concil. Flor. Rom. 1665.— Πραχτικά τῆς ἐν Φλωρεντία συνόδου ἐν ὙΡώμη 1577 καὶ 1864.— Zhisman, die Unionsverhandlungen z. d. orient. und römis-Kirche Wien 1858.—Hefele, Concilieng. 7, 2.— Frommann Kritisch. Beitr. zur Geschichte d. florent. Kirchenvereinigung Halle 1872.—τοῦ αὐτοῦ Zur Kriti. d. florent. Unionsdecrets Lpz. 1870 καὶ ἐν Jahrb. f. deutsch. Theol 1877, 4.—Εὐαγγελ. κήρυκα ᾿Αθ. ἔτος 1859 καὶ 1860.— Ἦχηθ. Οἰκουμ. Ἐκκλ. σελ. 358.— Δημητρ. ἱστορ. τοῦ Σχίσμ. σελ. 99.—Schröckh. K-G τόμ. 34 σελ. 385—κτλ.
- 1. Μετὰ τὸν θάνατον τοῦ αὐτοκράτορος Ἰωάννοῦ τοῦ Ε΄ τὸν θρόνον τοῦ Βυζαντίου κατέλαδεν ὁ υίὸς αὐτοῦ Μανουὴ l ὁ Β΄ (1391—1425), ὅστις ἕνεκα τῶν δεινῶν τῆς αὐτοκρατορίας περιστάσεων ἀπετάθη πρὸς τὸν πάπαν Μαρτίνον τὸν Ε΄ (1415—31) ἐκφράζων τὴν ἐπιθυμίαν πρὸς συγκρότησιν οἰκουμενικῆς συνόδου ἐν Κωνσταν-

τινουπόλει· ὁ πάπας ἀπεδέξατο τὴν αἴτησιν τοῦ αὐτοχράτορος καὶ τὸ 1424 ἀπέστειλεν 'Αντώνιον τινα Μασσάνην ϊνα συνεννοηθή μετ' αὐτοῦ· ἀλλ' αἴφνης ἀποθανόντος τοῦ Μανουήλ, ὁ διάδοχος αὐτοῦ 'Ιωάννης Ζ΄ ὁ Πα.Ιαιο.Ιόγος (1425—48) ἀπαντᾶ τῷ πάπα μεταξὺ ἄλλων παρακαλῶν νὰ συγκροτηθή ή σύνοδος ἐν Κωνσταντινουπόλει διά τε τους έξωτερικούς κινδύνους και την Ελλειψιν έξόδων. Ο Μαρτίνος ἀποδεξάμενος πρότερον τὴν πρότασιν περί συγχροτήσεως της συνόδου εν Κωνσταντινουπόλει, επαλινώδησεν ακολούθως και άπήντησε τῷ Ἰωάννη τὸ 1426 ὅτι ἀνάγκη τὴν θυγατέρα ἀνατολικὴν ΄ Έχκλησίαν παραγενέσθαι πρός τὴν μητέρα ρωμαϊκήν, αὐτὸς δὲ ἀποτίσει τὰ ἀπαιτούμενα ἔξοδα (Συρ. βιδλ. 2, 12). 'Ο αὐτοκράτωρ καὶ μεθ' όλας τὰς ἐνστάσεις τῶν ἡμετέρων ἀποστέλλει τὸ 1430 τὸν στρατοπεδάρχην Ίάγαριν άγγέλλων δτι ἀποδέχεται τὴν ἐν Ἰταλία συγκρότησιν τής συνόδου. Τὰ πράγματα ἡλθον κατ'εὐχὴν τοῦ πάπα, διότι άχριδῶς τότε συνεχροτεῖτο ἡ μεγάλη ἐν Βασιλεία σύνοδος σχοπούσα την μεταρρύθμισιν της δυτικής Έχχλησίας άλλ' άποθανόντος του Μαρτίνου ο διάδοχος αυτου Ευγένιος ο Δ΄ (1431-47) διαφωνήσας πρός την σύνοδον διαλύει αυτήν και κηρύττει την συγκρότησιν έτέρας συνόδου έν Φερράρα έντευθεν ό τε πάπας και οι έκ τζς έν Βασιλεία συνόδου ήμιλλώντο να έλχύσωσι πρός την έαυτών μερίδα τους ήμετέρους, άμφότεροι δὲ ἔπεμψαν πλοῖα πρὸς παραλαδήν αὐτων, τὰ ὁποῖα μικροῦ δεῖν κατεναυμάχουν πρὸς ἄλληλα· οἱ ἡμέτεροι έπι μαχρόν έχυμαίνοντο, έπι τέλους δὲ ὁ αὐτοχράτωρ Ἰωάννης ἀποφασίσας νὰ μεταδή πρὸς τὸν πάπαν, ἀπέπεμψε τοὺς ἀπεσταλμένους τής εν Βασιλεία συνόδου (Συροπ. βιόλ. 2, 18—βιόλ. 3, 14). Οϋτω λοιπόν τη 27 νοεμβρίου του 1437 ο αὐτοχράτωρ μετὰ του ἀδελφου αύτου του δεσπότου Δημητρίου, διαφόρων άρχόντων έκ 'Ρωσσίας, Ίδηρίας, Μολδοδλαγίας καὶ Τραπεζούντος καὶ πολλών ἐπὶ σοφία διαχρινομένων, εν οίς Γεώργιος ο Σχολάριος, Γεώργιος ο Γεμιστός xal Γεώργιος ο 'Αμηρούτζης καὶ ο πατριάρχης 'Ιωσήφ μετά πλέον ή είχοσιν ἐπισκόπων, ἐν οίς ίδιως διεχρίνοντο Μάρκος ὁ Έφέσου ὁ Εὐγετικός, δ Νικαίας Βησσαρίωτ, δ 'Η ακλείας 'Αττώτιος κτλ. μετά τῶν ἀρχόντων της Μ. Έχχλησίας, ἐν οἰς διέπρεπον Σιλίδεστρος

ό Συρόπουλος, μέγας έχκλησιάρχης και δικαιοφύλαξ και ό χαρτοφύλαξ Μιχαήλ ὁ Βαλσαμών, πολλών ήγουμένων διαφόρων μοναστηρίων και άλλων πολλών έκ του κλήρου επιδάντες έπι τών παπιχῶν πλοίων, μετὰ πολλὰς χαχουχίας χαὶ ἀντιπνοίας ἔφθασαν είς Βενετίαν τὸν φεδρουάριον του 1438. Οι λοιποί τῆς 'Ανατολῆς πατριάρχαι μή δυνάμενοι παραστήναι αυτοπροσώπως, άντεπροσωπεύοντο ὁ μὲν 'Αλεξανδρείας ὑπὸ τοῦ Ἡρακλείας καὶ τοῦ πνευματικοῦ τοῦ αὐτοκράτορος Γρηγορίου, ὁ δὲ ἀντιοχείας ὑπὸ τοῦ Ἐφέσου καὶ τοῦ Ψωσσίας Ίσιδώρου καὶ ὁ Ἱεροσολύμων ὑπὸ τοῦ Σάρδεων Διονυσίου (Συροπ. 4, 1-10 καὶ 29). Έν τε Βενετία καὶ Φερράρα μεγάλαι τιμαὶ έγενοντο τῷ αὐτοχράτορι καὶ τῷ πατριάρχη, παρὰ τοῦ τελευταίου δμως ἀπήτησεν ο πάπας τὸν ἀσπασμὸν του ποδὸς αὐτου ο Ἰωσήφ ἔχπληχτος ἐπὶ τῆ μωρά τοῦ πάπα ἀξιώσει, πόθεν, εἰπεν, ἔγει τοῦτο ό πάπας; η ποία των συνόδων δέδωκεν αὐτῷ τοῦτο; δείξατε πόθεν έχει αὐτὸ καὶ ποῦ καταγράφεται. ὅμως ὁ πάπας λέγει ὅτι έστι διάδοχος του άγιου Πέτρου εί οὖν έκεινός έστι του Πέτρου διάδοχος, έσμεν και ήμεις διάδοχοι των λοιπων αποστόλων ήσπάζοντο οὖν οἱ ἀπόστολοι τὸν πόδα τοῦ ἀγίου Πέτρου; εἰ μὴ παραιτήσηται ό πάπας καὶ είς τοὺς ἡμετέρους ἀρχιερείς καὶ είς τούς άρχοντάς μου και είς τούς σταυροφόρους τον του ποδός άσπασμόν, άδύνατον έστιν έκ τοῦ πλοίου με έξελθειν δοκεί γὰρ μη προβαίτειτ κατά τητ άποδοχητ του θεου τητ παρουσατ συνάθροισιν καὶ συζήτησιν (Συρ. 4, 21). Ὁ πάπας φοδούμενος τὴν έπιστρορήν του πατριάρχου είς τὰ ίδια η την μετάδασιν αὐτου είς την εν Βασιλεία σύνοδον, ενέδωκεν είς την δικαίαν του Ίωσηφ άξίωσιν, δραξάμενος όμως της εὐχαιρίας, τὸν μὲν πατριάρχην ἐκάθισεν ἐν τη σειρά των χαρδιναλίων έπι χαθίσματος ταπεινού, τούς δὲ άργιερείς και λοιπούς άφηκεν ισταμένους όρθίους (4,22). Παρελθούσης της δυσκολίας ταύτης άνεφύη μετ' όλίγον έτερον άκανθῶδες ζήτημα· άπεφασίσθη δηλ. δπως έπὶ τετράμηνον άναμείνωσι τοὺς ἡγεμόνας καὶ ἐπισκόπους της Δύσεως, ὡς ἐπεθύμει τοῦτο καὶ ὁ αὐτοκράτωρ, κατὰ τὸ διάστημα δὲ τοῦτο προπαρασχευάζηται ἡ ἐργασία τῆς συγόδου· ὡς τόπος συνεδριάσεως ώρίσθη ο μητροπολιτικός γαός του άγίου Γεωργίου. άλλ, εντασβα ελελλήθησαν διγολείκιαι μεδι του μροαδιοδιαπος των έδρων, των Λατίνων επιμενόντων, όπως εν τῷ μέσφ τοῦ ναοῦ στηθή ο θρόνος του πάπα, έκατέρωθεν δὲ οἱ τῶν Ἑλλήνων καὶ Λατίνων τέλος μετὰ πολλὰς συζητήσεις ἀπερασίσθη ίνα ἐν τῷ μέσφ τεθή τὸ ἰερὸν Εὐαγγέλιον, δεξιόθεν καθεσθώσιν οἱ Λατίνοι καὶ ἀριστερόθεν οι "Ελληνες. άλλά και ένταϋθα τοσαύτη διάκρισις έγένετο έν τῷ κόσμῳ καὶ τῆ μεγαλοπρεπεία τοῦ θρόνου τοῦ πάπα, ώστε ὁ αὐτοκράτωρ άγανακτήσας είπεν, ότι ἡ ζήτησις τοῦ θρόνου καὶ τῆς καθέθρας ούχὶ διὰ την συνοδικήν τάξιν, άλλὰ δι' ύπερηφανίαν μάλλον και φαντασίαν έζητειτο κοσμικήν πόρρω της πνευματι**κής ήμων καταστάσεως** (4, 24). Έπὶ τέλους μετὰ πολλής τής δυσχολίας χατώρθωσαν οι ήμετεροι όπως άντι της χαθ' ήμεραν τροφής, παρέχωσιν αὐτοῖς χρήματα, ἀλλὰ καὶ ἡ ὑπόσχεσις αὕτη οὐδέποτε έπληρώθη άχριδῶς, διότι έν τε Φερράρα και Φλωρεντία τὸ σιτηρέσιον τουτο έχρησιμευεν οὐ μόνον ὡς ἀφορμὴ ἐρίδων καὶ παραπόνων, άλλά και ώς τὸ ἰσχυρότερον μέσον τοῦ ἐξαναγκασμοῦ τῶν ἡμετέρων (πρόλ. καὶ Πρακτικά ἔκδ. 1577 σελ. 1-2).

2. Ούτω την 9 ἀπριλίου 1438 τη άγία και Μ. Τετάρτη έγένετο ή εναρξις της συνόδου πομπώδης και πανηγυρική, ἀπόντος όμως του πατριάρχου δι' ἀσθένειαν, μετά δὲ τὰς ἐορτὰς του Πάσχα ἀπεφασίσθη ίνα ήμέτεροί τε καὶ Λατίνοι συνερχόμενοι συσκέπτωνται περί διαφόρων ζητημάτων, μή ἀφορόντων είς το περί ἐκπορεύσεως δόγμα καὶ δή περί του καθαρτηρίου πυρός (Συρ. 5, 2-9). Έκλεγέντων λοιπόν δέχα ἐξ έχατέρας μερίδος, ἐξ ὧν παρὰ μὲν τοῖς "Ελλησι διεχρίνοντο Μάρχος δ Έρέσου καὶ δ Νικαίας Βησσαρίων, παρά δὲ τοῖς Λατίνοις δ καρδινάλιος Ίουλιανὸς καὶ ὁ Ἱσπανὸς Ἰωάννης ὁ φιλόσοφος, ἤρξαντο αἰ συνεδριάσεις διαρχέσασαι μέχρι τοῦ ὀκτωβρίου, ἀλλ' ἄνευ τινὸς ἀποτελέσματος. Έν τούτοις δ χρόνος παρήρχετο είς μάτην, ή ἐπιθυμία τοῦ πάπα καὶ τοῦ αὐτοκράτορος περὶ ἐλεύσεως τῶν ἐπισκόπων καὶ τῶν ηγεμόνων της Δύσεως δεν επληρούτο, τούς εν Φερράρα επεσκέφθη λοιμός τρομερός, πολλούς τῶν ἡμετέρων ἀποστείλας εἰς τὸν ἄδην, οἰ δὲ ἡμέτεροι ἡσαν συγκεκλεισμένοι ἐν Φερράρα μἡ ἔχοντες τὸ δικαίωμα του έξελθειν, ένῷ ὁ αὐτοχράτωρ έχτὸς τῆς πόλεως διατελῶν ένη-

σχολείτο περί χυνηγέσια και άλλας διασκεδάσεις (6, 1-3). Ούτως έγόντων τῶν πραγμάτων ἀπεφασίσθη ἵνα ἄρξωνται τῶν ἐπισήμων συνεδριάσεων της συνόδου και τη 6 όκτωδρ. έγένετο ή πρώτη, ή κατηχολούθησαν έτεραι δέχα πέντε· άφοῦ δὲ κατὰ τὰς δύο πρώτας συνεδριάσεις έξεφωνήθησαν διάφοροι λόγοι ύπερ του μεγάλου τζε ένώσεως ἔργου, Μάρχος δ Ἐφέσου κατὰ τὰ προαποφασισθέντα θεὶς τὸ ζήτημα περί του άθεμίτου της προσθήχης έν τῷ συμδόλῳ ἐπεχαλέσθη τὴν ἀνάγνωσιν τῶν ὅρων τῶν οἰκουμενικῶν συνόδων, τούτου δὲ ἀποδεκτοῦ γενομένου μετὰ πολλὰς ἀντιστάσεις τῶν Λατίνων, ἤρξατο ἡ ἀνάγνωσις των όρων, του ιερού Μάρχου εν άρχη τε και τῷ τέλει ἐκάστου ἐπισυνάπτοντος πολλὰ πρὸς σύστασιν τοῦ ἀθεμίτου τῆς προσθήκης μετά την άνάγνωσιν του δρου της γ' Οίκουμενικης συνόδου ό μέγας της 'Ορθοδοξίας προασπιστής Μάρχος διχαιολογήσας τήν ἐπέχτασιν τοῦ συμβόλου τῆς Νιχαίας ὑπὸ τῆς β' οἰχουμενικῆς συνόδου και διότι αυτη ήν οίκουμενική σύνοδος, και διότι δεν ύπτρχεν δρος χωλύων τοῦτο, προσέθηκεν δτι, δτε οί περί τὸν Νεστόριον παραπλάττοντες τὸ ἱερὸν σύμβολον ἀλλότρια τῆς Ἐκκλησίας δόγματα εδίδασχον, τότε οἱ πατέρες τῆς γ΄ συνόδου διωρίσαντο, μηχέτι ἐξείrai μηδετί μεταποιείτ ό.ίως τὸ ἐτ Νικαία σύμβο.ίοτ, καὶ δη καί τοις έργοις αὐτοις ἐπεμαρτύμησαν τὴν γὰρ τῆς Θεοτόκου φωνήν, ην εκύρωσαν τότε τοις Νεστορίου Αηρήμασιν έναντίως ούκ έτολμησαν τῷ συμβόλφ προσθείναι, καὶ ταῦθ' οὕτως ἀναγκαιοτάτην οδσαν έν τοις της οίκονομίας του σωτήρος δόγμασιν (Πρακτ. σελ. 29-30). Μετά ταῦτα ἀνεγνώσθησαν καθεξής καὶ οἰ των λοιπων συνόδων όροι, ότε δὲ ἀναγνωσθέντος καὶ τοῦ της ζ΄ οἰχουμενικής συνόδου, οί Λατίνοι προσεχόμισαν βιβλίον, έν ώ τὸ τής πίστεως σύμβολον ήν μετά τής προσθήλης, Γεώργιος δ Γεμιστός είπεν: είπερ είχεν ή φωμαϊκή Έκκλησία συνιστάν, ο λέγετε νθη άπό τε βιβλίων καὶ άπὸ ἱστορικοθ τοθ περὶ τοθτου συγγραψαμένου, περιεργού εποίουν οι γεγραφότες ύπερ Λατίνων, τον θωματ φημι και τούς πρό αὐτοῦ, διὰ πλείστων μεν λόγων και βιβλίων άγωνιζόμενοι την προσθήκην άποδεικνύειν . . . . την δέ χυριωτέραν ύπερ ων προέθεντο λέγειν σύστασιν παριδείν, ως

μηδεν έκείνοις συμβαλλομένην ήρκει γάρ άντι πάντων, ών έφεθρον έπιχειρημάτων τε και συλλογισμών είπειν ότι προήν ή προσθήκη εν τῷ συμβόλω καὶ μετὰ τῆς προσθήκης ἀνεγνώσθη καὶ ἐστέρχ $\theta$ η ἐν τῆ ζ΄ συνόδ $\omega$  (Συρ. 6, 19). "Ότε ἐτελεί $\omega$ σεν ἡ άνάγνωσις των δρων και τὰ ὑπὸ ίερου Μάρκου ἐκάστοτε λεγόμενα, πολλοί τῶν Λατίνων μοναχῶν ὡμολόγησαν, ὅτι ἡμεῖς οὖτε οἴδαμεν ούτε ηκούσαμέν ποτε τὰ τοιαυτα, οὐδὲ οἱ διδάσκαλοι ἡμῶν ἐδίδαξαν περί τούτων ντν δε όρωμεν ότι οι Γραικοί λέγουσιν όρθότερον ή ήμεις καὶ πάντες τὸν Έφέσου ἐθαύμαζον (Συρ. ἔν. ἀν.)· και ταύτα έλέγοντο και έγίνοντο, ώς λέγει ο Συρόπολος, ότε οι ήμέτεροι έστερούντο των άναγκαίων και οι μεν επίπρασκον, οι δε ένεχυρίαζον τὰ ίδια μέχρι καὶ αὐτῶν τῶν ἐνδυμάτων οὅπω τὰρ ἡν μνήμη του σιτηρεσίου παρά τοις υπεσχημένοις λιμπράς ποιείν ήμιτ τὰς ἐξόδους (ἔν. ἀν.). Οὕτω συνεκροτήθησαν δέκα τέσσαρες ἐν Φερράρα συνεδριάσεις, καθ' ας οί μέν Λατίνοι δια σοφισμάτων και νενουθευμένων γωρίων εζήτουν νὰ στηρίζωσι τὴν πλάνην αὐτῶν, ἐκ δὲ των ήμετέρων ο Μάρχος χυρίως δι' ίσχυρων και λογικών έπιχειρημάτων ἀπεδείχνυε τὸ ἄνομον καὶ ἀθέμιτον τῆς προσθήχης, διότι πολλοί έχ τῶν λοιπῶν οὐ μόνον ἐσιώπων ἢ συνηγόρουν τοῖς Λατίνοις, άλλα και κατειρωνεύοντο του ιερού άνδρος (Συρ. 5, 16. 17). Έπι τέλους τη 8 δεχεμβρίου χατά την δεχάτην πέμπτην συνεδρίασιν προτραπείς ύπο του αυτοχράτορος ο άληθως ευγενής την ψυχήν Μάρχος έλαδε και πάλιν τὸν κατὰ τῆς προσθήκης λόγον και μεταξύ ἄλλων είπε τοις Λατίνοις τουτο το συμβολον απαιτουμεν υμάς, ω φίλοι πατέρες, την καλην παρακαταθήκην των ήμετέρων πατέρων, των έν τη ημετέρα βασιλίδι πόλει συναθροισθέντων απόδοτε τοίνυν τουτο καθώς παρελάθετε . . . . οὐ δέχεται προσθήκην, οὐ δέχεται μείωσιν, κέκλεισται παρ' αὐτῶν καὶ ἐσφράγισται, και τούς τολμώντας τούτο καινοτομείν αποπέμπονται και τούς έτερος παρ' αὐτό ποιούντας εὐθύνας ὑπάγουσις. Μικρός ύμιτ ή γενομένη της λέξεως προσθήκη είναι δοκεί και όλιγος ό περί ταύτης λόγος; ούκουν καὶ έξαιρεθείσα μικρόν αν βλάψειεν η οὐδέτ, μαλλοτ δὲ ώφελήσει τὰ μέγιστα συτάψει γὰρ χριστιανούς Επαντας. 'Αλλά μέγα τὸ γεγονός καὶ πολύς ὁ περί τούτου λόγος; οὐκοῦν οὐδὲ ἡμεις άμαρτάνομεν πολύν ποιούμενοι τόν περί τούτου λόγον. Δι' οίκονομίαν τινά προσετέθη; δι' οἰκονοιιίαν ἀφαιρεθήτω πάλιν, Ίνα προσλάβησθε άδελφοὺς σπαρασσομένους καὶ τὴν ἀγάπην οὕτω περὶ πο.ίλοῦ ποιουμένους (Πρακτ. σελ. 94). Οἱ Λατίνοι βλέποντες ὅτι τὰ παρὰ τῶν τμετέρων κατὰ τῆς προσθήκης λεγόμενα ἦσαν ἰσχυρὰ καὶ ἀναντίρρητα, ήθελον νὰ μεταστήσωσι τὸ ζήτημα ἀπὸ τῆς προσθήκης εἰς αὐτὴν την δόξαν, έχοντες είς τοῦτο όμορωνοῦντας τὸν αὐτοκράτορα καί τινας των άνατολικών άλλ'οί πλεϊστοι των ήμετέρων άνθέσταντο λέγοντες, δτι οι Λατινοι όρωντες το κεφάλαιον τουτο ίσχυρον ον ύπερ ήμων καὶ μὴ ἔχοντες προσφόρους ἀπολογίας πρὸς τοῦτο, ἀποδέχονται έχβαλετ ήμας από τούτου, τὸ ίδιος συμφέρος πραγματευόμετοι. δεί οὖτ καὶ ἡμᾶς ἀττέχεσθαι τοῦ ἡμετέρου συμφέροττος καὶ μη παραιτήσασθαι την ημετέραι ίσχυν (6, 23). Έν τούτοις μετ' όλιγον ἀπεφασίσθη διὰ πλειοψηφίας ϊνα ἀπὸ τοῦ περὶ προσθήχης μεταδώσιν είς τὸ περί δόξης κεφάλαιον. ήδη όμως νέα τοὺς ήμετέρους . κατέλαδε λύπη, του αὐτοκράτορος ἀγγείλαντος αὐτοῖς, ὅτι ὁ πάπας άναγκάζεται νὰ μεταθέση τὴν σύνοδον εἰς Φλωρεντίαν, μέλλει δὲ νὰ παράσχη αὐτοῖς 12,000 φλωρίων καὶ βοήθειαν οἱ ἡμέτεροι δυσγεραίvovtes ent toutois Exerov. Dià il médilomer aneiletr exet; il rap år οὐδὲν είπομεν ώδε, ira είπωμεν αὐτὰ έκει; τι δύνανται οι Λιτίνοι ποιήσαι εν Φλωρεντία, ο οὐ δύνανται ώδε; ἄρά ἐστιν ἐλπὶς όπως έκβάλωσι την προσθήκην από του συμβόλου, η ήμας βούλονται πείσαι δέξασθαι αὐτὴν ἐν τῷ συμβόλω ἡμῶν; Ταῦτά εἰσιν άδύτατα ἐπ'άμφοτέροις τοις μέρεσι, διὸ οὐ πρέπει ἡμᾶς ἀπελθείτ άλλαχου (Πρακτ. σελ. 95) · καὶ όμως τὸ μὲν διὰ τῶν προτροπῶν καὶ έχλιπαρήσεων του αὐτοχράτορος, τὸ δὲ διὰ παραχωλύσεως πρὸς δραπέτευσιν και πρό πάντων ένεκα της παντελούς στερήσεως χρημάτων ήναγκάσθησαν να ενδώσωσι και ούτω τη 10 ιανουαρίου 1439 συνελθόντων εν χοινή συνεδριάσει άνεχηρύχθη επισήμως ή μετάδασις τζς συνόδου άπό Φερράρας είς Φλωρεντίαν, ούχι χυρίως διά τὸν λοιμόν, όστις κατά τὸν Συρόπουλον ἔπαυσε πρὸ δύο μηνῶν, ἀλλ' ἵνα διὰ τῶν

στερήσεων και ταλαιπωριών άναγκάσωσι τοὺς ήμετέρους νὰ ὑποκύ-ψωσι (7, 14).

3. Ούτω μετατεθείσης της συνόδου είς Φλωρεντίαν, τη 26φεδρουαρίου τη πέμπτη της δευτέρας έδδομάδος των νηστειών συνεκροτήθη ή πρώτη αυτής συνεδρίασις η ή δεκάτη έβδόμη, συμπεριλαμβανομένων και των εν Φερράρα, εν ή μετά λόγους τινάς άμειφθέντας μεταξύ του βασιλέως και του καρδιναλίου Ἰουλιανού, τρξαντο διάφοροι συζητήσεις άνωρελείς, τὰς όποίας διεδέχοντο έτεραι άνωρελέστεραι περί έχπορεύσεως του άγίου Πνεύματος. Μετά τὴν συνεδρίασιν ταύτην έγένοντο καὶ έτεραι, καθ' ἀπάσας δὲ ταύτας οἰ Λατίνοι και μάλιστα ο φιλόσορος Ίωάννης διά σοριστειών και παρερμηνευομένων γωρίων των Πατέρων έζήτουν να υποστηρίζωσι την δόξαν της λατινικής Ἐκκλησίας: άλλ' ὁ άτρόμητος της 'Ορθοδοξίας προασπιστής Μάρχος δι' άκαταγωνίστων ἐπιχειρημάτων ἀνέτρεπε τὰ ύπο του Ίωάννου λεγόμενα (πρόλ. Πρακτ. σελ. 100) επί τέλους δ της Έρέσου Ιεράρχης κατά την είκοστην τρίτην συνεδρίασιν έπιστήσας την προσογήν των Λατίνων είς αύτό το όγδοον άρθρον του συμβόλου της πίστεως είπεν, ένταθθα τον σκοπον των άγιων πατέρων θεωρητέον έστιν... μονονουχὶ γὰρ ἡ σύνοδός φητιν ότι συντέτακται τῷ Πατρὶ καὶ τῷ Υίῷ τὸ Πιεθμα τὸ άγιον, ὡς ἐκ τοθ Πατρός έκπορευόμενον, Πιτρί δε και Γιφ συμπροσκυνούμενον και συνδοξαζόμενον, τουτέστιν όμότιμον τε καὶ όμοούσιον εὶ δὲ καὶ έξ άμφοιν αυτό έκπορευόμενον ήδει, τίνος ένεκεν μεμνημένη καί άμφοτέρων, οὐ πρότερον μέν είτεν έκ Πατρός και Υίου έκπορευόμετος, ΰ ιτερος δὲ ἐπήγαςε, σὺς αὐτοίς συμπροσκυγούμετος καὶ συνδυξαζόμενον; τουτο γὰρ ἀκόλουθον ην, εί γε την τοιαύτην είγε δόξαν και τουτο ποιείν ειώθαμεν έν τη χρήσει του λύγου, όταν τι πρός δύο τινά άναφέρωμεν καὶ μάλιστα όταν την αίτιαν έγειν έξ αὐτῶν λέγωμεν, πρότερον έκθέμενοι καὶ ἄμφω τὰ αἴτια, τότε καὶ τὸ κοινὸν ἐπάζωιεν ὕστερον (Πρακτ. σελ. 163). Έν τῷ μεταξὺ τοῦ φιλοσόρου Ἰωάννου διακηρύξαντος ὅτι ἡ λατινική Έχχλησία οὐ δοξάζει δύο άρχάς, οὐδὲ δύο αἰτίας (Πρακτ. σελ. 169), οἱ ἡμέτεροι ἐχάρησαν ἐπὶ τούτω καὶ ἐπὶ τοιαύτη ὁμολογία (EKKA. INTOPIA, TOM. B'.)

προέτειναν ϊνα γένηται ή Ένωσις· άλλὰ παρ:μβάντος τοῦ πάπα καί του μαγίστρου της 'Ρόδου (ίδ. 'Αλήθ. Οίκουμ. Έκκλ. σελ. 396) τὰ πράγματα μετεδλήθησαν, οἱ δὲ Λατίνοι πάλιν διὰ χωρίων τῶν Πατέρων εζήτουν τὴν σύστασιν τῆς χαχοδοζίας αὐτῶν ἐπὶ τέλους ὁ αὐτοχράτωρ βλέπων εἰς μάτην διαδεγομένας τὰς συζητήσεις διέταξε τὸν Ἐρέτου καὶ Ἡρακλείας νὰ μὴ παρίστανται πλέον ἐν τἤ συνόδω, ήθελε γάρ τρόπον ένώσεως εύρειν και ου φιλονεικίας λόγους (Πρακτ. σελ. 171), έχων δὲ ὑπὲρ ἐαυτοῦ τὸν Νικαίας Βησσαρίωνα, τὸν Ῥωσσίας Ἰσίδωρον καὶ τὸν πνευματικὸν αὐτοῦ Γρηγόριον, μετὰ τὸ τέλος τῶν δημοσίων συνεδριάσεων προσεκάλει τοὺς ἡμετέρους ἐν τῷ χελλίῳ τοῦ πατριάρχου καὶ προσεπάθει νὰ πείση αὐτοὺς ὑπὲρ τῆς ένώσεως, έν ταϊς συνελεύσεσι ταύταις οι μέν λατινόρρονες διϊσχυρίζοντο ότι ή ένωσις είναι συμφέρουσα, ότι μάλιστα και αύτοι οι άνατολικοί πατέρες διδάσκουσι τὴν καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ ἐκπόρευσιν, οἱ δὲ όρθόδοξοι και μάλιστα ο Εύγενικός Μάρκος, ἀπέκρουεν αύτούς, διό και ἐξυβρίζετο βαναύσως ( $\Sigma$ υρ.  $9,\,6$ ) $\cdot$  μετὰ πολλὰς ματαίας συζητήσεις τὸ περὶ ἐνώσεως ζήτημα ἐτέθη τέλος εἰς ψηφορορίαν, ἀλλ' οἱ μὴ στέρξαντες ήσαν πλείους. μάτην τότε οι έπιποθούντες την ένωτιν παρεκάλουν τὸν Μάρχον νὰ συγκαταδή μικρόν ἐκείνος ἀπήντα, οὐ συγγωρεί συγκατάβασις είς τὰ της πίστεως προύτάθη και δευτέρα ψηφοφορία, άλλὰ καὶ ἐνταῦθα οἱ ψηφίσαντες κατὰ τῆς ἐνώσεως ἡσαν δέκα έπτα, δέκα δὲ μόνον οἱ ὑπέρι τέλος τὸ μὲν δι' ὑποσχέσεων, τὸ δὲ δι' ἀπειλῶν καὶ γευμάτων πολυτελῶν κατέπεισαν ὁ αὐτοκράτωρ καί οί περί αὐτὸν λατιν:ζοντες τοὺς ἀνατολικοὺς εἰς τὴν παραδογὴν του και έκ του Υίου, και τη 2 ιουνίου πρώτος ο πατριάρχης ανέγνω ἔγγραφον τὴν ἐαυτοῦ γνώμην, ἐν ἡ ταὐτίζων τὸ ἐκ τοῦ Υἰοῦ τῷ δί' Υιού παρεδέχετο τὴν καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ ἐκπόρευσιν τοῦ ἀγίου Πνεύματος, συνφδά δὲ τούτω καὶ οἱ λοιποὶ ἀρχιερεῖς ἐγνωμοδότησαν ἀποδεχόμενοι την λατινικήν δόξαν και την ένωσιν. 'Αλλ' έναντίον της λειποταζίας ταύτης διεμαρτυρήθησαν ο στερρός της ορθοδοζίας στύλοι Μάρχος, δ Ήραχλείας, δ Μονεμβασίας, δ Άγγιαλου, δ Τραπεζούντος, οι ήγούμενοι τῶν μονῶν καὶ οι ἐκκλησιαστικὰ ὀρρίκια φέροντες άρχοντες, οίτινες τελευταίοι μάλιστα καὶ ἀπεκλείσθησαν της

ψηφοφορίας ὑπὸ τοῦ βασιλέως, ἐνῷ οἱ βασιλικοὶ ἄρχοντες μέγρι καὶ τοῦ κατωτάτου ἐψηφοφόρησαν· ἐπίσης δὲν ὑπέγραψαν τὴν ἕνωσιν καὶ ὁ Δεσπότης Δημήτριος φυγών εἰς Βενετίαν μετὰ τοῦ Γεμιστοῦ  $\Sigma$  τοὶ Σχολαρίου, καὶ οἱ ἐπίσκοποι  $\Sigma$ ουσδάλης καὶ Ἰδηρίας ( $\Sigma$ υρ. 9, 1—12).

4. Τούτων οΰτω γενομένων ο αὐτοκράτωρ μετὰ χαρᾶς ἀνήγγειλε τῷ πάπα ὅτι οἱ ἀνατολιχοὶ παρεδέξαντο τὸ χαὶ ἐχ τοῦ Υἰοῦ, ἀλλὰ μετ' έκπλήξεως Ελαβεν ώς ἀπάντησιν ότι πρός ἀποτερμάτισιν τζς συνόδου ἀνάγκη νὰ διορθωθῶσι καὶ ἕτεραί τινες διαφοραί, αὐται δ' ἡσαν αί περλ άζύριων, καθαρτηρίου πυρός καὶ της έξουσίας τοῦ πάπα. 'Ο αὐτοκράτωρ καὶ ὁ πατριάρχης δυσγεράναντες ἐπὶ τούτοις μετεμέλοντο διὰ τὴν συγκατάδασιν αὐτῶν, ὅτε τῆ 10 ἰουνίου 1439 ἀποθνήσκει ὁ πατριάρχης, είς τὸν ὁποῖον ψευδόμενοι οἱ παπικοὶ ἀποδίδουσιν ομολογίαν πίστεως, εν ή ἀπεδέχετο δήθεν το ρωμαϊκόν πρωτεΐον. Μετά τὸν θάνατον τοῦ πατριάρχου οἱ Λατίνοι ἐπισπεύδοντες την ένωτιν μετέβαινον παρά τῷ αὐτοχράτορι, ὅττις καίτοι πως ἐγένετο επιφυλακτικώτερος και επέμεινεν ίνα οι ήμετεροι διατηρήσωσι τὸ σύμδολον ἄθικτον καὶ τὴν περὶ άγικσμοῦ τῶν δώρων θεωρίαν τῆς Έκκλησίας, ούθεν ήττον ενέδωκε μετά τῶν λατινορρόνων εἰς τὴν παραδοχήν των τεσσάρων άρθρων δηλ. της έκπορεύσεως του άγιου Πνεύματος και έκ του Υίου, των άζύμων, του καθαρτηρίου καί τοῦ παπικοῦ πρωτείου καὶ οὕτως ἀπερασίσθη νὰ συνταγθή ὁ ὁρος της ένωσεως, άρου και πάλιν μετά μεγάλης δυσκολίας ένέδωκαν οί Λατίνοι, ὅπως ἐκτὸς τοῦ ὀνόματος τοῦ πάπα ἐπὶ κεραλής αὐτοῦ τεθή καί τό, συναινέσει τοῦ αὐτοκράτορος, τῶν πατριαρχῶν καί τῶν λοιπών παριστανόντων την άνατολικην Έκκλησιαν. Ούτως δ όρος συνταχθείς ύπό τινος λατίνου μοναχού 'Αμβροσίου καὶ μετενεχθείς είς το έλληνικον ύπο του Βησσαρίωνος ύπεγράφη ύπο των ήμε. τέρων τη 5 ιουλίου 1439, των μέν είς ίδια τέλη ἀποδλεπόντων, τῶν δὲ ἀνάγχη πιεζομένων (πρέλ. Συρ. 10, 1—8 καὶ Πρακτ. σελ. 171-232). 'Αλλά καίτοι οἱ πλεῖστοι τῶν ἡμετέρων ὑπέγραψαν, . άντέστη όμως και αύθις ο άδάμας κατά τὴν καρτερίαν και σταθερότητα Μάρχος, τοσούτο δὲ χύρος είχεν ἡ ὑπογραφή αὐτου, ώστε

μαθών τουτο ο πάπας άνερώνησε, λοιπον εποιήσαμεν οὐδεν (Συρ. 10,9)· ἐκτὸς τοῦ ἰεροῦ Ἐρέσου καὶ ἄλλοι δὲν ὑπέγραψαν, ὡς ὁ  $\Sigma$ ταυρουπόλεως, Λακεδαιμονίας, Ίδηρίας καὶ ὁ νομοφύλαξ της Μ. Έκκλησίας Ίωάννης ὁ Εὐγενικός. 'Ακολούθως ἐτελέσθη λειτουργία παρόντων καὶ τῶν ἡμετέρων καὶ ἀνεγνώσθη ὁ ὅρος ἐλληνιστὶ καὶ λατινιστί, μετά τοῦτο δὲ ἀπαιτήσας ὁ αὐτοκράτωρ ίνα καὶ οἱ ἡμέτεροι τελέσωσι λειτουργίαν καὶ τῶν Λατίνων ἀρνηθέντων, οὐτος καίτοι άργα άνερώνησεν, ημείς έθαρρουμεν διορθώσαι πολλά σφάλματα των Λατίνων, νθν δε όρω ότι έκεινοι οι καινοτομήσαντες και άμαρτόττες είς πολλά βούλονται διορθούν ήμας (Συρ. 10, 10-11). ' Λλλά του πάπα μὴ ἀποδαλόντος ὅλως τὰς ἀξιώσεις αὐτου καὶ προτείναντος μετ' όλίγον τῷ αὐτοχράτορι τὴν ἄρσιν τῶν διαζυγίων, τὴν έκλογήν πατριάρχου καὶ τὴν τιμωρίαν τοῦ Μάρκου, ὁ αὐτοκράτωρ έξέρυγε μέν τὰ δύο πρῶτα, ὅτον δ'εἰς τὸ τρίτον προτκαλέτας παρ'αὐτῷ τὸν ἱερὸν ἄνδρα ἀπέστειλε πρὸς τὸν πάπαν. Ὁ Μάρκος ἐμφανισθεὶς ἐνώπιον αύτου και καθήσας μηδενός διατάξαντος, μεταξύ άλλων άπήντησε μετά παρρησίας είς τάς ἀπειλάς του πάπα αἰ σύνοδοι, είπε, κατεδικάζον τούς μη πειθυμένους τη Έκκλησία, άλλ' εἰς δόξαν τικά έναντίαν αὐτης ένισταμένους καὶ ταύτην κηρύττοντας καλ ύπερ αὐτης άγωνιζομένους... έγω δε ού πηρύττω ίδιαν μου δόξαν, οὐδέ τι ἐκαινοτόμησα, οὐδ' ὑπὲρ ἀλλοτρίου τινὸς δόγματος καὶ νόθου ενίσταμαι, άλλ' είς την άκραιφνη δόξαν τηρώ έμαυτόν, ην παρέλαβε και κατέχει η Έκκλητία άπ' αύτου του Σωτήρος Χριστού και ές δεύρο, ην και ή φωμαϊκή άγια Έκκλησισε πρό του σχισματος κατείχε μετά της ήμετέρας άγιας Έκκλησίας της ανατολικής...εί ταύτης τοίνυν αντιποιουμαι και έξ αυτης παρεχχλιται οὐ βούλομαι, πῶς αν καταχριθείην δίκην, ην οξ αιρετικοί κατεδικάζοντο; τις αν ύγιως και εύσειως φρονών τοιουτόν τι ποιήσει κατ' έμου; δεί γαρ πρώτον την δόξαν, ην δοξάζω κατακριναι εί δε αυτη ευσεβής και όρθοδοξος όμολογειται, πως έγω καταδίκης άξιος; (Συρ. 10, 15). Ούτως ο της Έρεσου Ιεράργης, ώς άλλη τις δίστομος των νόθων και μοχθηρών ζιζανίων μάχαιρα, καταβαλών και τὴν άξίωσιν ταύτην του πάπα ἀπήλθεν ἀκατάκριτος, κατακρίνας ὅμως πάντας τοὺς ὑπογράψαντας τὴν ἔνωσιν. Ἐπὶ τέλους ὁ αὐτοκράτωρ ἀποστείλας τοὺς πλείους τῶν ἀρχιερέων εἰς Βενετίαν καὶ κρατήσας παρ' ἐαυτῷ πρὸς ἀσφάλειαν τὸν Ἐρέσου, λαδών δὲ κατὰ τὴν τελευταίαν τῆς ἀναχωρήσεως στιγμὴν τὸ ἀπὸ πέντε καὶ ἡμίσεος μηνῶν ὁρειλόμενον σιτηρέσιον, ἀνεχώρησε καὶ οὐτος εἰς Βενετίαν, ὅθεν μετὰ ἐνὸς καὶ ἡμίσεος ἔτους ματαίαν ἀποδημίαν, ἐπιδιδασθεὶς μετὰ πάντων τῶν ἡμετέρων πενιχρῶς καὶ ἀδόξως ἐπὶ φορτηγῶν πλοίων, ἀρίκετο εἰς βασιλεύουσαν τῆ 1 φεδρουαρίου 1440, οὐδὲν ἔτερον ἀποκομίζων ἀπὸ τοῦ πάπα εἰμὴ τὸν πλήρη κινδύνων τῆς ἐνώσεως ὅρον (Συρ. 10, 16, 11, 10).

# § 150.

# ΤΑ ΜΕΤΑ ΤΗΝ ΕΝ ΦΛΩΡΕΝΤΙΑ: ΨΕΥΔΟΣΥΝΟΔΟΝ· ΠΤΩΣΙΣ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΉΣ ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΙΑΣ (1453).

- Πρόλ. Συροπούλου βιόλ. 11 καὶ 12. Αλήθειαν Οίκουμ. Έκκλ. σελ. 419. Δοσιθέου Δωδεκάδιολ. βιόλ. 10 καὶ τόμους Χαρᾶς, ᾿Αγάπης καὶ Καταλαλιᾶς. Κωνσταντίνου Οἰκονόμου, τὰ Σωζόμενα τόμ. 1, ᾿Αθήν. 1862. Α. Δημητρ. Ε΄. ἀν. σελ. 155. Schröckh Ε΄ν. ἀν. σελ. 411. Kurtz Ε΄ν. ἀν. σελ. 71. Παπαρρηγοπούλου ίστορ. τοῦ ελλ. ἔθνους τόμ. 5, σελ. 411. Mordtmann άλωσιν Κωνσταντινουπόλεως. Voigt in Sybels hist. Zeitschrift Band 3 κτλ.
- 1. Έχ της μέγρι τουδε έξιστορήσεως της εν Φλωρεντία συνόδου εύχολον είναι νὰ συμπεράνη τις καὶ τὰ ἀποτελέσματα αὐτης σύνοδος συγχροτηθείσα ἐπὶ σχοποῖς ἰδιοτελέσι, ἐν ἡ δὲν ὑπηρχεν ἐλευθερία λόγου, σύνοδος ἀποφασίσασα ὅλως ἐναντίον τῆ ἀγία Γραφῆ καὶ τῆ παραδόσει, τὰς ἀποφάσεις τῆς ὁποίας δὲν ὑπέγραψαν πάντες καὶ τῆς ὁποίας προηδρευε παπας ὑπὸ της λοιπης Δυσεως ἀποχηρυγθεὶς ὡς σιμωνιαχός, σχισματιχός, αἰρετιχός καὶ ἄσωτος, τοιαυτη συνοδος οὐδέποτε ἔμελλε νὰ ἐξασχηση κῦρος ἐν Ανατολῆ. διὰ τοῦτο ῆδη ἐν Βενετία αὐτοὶ οἱ ὑπογράψαντες τὸν ὅρον ἤλεγχον τὸν Κυζίκου Μητροφάνην, ὡς τολμήσαντα νὰ μνημονεύση τοῦ πάπα (Συρ. 11, 1), κατὰ δὲ τὸν πλοῦν πολλοὶ τῶν ἐν Κερχύρα καὶ Μεθώνη ὀρθοδόξων ἐκάλουν αὐτοὺς ἀνάνδρους λειποτάχτας (11, 6-7). ὅτε δὲ ἀφίχοντο εἰς Κωνσταντινούπολιν, ἐρωτώμενοι ὑπὸ τῶν χατοίχων πῶς τὰ ὑμέτερα, πῶς τὰ τῆς συνόδου, εἰ ἄρα ἐτύχομεν τὴν νικώσαν, αὐτοὶ

έχεινοι άπεχρίνοντο πεπράχαμεν την πίστιν ήμων, άντη. Μάξαμεν τη ἀσεβεία την εὐσέβειαν ... η δεξιά αΰτη ὑπέγραψε, κοπείτ » ή γ. Ιῶτσα ώμο. Ιόγησεν, ἐκριζούσθω (Δούκα σελ. 215). Οὕτω λοιπὸν πάντες σχεδὸν ἐν Κωνσταντινουπόλει κλήρος καὶ λαὸς ἀπεδιοπομπούντο την ένωσιν, πολλοί δὲ καὶ τὸ μνημόσυνον ἔτι τοῦ αύτοχράτορος ἀπεσιώπων. Ὁ αὐτοχράτωρ ἐπὶ τρεῖς μῆνας μηδεμίαν προσοχήν δούς είς τὰ γινόμενα διὰ τὸν θάνατον της δεσποίνης, ἀπεφάσισε τέλος να πληρώτη τὸν χηρεύοντα πατριαρχικόν θρόνον ή πατριαρχία κατά πρώτον προσηνέχθη είς τὸν Έρέσου Μάρκον, άλλὰ τούτου ἀρνηθέντος, ἡ σύνοδος ἐξέλεξε τρεῖς ὑποψηρίους, ἐν οἰς τὸν Ήρακλείας καὶ Τραπεζούντος· άλλὰ καὶ οὐτοι ἡρνήθησαν, μάλιστα ό Ήρακλείας Αντώνιος έμφανισθείς είς τὴν σύνοδον παρρησία άπεκήρυξε τὰ γενόμενα εἰπών τοις τοῦ συνειδότος βαλλόμενος κέντροις ήνιώμην έκτοτε καί ώς ύπὸ μεγίστου φορτίου πιεζόμενος έδυσχέραιτον καὶ ἐζήτουν πῶς ἄν ἀποσεισαίμην αὐτό νον οὖν εὐχαριστω τῷ Θεῷ ὅτι ἡξίωσέ με ίδειτ ὑμᾶς συτηγμέτους καὶ είπειτ άπερ ήβουλόμητ καὶ ἐτώπιοτ ύμῶτ τὸ ἄχθος ἀποτιτάξασθαι· ήδη τοιγαρούν λέγω ότι αποβάλλομαι και αποστέργω, μαλ-.lor δὲ οὐδὲ ἔστερξα τὴν ἕνωσιν καὶ τὸν ὅρον καὶ τὰ ἐν αὐτῷ, ὡς απώδοντα τη άργαια παραδύσει της άγιας καθολικής Έκκλησίας, παρέχω δ' έμαυτὸν τῆ Έκκ Ιη τία ὑπεύθυνον, ὡς ὑπογράψαντα, οὐ οὐκ ἐξῆν (Συρ. 12, 1-2) οὕτως ὁ θρόνος ἐδόθη τῷ Μητροφάνη Κυζίχου, ἀποδεχομένω τὴν ἔνωσιν καὶ ὑποσχεθέντι ὅτι θἐε έφαρμόση αὐτήν άλλὰ τὴν ἐκλογὴν αὐτοῦ τοσοῦτον δυσμενῶς ἤκουσαν οι ορθόδοξοι, ώστε κατά την προδολην αυτού, δεξόθεν έχοντος και τὸν λατίνον πατριάργην, οι μεν άηδῶς ἐδέγοντο τὴν εὐλογίαν αὐτοῦ, οι δὲ καὶ ἔστρεφον αὐτῷ τὰ νῶτα (12, 5), ἀκολούθως δὲ πολλοί τῶν ἀρχιερέων δὲν συνελειτούργησαν αὐτῷ: αὐτὸ τοῦτο συνέδη καὶ κατὰ τὴν ἐρρτὴν τῆς Πεντηκοστῆς, ὅ:ε Μάρκος ὁ Ἐρέσου καἐ ό Ήρακλείας 'Αντώνιος φοθούμενοι μή ύποχρεωθώσιν ύπό του αύτοκράτορος ἀπέδρασαν είς τὰς ἐπαρχίας αὐτῶν, πολλοί δὲ ἐκ τῶν ἀρχόντων τῆς Μ. Ἐκκλησίας παρητήθησαν τοῦ ἀξιώματος αὐτῶν (12, 6-7). Έν τούτοις ὁ αὐτοκράτωρ καὶ οἱ περὶ αὐτὸν ἐνωτικοὶ παντοιοτρόπως έσπούδαζον να έφαρμόσωσε την ένωσεν, έπε κεφαλής έχοντες Βησσαρίωνα τὸν Νίκαίας, ὅστις ἐπὶ τέλους ἀπογνοὺς κατέρυγεν είς Ίταλίαν και γενόμενος καρδινάλιος και ἐπίσκοπος Τουσκούλων μιχροῦ δεῖν ἀνήρχετο δὶς ἐπὶ τὸν παπικόν θρόνον († 1472) · ἀλλὰ καὶ οι ημέτεροι δεν εχάθευδον, αλλ'άντενήργουν σπουδαίως ήδη το 1443 συνεχροτήθη εν Ίεροσολύμοις σύνοδος, τόν τε Μητροράνην χαθελούσα και την έν Φλωρεντία ένωτιν, ώς έναγη άποκηρύξασα άλλά και αί λοιπαὶ ὀρθόδοξοι Ἐκκλησίαι ἀπεκήρυξαν αὐτήν, ὡς ἡ ἐν Τραπεζοῦντι, 'Ρωσσία, Μολδοδλαγία, Σεοβία και Ίδηρία, ώς και δύο μικραί τῶν όρθοδόξων σύνοδοι έν Κωνσταντινουπόλει έπὶ τέλους ὁ Μητροφάνης μή δυνηθείς νὰ ἐπιτύχη τοῦ λατινισμοῦ τῆς ἡμετέρας Ἐκκλησίας ἀποθνήσκει τὸ 1443, ἀντ' αὐτοῦ δ' ἀνέρχεται ἐπὶ τὸν πατριαρχικὸν θρόνον δ γνωττός ήμιν πρωτοσύγκελλος Γρηγ όριος ό της Μαμμης έπιλεγόμενος έπὶ τοῦ πατριάργου τούτου ὁ πάπας μαθών τὰ ἐν 'Ανατολή ἀποτελέσματα τής ένώσεως, ἀπέστειλεν εἰς Κωνσταντινούπολιν πρεσδείαν, ήτις ώς άναφέρει ὁ Χαλκοκονδύλης (βιδλ. 6, σελ. 296) ήλθεν είς διάλεξιν πρὸς Μάρχον τὸν Ἐρέσου καὶ Γεννάδιον τὸν Σχολάριον καὶ μηδὲν κατορθώσασα ἀπηλθεν ἄπρακτος.

2. Έν τούτοις Ἰωάννης ὁ Παλαιολόγος, ἀποστὰς περὶ τὰ τέλη τοῦ βίου αὐτοῦ τῆς ψευδοῦς ἐνώτεως ἀπέθανε τὸ 1449, ἀντ' αὐτοῦ δ' ἀνέδη τὸν βυζαντινὸν θρόνον ὁ ἀδελφὸς αὐτοῦ Κωνσταντίνος ὁ 1Β΄, μονάρχης γενναῖος καὶ ἄξιος κρείσσονος ἐποχῆς. Ἐπὶ τούτου τὸ 1450 συνεκροτήθη ἐν τῷ ναῷ τῆς άγίας Σορίας μεγάλη τῶν ὀρθοδόξων σύνοδος, ἢτις καθελοῦσα τὸν πατριάρχην Γρηγόριον καὶ ἀντ' αὐτοῦ ἀνακηρύζασα τὸν εὐτεδή καὶ ὀθόδοξον 'Λθιινώσιον τὸν Β΄ κατεδικασεν ἄμα καὶ τὸν ἐν Φλωρεντία ψευδοσυλλογον, ὡς ἀπατηλὸν καὶ βίαιον καὶ καθήψατο τῆς λατινικῆς Ἐκκλησίας ἐπὶ διαρόροις κεφαλαίοις. 'Αλλ' ἐνῷ ταῦτα ἐν Κωνσταντινουπόλει ἐγίνοντο ἐπὶ τοῦ θρόνου τῶν 'Οσμάνων ἀναδαίνει τὸ 1451 Μωάμιεθ ὁ Β΄, νέος τὴν ἡλικίαν, συνετός, θαρραλέος καὶ ἐπίμονος ἐν ταῖς βουλαῖς αὐτοῦ · ὁ Κωνσταντῖνος κατανοῶν τὸν ἐκ μέρους τοῦ ἰσχυροῦ αὐτοῦ ἀντιπάλου κίνδυνον, οὐδαμόθεν δ' ἐλπίζων βοήθειαν στρέρει τὰ δμματα πρὸς τὸν πάπαν Νικόλαον τὸν Ε΄ ὑποσχόμενος τὴν τελείωσιν τῆς ἐν Φλω-

ρεντία συνόδου, τὸ μνημόσυνον αὐτοῦ ἐπ' ἐχχλησίας καὶ τὴν ἀποχατάστασιν του πατριάρχου Γρηγορίου. Οϋτως είχον τὰ πράγματα, ὅτε οί μέν Τουρχοι καθ' έκάστην ίσχυρῶς παρεσκευάζοντο είς τὴν πολιορχίαν τζς πόλεως, οι δὲ ἡμέτεροι ἐχτὸς ἀσημάντου βοηθείας τῶν Ένετων και Γενουηνσίων πανταχου άπέτυχον, μόλις δὲ τὸν νοέμδριον του 1452 άρίχετο είς Κωνσταντινούπολιν έχ μέρους του πάπα μετά βοηθείας 200 άνδρῶν ὁ ήδη καρδινάλιος Ίτίδωρος ὁ Ῥωτσίας. Έν τη μονη του Παντοκράτορος έμόναζε τότε Γεννάδιος ό Σχολάριος, όστις βλέπων τὴν τεχταινομένην ἔνωτιν προσχολλῷ εἰς τὴν θύραν τοῦ κελλίου αὐτοῦ γραμμάτιον, ἐν ιμ ἤλεγχε τοὺς συμπολίτας αὐτοῦ, χωριζομένους ἀπό του Θεου ἐν περιστάσει, καθ' ἢν μόνον πρὸς αὐτὸν έδει νὰ καταφύγωσιν άλλ' ὁ αὐτοκράτωρ καὶ οἱ περὶ αὐτὸν διαπραγματεύονται μετά του Ίσιδώρου τὴν ένωσιν, στέργουσιν εἰς τὴν ἐν τῆ άγια Σορία πανδημον άναγνωσιν του όρου και τη 12 δεκεμβρίου του ίδιου έτους τελεσθείσης λειτουργίας ύπό τε Έλλήνων και Λατίνων μνημονεύονται τὰ ὀνόματα τοῦ πάπα καὶ τοῦ πρώην πατριάρχου Γρηγορίου. Ὁ Γεννάδιος μὴ δυνάμενος ἄλλως νὰ ἀντενεργήση καὶ πάλιν έλέγχει τούς έν Κωνσταντινουπόλει έπὶ τοῖς γινομένοις, οί δὲ άνθενωτικοί μή συναινούντες τη ένώσει, την Λατίνων, κραυγάζουτι, ούτε βοήθειαν ούτε την ένωσιν χρήζομεν απέστω αφ' ήμων ή των άζυιμτων λατιεία τοσαύτη δ' άντιπίθεια έχυρίευε τὰς ψυγάς των ορθοδόξων, ώστε ουδέ είς τον ναον της του Θεού Σορίας μετέδαινον ΐνα μή μιανθώσι, ούτε θυμίαμα καὶ προσφοράν προσέφερον, καὶ ταῦτα οὐχὶ μόνον ὁ λαός, ἀλλὰ καὶ πολλοὶ τῶν ἰσχυρῶν μάλιστα Δούκας ο Νοταράς άνεβοα, κρειτιότερον έστιν ίδειν έν μέση τή πόλει φακιύλιον βασιλετον Τούρκων ή καλύπτραν λατινικήν. Έν τούτοις τῆ 5 ἀπριλίου 1453 ὁ στρατὸς του Μωάμεθ πολιορχεί την Κωνσταντινούπολιν, τη δέ 29 μαίου πίπτει αυτη και το 1461 καὶ ἡ Τραπεζους, ούτω δὲ τίθεται τέρμα εἰς τὰς πρὸς Ενωσιν τῶν δύο Έκκλησιῶν ἀποπείρας.

### ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Β'.

#### AIPEZEIZ KAI ZXIZMATA.

## § 151.

### Η ΑΙΡΕΣΙΣ ΤΩΝ ΒΟΓΟΜΙΛΩΝ (ΙΒ' αἰών).

Πρόλ. Εὐθυμίου Ζυγαδηνοῦ Πανοπλία, Δογματ. Τίτλ. 27 παρὰ Migne τόμ. 130 καὶ Στυλιτευτικά τόμ. 131. — "Αννης Κομνηνῆς "Αλεξιάδα 15 παρὰ Migne τόμ. 131.—Ζωναρᾶν βιόλ. 18 σελ. 305 — καὶ κανόνα εἰς τὴν Θεοτόκον παρὰ Migne 131.—Τοllii, Insignia itinerarii Italici, παρὰ Gallandi τόμ. 14 σελ. 293.—Schröckh K-G. τόμ. 29 σελ. 462.—Neander, τόμ. 8 σελ. 338.— Kurtz ἔν. ἀν. σελ 87.—Engelhardt, Kir hangeschichtliche Abhandlungen Erl. 1832 κτλ.

1. Κατά τὴν δευτέραν δεκαετηρίδα του ΙΒ΄ αἰῶνος διεδόθη ἐν Κωνσταντινουπόλει αξρεσίς τις έχ Βουλγαρίας, πολλάς ποιούσα τάς κατακτήσεις καὶ μάλιστα μεταξύ τῶν γυναικῶν οἱ ὁπαδοὶ τῆς αἰρέσεως ταύτης ἐκτὸς τοῦ βουλγαρικοῦ ὀνόματος Βογόμιλοι (=ό θεόφιλος η δ έπισπώμενος τον έλεον του Θεου) έχαλουντο ύπο των όρθοδόξων και Εύγτται και Μασσαλιανοί, έν σγέσει πρός τούς Εύγίτας του ΙΑ΄ αίωνος, πρός δέ και Φυυνδαγιάται, ένεκα θύλακός τινος (funda), δν συνήθως έφερον, ένφ οἱ ἴδιοι ἐχάλουν ἐχυτούς Χριστοπο-Αίτας. 'Ο αὐτοχράτωρ 'Αλέξιος ὁ Κομνηνός ἀχούσας περί τῆς αίρέσεως ταύτης και συλλαβών τινας των όπαδων αύτης ήρεύνησε τά κατ' αὐτήν· συλλαδών δὲ καὶ τὸν ἀργηγὸν αὐττς Βασιλειον μοναγὸν ἡ ἰατρόν, κατεσκληκότα τὸ πρόσωπον, τὴν ὑπήνην ψιλόν, εβιιήκη την ηλικίαν και πολυτροπώτατον μεταχειρίσασθαι την ἀσέβειαν προσεπάθει διὰ της διαλεκτικής τέχνης νὰ ἀποκαλύψη τὴν διδασχαλίαν αὐτοῦ, άλλ' ἀποτυχών τούτου προσεποιήθη ὅτι ἐπιθυμεῖ νὰ μυηθή τὰ μυστήρια της αιρέσεως και διὰ τοῦτο περιεποιείτο αύτὸν και καθίστα όμοτράπεζον· ούτως έμπεσών ο αίρεσιάργης είς τὴν παγίδα ἀνέπτυξε τῷ αὐτοχράτορι τὴν διδασχαλίαν αὐτοῦ, ὅτε αίφνης καταπεσόντος παραπετάσματός τινος εύρέθη ένώπιον της συνόδου, προχαθημένου τοῦ πατριάργου Νικολάου καὶ τῆς συγκλήτου. Ο Βασίλειος μή άρνούμενος την διδασχαλίαν αύτου διεχήρυζεν ότι

είναι έτοιμος μυρίους να ύποστη θανάτους, έντευθεν αύτός τε καί πολλοὶ τῶν ὀπαδῶν αὐτοῦ ἐρρίφθηταν εἰς τὰς φυλαχάς. Μετ' ὀλίγον ὁ αὐτοκράτωρ συνέλαβε καὶ πολλούς ἄλλους, ὡς καὶ τούς δώδεκα τοῦ αίρεσιάρχου μαθητάς· ἐπειδή όμως πολλοί ἐβεβαίωταν ὅτι είναι ὀρθόδοξοι, πρὸς ἀπόδειξιν τούτου ὁ Αλέξιος, γινώσκων ἄλλως τὴν ὑπόχρισιν τῶν Βογομίλων καὶ τὴν ἀποστροσὴν αὐτῶν πρὸς τὸ σημεῖον του σταυρού, διαχηρύττει ότι χαταδιχάζει πάντας είς θάνατον καί δτι οι μέν βουλόμενοι νὰ ἀποθάνωσιν ὡς ὀρθόδοξοι δέον νὰ προσέλθωσιν είς τὴν πυράν τὴν φέρουσαν σταυρόν, οί δὲ μὴ πρὸς τὴν ἐτέραν. άληθῶς τοῦτο ἐγένετο καὶ οὕτως ἀπαλλαγέντων τῶν ὀρθοδόξων, οί αίρετικοί παρεδόθησαν είς τὰς φυλακάς. ἐνταῦθα μεταδαίνων ὁ αὐτοκράτωρ άνεδιδασκεν αὐτούς τὴν ὁρθοδοξίαν, πολλοὶ δὲ τῶν Βογομίλων μετέδαλογ ορόνημα καὶ ἀπελύθησαν, άλλ' ὁ αίρεσ:άρχης ἐπέμενεν είς τὴν χακοδοζίαν αὐτοῦ, διὰ τοῦτο ἐπὶ τέλους ὁ 'Αλέξιος κατεδίκασεν αὐτὸν εἰς τὸν διὰ πυρὸς θάνατον τὸ 1119. Έν τούτοις διὰ του θανάτου του Βασιλείου ή αίρεσις ποσώς δεν περιεστάλη, διότι πολλοί τῶν Βογομίλων, ὡς ἀναρέρει "Αννα ἡ Κομνηνὴ ὑπὸ τὸν μοναγικὸν μανδύαν καὶ τὸ κουκεύλιον διέδιδον τὴν θολεράν αὐτῶν διδασκαλίαν, τῷ χωδίω τὸν .Ιύχον ὑποχρύπτοντις (Ζυγ. 27, 24) καίτοι δὲ ή αίρεσις ύρίστατο μέγρι του πατριάργου Γερμανού του  $\Gamma'$  († 1239), έν τούτοις ή Βουλγαρία ξμεινε πάντοτε ή χυρία αὐτῆς έστία, ὅθεν μετωχετεύθη και είς τὴν Δύσιν.

2. Ἡ αἴρεσις τῶν Βογομίλων συγγενής οὖσα τῆ τῶν Εὐχιτῶν (§ 77, 2), ὡς θεμελιώδη δογματικήν βάσιν εἶγε τὸν δυασμόν, ἐκπροσωπούμενον ἐν τοῖς δυσὶν υἰοῖς τοῦ Θεοῦ, τῷ Σαταναὴ ἐ καὶ τῷ Χριστῷ. Κατὰ τὸν Ζυγαθηνὸν οἱ Βογομιλοι σαβελλιανίζοντες ἀπεδιδον εἰς τὸν Θεὸν Πατέρα καὶ τὰ ὀνόματα τοῦ Γίοῦ καὶ τοῦ Πνεύματος, οἴτινες δίκην ἀκτίνων ἐξέλαμψαν ἐκ τῶν μηνίγγων αὐσοῦ καὶ μετὰ ταῦτα ἀναλυθήσονται εἰς αὐτόν, ὅστις κατασταθήσεται αὐθις μονοπρόσωπος. Ὁ Θεὸς εἶναι μὲν ἀσώματος, ἀλλὰ καὶ ἀνθρωπόμορρος (Πανοπλ. Δογμ. Τίτλ. 27, 2, 3—1)· κατ' ἀρχὰς ἐγέννησε τὸν πρωτότοκον αὐτοῦ υἰὸν τὸν Σαταναή ἐ, ἐν δεξιᾳ τοῦ θρόνου αὐτοῦ καθημενον, ἀλλὰ τοῦτον μεθυσθέντα ὑπὸ τῆς δόξης ταύτης καὶ μελεσικον, ἀλλὰ τοῦτον μεθυσθέντα ὑπὸ τῆς δόξης ταύτης καὶ μελεσικον, ἀλλὰ τοῦτον μεθυσθέντα ὑπὸ τῆς δόξης ταύτης καὶ μελεσικον και ἐκρονος ἐντον ἐκρονος ἀπο ἐκρονος ἀκρονος ἐκρονος ἐκρο

τήσαντα κατά του πατρός ἐπανάστασιν, οὐτος καταρρίπτει ἐπὶ τῆς γής μετά πολλῶν ἀγγέλων. ὁ Σαταναήλ ὅμως μὴ ἀποδαλών ὅλως την θείαν αύτου δύναμιν (τό ηλ του όνόματος αύτου) δημιουργεί μετά των ίδιων άγγελων τὸν όρατὸν τοῦτον οὐρανὸν καὶ τὴν γτιν καὶ ἀκολούθως λαδών χοῦν ἀπὸ τῆς γῆς πλάττει τὸ σῶμα τοῦ ᾿Αδάμ $\cdot$  ὁ Σαταναήλ ήθέλησε νὰ ζωοποιήση αὐτὸν καὶ διὰ τοῦτο κατέδαλεν άπάσας αὐτοῦ τὰς δυνάμεις, ἀλλ' εἰς μάτην, διότι τὸ ἐμπνευσθὲν έκεινο πνευμα κατέρρευσε διά του μεγάλου δακτύλου του ποδός του Αδάμ και έγένετο όφις. έντευθεν άπογνούς παρακαλεί τον πατέρα ίνα ζωοποιήση τον άνθρωπον, ἐπὶ τῆ συνθήκη ὅπως μέρος τῶν ἀνθρώπων πληρώση τους ουρανίους χώρους των απορριφθέντων αγγέλων. ούτως ο 'Αδάμ έγένετο είς ψυχὴν ζῶσαν, μετ' αὐτὸν δὲ καὶ ἡ Εὐαάλλ' δ Σαταναήλ μετανοήσας διά την είς τον Θεον δοθείσαν υπόσχεσιν εἰσέρχεται εἰς τὸν ὄριν, ἀπατᾳ τὴν Εὐαν καὶ γεννᾳ ἐξ αὐτῆς τὸν Κάτι και την άδελρην αυτου Καλωμενά. άλλα και ό Αδάμ ζηλοτυπήσας γεννά έχ της Εύας τὸν "Αβε.ί, .φονευθέντα ύπὸ τοῦ Κάϊν (ἔν. άν. 27, 6. 7). Έν τούτος και οι δαίμονες φθονήσαντες την τύχην των υίων του 'Αδάμ, γεννώσιν έχ των θυγατέρων των άνθρώπων τούς γίγαντας, ἐπειδή ὅμως οὐτοι ἐπαναστατοῦσι κατὰ τοῦ Σατανεήλ, ούτος ἐπάγει κατ' αὐτῶν τὸν κατακλυσμὸν καὶ καταστρέφει, σώζει δὲ μόνον τὸν Νῶε καὶ τὴν οἰκογένειαν αὐτοῦ (27, 9). ἔκτοτε ὁ Σαταναηλ άνενογλήτως έχυβέρνησε τούς έχ του Νώε χαταγομένους, έξηπάτησεν όμως αὐτούς πολυτρόπως καὶ ἐτυράννησεν, ὡς διὰ τοῦ Μωϋσέως καὶ τοῦ ἐπὶ Σινᾶ νόμου (27, 10). Τέλος ὁ πατήρ εὐσπλαγγνισθείς τὸ ὑπὸ τοῦ Σατανατλλ τυραννούμενον γένος τῶν ἀνθρώπων, 5500 μετά την δημιουργίαν αὐτῶν γεννᾶ κατ' ἀπόρροιαν δεύτερον νίὸν η λόγον, τὸν Ἰησοῦν Χριστόν, ὅστις μόνον ὅμοιον τῷ ἡμετέρω έγων σώμα είσεργεται διά του δεξιου ώτος τζς παρθένου και έξερχεται καὶ ἀναλαδών τὸ ἔργον τῆς ἀπολυτρώσεως τῶν ἀνθρώπων ἐπὶ τέλους σταυρούται κατά δόκησιν. μετά τὴν άναστασιν αὐτού συλλαμβάνει τὸν Σαταναήλ, ἀρα:ρεῖ ἀπ' αὐτοῦ τὴν θείαν δύναμιν, καθίστησιν άπλως Σατανάν και περιβαλών κλοιώ παχεί και βαρεί άνέρχεται πρός του πατέρα και κάθεται ξέκ δεξιών αὐτου (27, 8) άλλα

τὸ ἔργον τοῦ Χριστοῦ συμπληροῖ τὸ ἄγιον. Πνεῦμα, τὸ παρὰ τοῦ πατρὸς ἀπορρέον καὶ ἐνοικοῦν ἐν ταῖς ψυχαῖς τῶν πιστῶν, μετὰ ταθτα δὲ ὅ,τε υίὸς καὶ τὸ πνεθμα ἀναλύονται εἰς τὸν πατέρα καὶ οὕτω γίνεται πάλιν μονοπρόσωπος. - Καθώς ή θεωρητική ούτω και ή πρακτική διδασκαλία των Βογομίλων έστηρίζετο έπὶ άρχαιοτέρων αίρέσεων. έκτὸς τῶν προφητῶν καὶ ἀποστόλων καὶ τῶν ἐν ταῖς γενεαλογίαις του Ματθαίου και Λουκά άναφερομένων άπεδοκίμαζον τούς λοιπούς άγιους της Έχχλησίας, έχ δὲ τῶν αὐτοχρατόρων, ὡς τοιούτους άνεγνώριζον τούς είχονομάχους. ἐπίσης ἀπέχρουον τὰς ἰερὰς είχόνας, τὸ σημεΐον τοῦ σταυροῦ καὶ τὰ Ιερά λείψανα, τὰ δὲ δι' αὐτῶν τελούμενα θαύματα ήτιολόγουν ώς τελούμενα ύπο των δαιμόνων (27, 11-18). Όμοιως ἀπορρίπτοντες τὸ ἐν τη ἐκκλησία τελούμενον βάπτισμα, παρεδέχοντο δήθεν πνευματικόν βάπτισμα, συνιστάμενον είς τὴν διὰ μετανοίας καὶ άγνείας δοχιμασίαν τοῦ προσερχομένου, είς τὴν ἐπ' αὐτοῦ ἐπίθεσιν τοῦ κατὰ Ἰωάννην εὐαγγελίου καὶ εἰς εὐγαριστηρίους υμνους (27, 16) · . όνομάζοντες δὲ καὶ τὴν θείαν εὐχαριστίαν θυσίαν δαιμόνων, ώς άρτον έθεώρουν το τέταρτον αίτημα της χυριακής προσευχής καὶ ώς οίνον τὴν ἐν τῷ Εὐαγγελίφ διαθήκην (Λουκ. 22, 21 καὶ Ζυγ. 27, 17) ἐπίσης ἀπέρριπτον καὶ τὰς προσευχὰς τῆς Έκκλησίας ἀποδεχόμενοι μόνον τὴν κυριακήν, ἢν ἔλεγον ἐπτάκις τῆς τμέρας καὶ πεντάκις της νυκτός. 'Αλλ' ένῷ τοσεῦτο δυσμενεῖς έδείχνυντο πρός τὰ μυστήρια καὶ τὰς τελετὰς τῆς Ἐχχλησίας, ἐπέτεινον Εμως την ἄσχησιν καὶ τὰς νηστείας, νηστεύοντες δευτέραν, τετράδα καὶ παρασκευήν, καίτοι ἐπιλανθανόμενοι της παραγγελίας ή. σθιον ως ελέφαντες, δσάκις προσεκαλούντο είς ξένην τράπεζαν (27, 25). ἐν γένει δὲ μετ' εὐχολίας ἐπετηδεύοντο τὴν καθ' ὑπόχρισιν καί προσποίησιν συμμόρφωσιν πρός τὰ τζς Έκκλησίας καὶ τοῦτο ίνα άποφεύγωσι τοὺς καθ' ἐαυτῶν διωγμούς (27, 20. 21). Τέλος ἀπορρίπτοντες τὰ βιδλία τῆς Π. Δ. ἀπεδέχοντο τὰ τῆς Καινῆς, ἐν μεγάλη ύπολήψει έχοντες τὸ κατὰ Ἰωάννην Εὐαγγέλιον έκτὸς τούτων μετεχειρίζοντο και άποκρυφα, ώς τουτο δηλουται έκ των κατ' αὐτων σωζομένων άναθεματισμών (πρόλ. Tollii έν. άν. και Jean Besnoit, Histoire des Albigois τόμ. 1).

3. 'Ανωτέρω παρετηρησαμεν ότι πρός τοις Βογομίλοις και έτεροι μηδέν χυρίως χοινόν πρός αὐτούς έχοντες χατεδιχάζοντο ὑπό ττς Έχκλησίας τοιούτοι άναφέρονται δύο μοναχοί Κωνσταντίνος ὁ Χρυσόμαλλος καὶ ὁ Νήρων. Περὶ τοῦ πρώτου γινώσκομεν ὅτι διεκρίνετο διά την παιδείαν αύτου και άρετην και ότι συνέταξε διάρορα συγγράμματα, τὰ δποΐα ἐπὶ πατριάρχου Λέοντος τοῦ Στυππή 1140 κατεδίκασεν ή Έκκλητία. Καίτοι ή σύνοδος αΰτη τίθησι τὰ συγγράμματα του Χρυσομάλλου έν σχέσει πρός την διδασκαλίαν τῶν Βογομίλων, έχ του κατ' αύτου όμως συνοδιχού σημειώματος χρίνοντες συμπεραίνομεν μάλλον ότι ό μοναχός ούτος έχυλίετο είς μυστιχήν τινα τάσιν, σχοπούσαν την μεταρρύθμισιν του διεφθαρμένου δήθεν βίου της Έχχλησίας: ή βάσις της διδασχαλίας του Χρυσομάλλου ήν ότι πρὸς σωτηρίαν του άνθρώπου άνάγκη νὰ συμβή ἐν αὐτῷ ἀναστοιχείωσίς τις, περιττά δ' όλως το βάπτισμα, τά λοιπά μυστήρια, τά άγαθὰ ἔργα καὶ ἡ ἀνάγνωσις τῶν Γραφῶν· ἡ ἀναστοιχείωσις αὕτη έπισυμβαίνει διὰ τῆς πίστεως, ὅτε ὁ τοιούτος νοερώς δέχεται αἰσθησιν του θείου πνεύματος, όπερ φυσικώς και άνωδύνως ένεργει τὸ άγαθὸν καὶ ἀκίνητον ποιεί πρὸς τὸ κακόν ἐπίσης ἐδίδασκεν οὐτος ότι ὁ ἀληθής χριστιανὸς δύο ἔχει ψυχάς, τὴν μὲν ἀrαμάρτητοr, τὴν δὲ άμαρτητικήν: ἡ διδασκαλία του Χρυσομάλλου φαίνεται ὅτι διεδόθη παρά πολλοίς, πάντες δ' οἱ ὁπαδοὶ αὐτής ἀπετέλουν πνευματικόν τινα σύνδεσμον ἐπὶ κεφαλης ἔχοντες τοὺς ἐπισκευαστάς. ἡ είς τὴν αίρεσιν αὐτῶν εἰσαγωγὴ ἐγίνετο διὰ τῆς τελεσιουργήσεως καὶ τῆς τῶν χειρων επιθέσεως των επιστημόνων, οίκονόμων της μυστικής χάριτος και δια της είσαγομένης κατηχήσεώς τε και μυήσεως, μύρων τε χρίσεως (πρόλ. Υάλλ. και Ποτλή τόμ. 5, σελ. 76.— Neander τόμ. 8, σελ. 350 και Kurtz σελ. 113). "Οσον δ' άφορᾶ είς τον Νήρωνα, ούτος καίπερ παιδείας της έγχυκλίου καὶ μαθημάτων οὐδὲ μέχρι πε/ρας ἐλθών (Ἰωάν. Κίνναμ. βιδλ. 2, σελ. 64) ἐπέδιδεν δμως τοῖς ἰεροῖς λόγοις καὶ διακρινέμενος διὰ τὰς ἀρετὰς αὐτου πρὸς πολλούς τῶν ἐπισκόπων τῆς Καππαδοκίας ἐτέλει εἰς σχέσεις ούτος εν πολλαϊς συνόδοις επί πατριάρχου Μιχαήλ του 'Οξείτου κατεδικάσθη ώς Βογόμιλος, καίτοι έκτος της αποδιδομένης αὐτῷ

διδασκαλίας ότι τὸν Ἑβραίων ἀπροσεποιείτο θεὸν δὲν φαίνεται τοιοῦτος, διότι οἱ μόνον βάπτισμα ἀπεδέχετο, δι΄ οἱ ἐβαπτίζοντο οἱ εἰς αὐτὸν προσερχόμενοι, ἀλλὰ καὶ τὸ σημεῖον τοῦ σταυροῦ. Ὁ Νήφων κατεδικάσθη εἰς ἰσόδιον εἰρκτήν, ὁ πατριάρχης ὅμως Κοσμᾶς οἱ μόνον τῆς καθαιρέσεως αὐτὸν ἔλυσε, ἀλλὰ καὶ ὁμοτράπεζον εἰχε καὶ τὰς ἀρετὰς ἐξεθείαζεν ἐντεῦθέν τινες συνεδούλευον τῷ πατριάρχη νὰ ἀποστῆ τῆς μετὰ τοιούτου λύκου συναναστρορῆς, ἐκεῖνον δὲ μὴ ἀποδεχόμενον ταῦτα κατεδίκασεν ἡ σύνοδος καὶ καθείλε τοῦ θρόνου (Κιννάμου 2, 10 πρδλ. καὶ Ῥαλλ. καὶ Ποτλῆ 5 σελ. 88 καὶ 307 καὶ τοὺς ἐκεῖ σημειουμένους ἰστορικούς).

# § 152.

### ΘΕΟΛΟΓΙΚΑΙ ΕΡΙΔΕΣ ΤΗΣ ΙΒ' ΕΚΑΤΟΝΤΑΕΤΗΡΙΔΟΣ.

1. Έρόσον αι κατά την εποχην ταύτην θεολογικαί ξριδες δέν είγον ως άντιχείμενον αὐτῶν τὰς τότε άναφαινομένας αίρετικὰς δοξασίας, περιεστρέφοντο περί διάφορα χριστο.λογικά ζητήματα, καί τουτο ού μόνον διότι καὶ μετὰ τὴν ἐν Χαλκηδόνι Δ΄ οἰκουμενικὴν σύνοδον διετηρήθησαν τάσεις τινές πρός τον μονοφυσιτισμόν, ύποθαλπόμεναι ύπὸ τῶν ᾿Αρμενίων καὶ τῶν λοιπῶν μονοφυσιτῶν, ἀλλὰ καὶ διότι άφορμήν παρείχον πολλάκις πολλοί τῶν αὐτοκρατόρων, οἴτινες ώς άναφέρει Νικήτας ὁ Χωνιάτης μὴ άρχούμενοι είς τὸ ἄρχειν καὶ γρυσοφορείν, ήθελον να φαίνωνται καὶ σοφοί ώς ὁ Σολομών καὶ δογματισταί θειότατοι καί κανόνες των κανόνων εὐθέστεροι καί άπλως θείων καὶ ἀνθρωπίνων πραγμάτων ἀπροσφαλείς γνώμονες (βιδλ. 7, 5.—Ι. Κιννάμου 6, 2 και Παγ. 6, 31). "Ενεκα τούτων έγεννήθησαν διάφοροι συζητήσεις ου μικρόν ταράξασαι την Έχκλησίαν. Ούτω π. χ. ἐπὶ 'Αλεξίου τοῦ Κομτηνοῦ (1081-1118) ό σοφὸς τῆς Νικαίας μητροπολίτης Εὐυτράτιος, πιθανῶς ἐν ἀντιθέσει πρός τὸν μονοφυσιτισμόν διἴσχυρίζετο ὅτι ἡ ἀνθρωπίνη τοῦ Χριστοῦ φύσις ώς κτιστή ελάτρευε καὶ λατρεύει τῷ πατρί· καὶ πρότερον, Ελεγε, καὶ τὖτ τῷ πατρὶ λατρεύειτ τοῦ Κυρίου τὸ πρόσλημμα· ἀλλά την θεωρίαν ταύτην ήναγκάσθη να άνακαλέση και να παραδεχθή δτι ύψώθη τὸ πρόσλημμα ἀπ' αὐτης της προσλήψεως . . . καὶ το-

σουτον ώστε πως ταὐτὸν τῷ κτίσαντι (Tafel, Annae Comnenae supplementa historiam eccl. graec. saec. 11. 11 xal Νικήτα Χων. Θησαυρ. όρθ. πίστ. βιδλ. 23 παρά Migne τόμ. 139, σελ. 136). Έν τούτοις μοναχός τις Νετλος εξώχειλεν είς προφανή μονοφυσιτισμόν, διότι άγνοῶν τὴν καθ' ὑπόστασιν ένωσιν τῶν δύο ἐν Χριστῷ φύσεων καὶ τὸν τρόπον τῆς θεώσεως τοῦ προσλήμματος ἔλεγεν ότι τοῦτο φύσει έθεώθη ο αὐτοχράτωρ Αλέξιος μὴ δυνηθείς νὰ έπαναγάγη αὐτὸν εἰς τὴν εὐθείαν παρέδωκεν εἰς τὴν ἐνδημοῦσαν σύνοδον, ήτις καθυπέδαλεν αὐτὸν τῷ ἀναθέματι ("Ανν. Κομν. 'Αλεξ. 10). Έτέρα συζήτησις έγεννήθη ἐπὶ Μανουὴλ τοῦ Κομνηνοῦ (1143— 1180) έχ του έν τη λειτουργία λεγομένου, σύ εί ό προσφέρων καί ό προσφερόμενος έγεννήθη δηλ. τὸ ζήτημα αν ὁ Χριστὸς τὴν ἐπὶ τοῦ σταυροῦ θυσίαν προσήνεγκε τῷ Πατρὶ μόνον καὶ τῷ ἀγίω Πνεύματι ή και έαυτῷ· πολλοί τῶν θεολόγων, ἐν οίς και ὁ ὑποψήφιος 'Αντιογείας Σωτήρι γος ο Παντεύγενος φοβούμενοι μή ο Χριστός διαιρεθή είς δύο πρόσωπα διϊσχυρίζοντο το πρώτον, ο αύτοκράτωρ όμως καί έτεροι διετείνοντο τον σεσαρχωμένον θεον προσφέρειν τε όμου καλ προσφέρεσθαι έπι τούτω συνεκροτήθη το 1156 σύνοδος έν Κωνσταντινουπόλει, ήτις θεσπίσασα, καὶ κατ' άρχην έπὶ τοῦ δεσποτιχού πάθους τὸν θεάνθρωπον Λόγον τὸ σωτήριον θεμα προσεγεγκείν ιῷ πατρί τε καὶ ἐαυτῷ ὡς θεῷ καὶ τῷ πγευματι... καί τον ωσαύτως τὰς ἀναιμάκτους θυσίας τῆ παντελείω καὶ τε- $Aειοποιφ <math>T_{\mathbf{r}}$ ιάδι προσάγεσ $\theta$ αι, τοὺς ἐναντιουμένους τῆ ἀποφάσει αύτης τῶ ἀναθέματι παρέδωκε (Νικητ. Χων βιδλ. 7, 5 καὶ Θησαυρ. εν. άν. σελ. 137.-Tafel, εν. άν. σελ. 14 καὶ Αγγέλου Μαΐου Spicilegium Romanum 10, 1).

σιν τοῦ Χριστοῦ, ἀλλ' ένεκα τῆς προσωπικῆς τῶν δύο φύσεων ἐνώσεως είς όλον τὸν θεάνθρωπον. Ετεροι όμως ἀνέτερον τὸ χωρίον είς τὴν θεότητα του Χριστου, δν έθεώρουν κατώτερον του πατρός, ώς αίτίου καὶ γεννήσαντος τὸν Λόγον, Ετεροι δὲ εἰς τὴν θεότητα μέν, οὐχ άπλως όμως και κατ' ούσιαν, άλλα δια την έν τω ένανθρωπησαι άκραν κένωσιν και ταπείνωσιν και έτεροι είς την άνθρωπότητα. Έντεϋθεν σφοδραί συζητήσεις καί έριδες, μέχρις οὐ τὸ 1166 συνεχλήθη ή ἐν Κωνσταντινουπόλει ἐνδημοῦσα σύνοδος, ήτις λαδοῦσα ύπ' δψιν τοὺς πατέρας της Έχχλησία χωρίς να αποδάλη τας γνώμας αὐτῶν ἐπεχύρωσε τὴν γνώμην τοῦ αὐτοχράτορος. ἤδη πάντες οἱ ἀνθιστάμενοι έτιμωρήθησαν, έξεδόθη μάλιστα, ώς λέγεται καί βασιλικόν διάταγμα άπειλουν θάνατον κατά των έναντιουμένων ή συνοδική ἀπόφασις χαραχθεϊσα ἐπὶ πλακὸς ἀντρτήθη ἐν τῆ ἀγία Σορία (Ι. Κινν. 6, 2.—Νικήτ. Χ. 7, 5 και θησαυρ. σελ. 212. — 'Αγγέλου Matou nova Collectio 4, 1 και Έκκλ. Αλήθειαν έτ. Δ΄ φύλλ. 32. 33. 41. --"Ετ. Ε' φύλλ. 5.6) --Περί τὰ τέλη τῆς βασιλείας αὐτοῦ ὁ αὐτὸς Μανουήλ προύχαλεσε και ετέραν Εριδα. Έν τῷ κατηγητικῷ δηλ. πυκτίφ της Μ. Έκκλησίας διά τούς έκ των Σαρακηνών προσεργομένους υπτρχεν άναθεματισμός τις, διά του όποίου δεν προσεβάλλετο χυρίως ὁ Θεός, άλλ' ή περί αὐτοῦ ίδέα τῶν Σαραχηνῶν, διότι ἡ ἐν αὐτῷ ἀπαντῶσα λέξις ὁ.ἰόσφυρος, ἀνάλογοι τῆς ὁποίας παρὰ βυζαντινοϊς είναι αι λέξεις μουνάξ, σφυρόπηχτος χαι όλόβολος, ουδέν άλλο σημαίνει είμη τὸ συμπαγές, τὸ ἐσφυρηλατημένον, τὸ στρογγύλον και πανταχόθεν ταὐτόν, άπεδίδετο έπομένως τῷ Θεῷ τῶν Σαρακηνών κατ' άντιθεσιν τη περί θεου έννοια των Χριστιανών καί έδηλουτο έντευθεν το μονοπρόσωπον αυτου απέναντι του τριαθιποτ, ώς τουτο έξάγεται καὶ έκ του άμέσως έπομένου, ος οὐκ ἐγέννησεν οὐδὲ ἐγεννήθη· ἀλλ' ὁ Μανουὴλ ἄλλως ἐκλαμβάνων τὸ πρᾶγμα συνεχάλεσε τὸν πατρ:άρχην χαὶ τοὺς ἀρχιερεῖς χαὶ προέτεινε τὴν εξάλειψιν του άναθεματισμού, τούτων δε άρνουμένων συνεκάλεσεν αύτους είς σύνοδον είς τὰ κατὰ Δάμαλιν παλάτια τὰ λεγόμενα Σχουτάριον ένταϋθα ὁ άντιπρόσωπος αὐτοῦ Θεόδωρος ὁ Ματζούκης παρουσίασε δύο έγγραρα του αυτοχράτορος, εν μεν τῷ πρώτῳ

τῶν ὁποίων ἀπήτει καὶ αὐθις τὴν ἐξαλειψιν τοῦ ἀναθεματισμοῦ, ἐν δὲ τῷ δευτέρῳ ἔλεγεν, ἀγτώμωτ ἄτ εἴητ καὶ ἀλόγιστος, εἰ μὴ πολλοστὸν ἀντιδοίην μέρος τῷ ἐμῷ βασιλευτῆ καὶ βασιλεί τῶν ὅλων θεῷ, ὡν ἐκείθεν κρειττόνως ἔσχηκα, πᾶσαν σπουδὴν εἰσενεγκὼν ὡδε τοῦτον μὴ ἀναθέματι καθυποδάλλεσθαι, ἀληθινὸν ὅντα θεόν ἀλλ' ἡ σύνοδος καὶ πάλιν ἀντέστη, μάλιστα ὁ Θεσσαλονίκης Εὐστάθιος μετὰ τοσαύτης παρρησίας ἐλάλησεν, ὥστε ἐκίνησε τὴν δυσμένειαν τοῦ Μανουήλ· ἐπὶ τέλους ἡ σύνοδος καταστείλασα τὴν ὀργὴν τοῦ αὐτοκράτορος, ἐνέδωκεν εἰς τὴν μεταδολὴν τοῦ ἀναθεματισμοῦ (πρδλ. Νικήτ. Χων. 7, 1.—Εὐθυμ. Ζυγαδ. Πανοπλ. τίτλ. 24.—Gieseler K-G. Β΄ 2 σελ. 669. — Neander K-G. 8 σελ. 316 καὶ Gass, Gennadios und Pletho σελ. 140).

# § 153.

#### ΑΙΡΕΤΙΚΑΙ ΤΑΣΕΙΣ ΤΗΣ ΙΒ' ΚΑΙ ΙΕ' ΕΚΑΤΟΝΤΑΕΤΗΡΙΛΟΣ.

1. Καὶ μεθ' όλην τὴν ἐν τῆ Ἐκκλησία ἐπικρατοῦσαν ἐμμονὴν εἰς τάς άρχαιας παραδόσεις και την διδασκαλίαν τῶν Πατέρων, ἡ ἐπὶ της έποχης των Κομνηνών άναρριπισθείσα σπουδή των κλασικών παρέσυρέ τινας είς διαφόρους έθνικας καὶ αίρετικας τάσεις. 'Ως άναφέρει Νικόλαος ὁ Μεθώνης πολλοί τῶν χριστιανῶν, ἐπειδή καὶ τῆς έξω παιδείας μετέσχον ήπου καὶ ἀκροθιγῶς ήψαντο, ἐπίπροσθεν των οίκειων έτιθεντο τὰ άλλότρια . . . όθεν αὐτοίς καὶ τὰ πολλά προσκόπτειν συνέβαινε καὶ της όρθης έκτρέπεσθαι πίστεως καὶ ταις σεσοφισμέναις πειθανάγχαις απαγομένοις είς βλασφημιών αιρέσεις υπολισθαίτειτ ('Ανάπτυξις θεολογ. στοιχειώσεως Πρόκλου, έν άρχη). Τοιαύτης άποπλανήσεως παράδειγμα άναφέρουσιν ήμιν Νικήτας ὁ Χωνιάτης (Tafel, Supplementa ad Annae Comn. hist. σελ. 2) και 'Αννα ή Κομνηνή ('Αλεξ. 5) 'Ιωάννην τινά 'Ιταλόν, δστις καίτοι έχώλαινε περί τὴν γραμματικήν καί τοῦ ἡητοριχοῦ νέχταρος ἄγευστος ἡν, ἡρμήνευεν ὅμως ἐν Κωνσταντινουπόλει τὰ συγγράμματα του Άριστοτέλους, του Πλάτωνος και των νεοπλατωνιχών πρός τον Ίταλον τούτον συνέρρεον πολλοί, άλλ' ούτε ύγιές τι έμανθανον, ούτε αχριδές, αλλ' απεναντίας διεστρέφοντο τὸν νοῦν καὶ

(EKKA. IETOPIA, TOM. B'.)

τῶν χριστιανικῶν ἀληθειῶν ἐξέκλινον, καθόσον ὁ διδάσκαλος αὐτῶν παρεδέχετο την περί μετεμψυχώσεως θεωρίαν, ηρνείτο τον είς τὰς ίεράς είκόνας σεδασμόν καὶ ἄλλα κακοφρόνως ἐφθέγγετο, μάλιστά τινας καὶ εἰς ἀνταρσίας ἐκίνει. Ὁ αὐτοκράτωρ Αλέξιος μαθών ταῦτα παραδίδωσι τὸν Ἰταλὸν εἰς τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ Ἰσαάχιον τὸν Σεδαστοχράτορα καὶ οὐτος τῷ πατριάρχη Εὐστρατίω τῷ Γαριδᾶ, ἀλλ' ὁ πατριάρχης μιχρού δείν ἀπεδέχετο τὰς θεωρίας τοῦ Ίταλοῦ, ὅτε ὁ λαὸς μαθών τούτο συρρέει είς τὴν ἀγίαν Σορίαν, ἔνθα θὰ ἐρόνευεν αὐτόν, ἐὰν μὴ κατέφευγεν είς τὸν ὄροφον τοῦ ναοῦ. καίτοι δὲ λέγεται ὅτι ὁ Ἰταλὸς μετ' όλίγον ἀπέδαλε τὰς πλάνας αὐτοῦ, ὑπῆρχον ὅμως ἔτι ὁπαδοὶ αὐτου, ώς τις  $\Sigma$ ερβίλας, όστις τοσούτον ένεθουσία ύπερ του έθνισμου, ώςτε ξρριψεν έαυτὸν είς τὴν θάλασσαν, ἀναδοῶν δέξαι με Πόσειδον.— Όμοια πρός τον έθνισμόν τάσις άνεφάνη και κατά την ΙΕ΄ έκατονταετηρίδα. Κατά τὴν ἐποχὴν δηλ. ἐχείνην ἐν τῇ μεταξὺ Ηλατωνισμοῦ χαὶ Αριστοτελισμού έριδι Γεώργιος ὁ Γεμιστὸς ἐν τῆ κατὰ τοῦ Σταγειρίτου καταφορά αύτου και τη πρός τον Πλάτωνα άγάπη τοσούτον κατέπεσεν είς τὰς ἐθνικὰς θεωρίας, ώστε οὐ μόνον τὸ ὄνομα αὐτοῦ είς Πλήθωνα μετεποίησεν, άλλα και παρά Κόσμφ τῷ Μεδίκφ έν Φλωρεντία διδάσκων την φιλοσοφίαν έξεφράσθη ότι ο κόσμος όμολογήσει ποτέ μίαν θρησκείαν, αθτη δέ έστιν οθτε ή χριστιανική ούτε ή μωαμεθανική, άλλά τρίτη τις συγγενής τη άρχαία έλληνική. Και άληθως ο Πλήθων τὰς ιδέας ταύτας κατέστρωσεν έν τῷ περί Νόμων συγγράμματι αύτου, έν φ άνατρέπων την είς τὸν τριαδικόν Θεόν πίστιν συνίστα την είς τούς ούρανίους, ταρταρίους καί χθονίους θεούς, παρεδέχετο τὴν μετεμψύχωτιν καὶ τὴν εἰμαρμένην, ἐπέτρεπε τοῖς ἀνδράσι τὴν πολυγαμίαν, ἐλοιδόρει καὶ ἔψεγε πᾶν χριστιανικόν και έπέτασσε θάνατον κατά τῶν ἀνθισταμένων εἰς τὴν διδασκαλίαν αύτου. Εύτυχῶς αἱ θεωρίαι του Πλήθωνος δὲν εὐρον όπαδούς, το μέν διὰ το παιδαριῶδες αὐτῶν, το δὲ διὰ τὰς τότε περιστάσεις, άλλως τε ούτε ο Πλήθων έζησε πολύ μετά τὴν συγγραφὴν των Νόμων, ούτε τὸ σύγγραμμα τοῦτο διεδόθη, παραδοθέν ὑπὸ Γενναδίου του Σχολαρίου είς το πύρ (πρόλ. Γεννάδ. Σχολ. παρά Migne τόμ.160, σελ. 633.957 και 793.—Boisin èv Memoires de l'Académie des Inscriptions τόμ. 2 σελ. 725.—Brunet de Presle et Alexandre Blanchet, Grèce σελ. 320 καὶ Gass, Gennadios und Pletho σελ. 37).

2. Πιθανώς μετά της έθνικης τάσεως του ΙΒ΄ αίωνος συνεδέοντο και έντεϋθεν έξηρτώντο αίρετικαί τινες τάσεις τών  $\theta$ rητοψυχιτών, χριστολυτών και παρερμηνευτών. Κατά Νικήταν τον Χωνιάτην οί μέν πρώτοι έδιδασχον ότι ή άνθρωπίνη ψυχή συγγενής τη τών ζώων συγκαταστρέφεται τῷ σώματι, οί δὲ χριστολύται διετείνοντο δτι ό Χριστός καταλιπών τὸ ἔμψυχον αὐτοῦ σῶμα ἐπὶ τῆς γῆς, άνελήφθη είς οὐρανούς μετὰ της θεότητος μόνον· τέλος δὲ οἱ παρερμηνευταί έπιπολαίως έξηγούντες καί πρός τον ίδιον σκοπόν αίγμαλωτίζοντες διάφορα χωρία της Παλαιάς και Κ. Διαθήκης ἐπεκύρουν ούτω τὰς αἰρετικὰς αὐτῶν δοξασίας (Θησαυρ. όρθ. πίστ. παρὰ Migne τόμ. 139 βιδλ. 4, 40. 41. 43). Έναντίον τῶν ἀποπλανήσεων τούτων, είς &ς περιέπιπτον πολλοί τῶν περί τὰ συγγράμματα τῶν ἀργαίων ἀσγολουμένων έξανέστησαν τινες καὶ δή μοναγοί, πόλεμον χηρύττοντες χατά πάσης γνώσεως και ἐπιστήμης, ὡς ἀπαγούσης ἀπὸ τῆς εἰς σωτηρίαν όδου. τοὺς τοιούτους ὁ Xωνιάτης ὀνομάζει γνωσιμάχους (4, 39). Ο αὐτὸς τοῖς αἰρετιχοῖς τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ καταλέγει καὶ τοὺς ἐθνόφρονας, οἵτινες κατὰ τὰ ἄλλα συμφωνούντες τοις όρθοδόξοις ήσχολούντο περί έθνικας δεισιδαιμονίας, απεδέγοντο τούς γενεθλιακούς άστέρας και την είμαρμένην, παρετήρουν τὰς ημέρας, τούς μήνας, τὰ ἔτη καὶ τούς καιρούς καὶ μετεχειρίζοντο μαντείας και γρησμούς, οιωνισμούς και κληδωνισμούς, τερατείας και έπωδάς και τὰ τοιαύτα (4, 42). Τέλος ἐπὶ τῆς ἐποχῆς Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ ἀνεφάνη καὶ εἰκονομαχική τις τάσις παρά τινι πρώην Χαλκηδόνος Λέυττι, όστις γράφων πρός τινα Νικόλαον έξ 'Αδριανουπόλεως έπολέμει τὴν προσχύνησιν τῶν ἱερῶν εἰκόνων τότε ὁ αὐτοχράτωρ συνεχάλεσε σύνοδον έν τοῖς παλατίοις τῶν Βλαχερνῶν, ἔνθα ἀναγνωσθέντα και επικυρωθέντα τον όρον της Ζ΄ οίκουμενικής συνόδου και δ ρηθείς Λέων συνωμολόγησεν αὐτὸν ώς ὁρθόδοξον καὶ ἀπεκήρυξε τὰς ίδιας ίδεας (ίδ. Σημείωμα της συνόδου παρά Migne τόμ. 127, σελ. 972).

# § 154.

### TO EXIEMA TON APPENIATON (1262-1312).

Πρόλ. Ίστορ Παχυμέρη καὶ Νικηφόρ. Γρηγορᾶ. — "Αρσενίου Διαθήκην παρὰ Migne τόμ. 140, σελ. 947. — Engelhardt, die Arsenianer und Hesychasten in Illgen's hist. theol. Zeitsch. 1838, 1. — Schröckh K G. τόμ. 29, σελ. 429.—καὶ Kurtz ἔν. ἀν. σελ. 103.

Έν τοῖς ἔμπροσθεν (δ. 147, 1) εἴδομεν ὅτι Θεόδωρος ὁ Λάσκαρις (1255-59) ἀποθνήσκων μεταξύ τῶν κηδεμόνων τοῦ ἀνηλίκου αὐτοῦ υίου Ίωάν του του Δ΄ η Καλοιωάν του άφηκε και τὸν πατριάρχην 'Αρσένιον, ἐχ τῶν παρὰ τὴν 'Απολλωνιάδα λίμνην ἀσχουμένων, ἄνδρα περιφανή τὴν ἀρετὴν ἀλλ' ἀπλοῦν τοὺς τρόπους (Νικηφ. Γρηγ. 3, 1). έπειδή όμως Μιχαήλ ό Παλαιολόγος (1259-1282) ένεκα τῶν περιστάσεων άναχηρυγθείς δεσπότης, μετ' όλίγον άνηγορεύθη και αύτοκράτωρ εν Μαγνησία, ο Άρσενιος φοβούμενος μη επισυμβή κακόν τι τῷ νεαρῷ Ἰωάννη στέφει μέν τὸν Μιχαὴλ αὐτοχράτορα, λαμδάνει όμως παρ' αὐτοῦ ἔνορχον όμολογίαν, ὅτι ἐν καιρῷ τῷ δέοντι παραχωρήσει τὴν βασιλείαν τῷ νομίμφ κληρονόμφ. ἐν τούτοις τὰ σχέδια του Μιχαήλ του έκποδών ποιήσαι τον νόμιμον κληρονόμον έγίνοντο καταδηλότερα, ό δὲ φενακισθείς πατριάρχης καταφεύγει εἴς τι παρὰ την Νίκαιαν μοναστήριον (Νικηρ. Γρ. 4, 1-καί Παχ. 2, 15). Ό αὐτοκράτωρ μὴ δυνηθείς τότε νὰ ἐπαναγάγη τὸν ᾿Αρσένιον, ἀνάγει είς τὸν πατριαρχικὸν θρόνον τὸν Ἐρέσου Νικηφόρον, ἀλλὰ πολύ μέρος του λαού και του κλήρου ἀποσχίζεται. μάτην ὁ νέος πατριάρχης μετεχειρίσθη παντοΐα μέσα πρός συνένωσιν, μάτην πολλούς τῶν ἐπισχόπων άφώρισε (Παχ. 2, 16. 17) το χαχόν ύρίστατο επιτεινόμενον. Έν τῷ μεταξύ ἀποθανόντος τοῦ Νιχηρόρου καὶ τοῦ Μιχαήλ κυριεύσαντος την Κωνσταντινούπολιν, ὁ Αρσένιος ἐπανάγεται εἰς τὸν θρόνον και στέφει μάλιστα έκ δευτέρου τὸν Μιχαὴλ (Παχ. 3, 1. 2) καί ούτω τὸ σχίσμα καταπαύει, άλλὰ τὸν Μιχαὴλ ἐκτυφλώσαντα τὸν Ἰωάννην, ὁ πατριάρχης ἀφορίζει, τὸ μὲν διὰ τὴν παράδασιν τῶν πρός αὐτὸν ὅρχων, τὸ δὲ διὰ τὸ διαπραχθὲν κακούργημα (Παχ. 3, 14.—Ν. Γρ. 4, 2. 4). Ὁ αὐτοκράτωρ ὑπὸ τῆς συνειδήσεως τυπτόμενος πολλάκις παρεκάλεσε τὸν Αρσένιον ἵνα ἀπαλλάξη αὐτὸν τοῦ

άφορισμού, άλλα τούτον άντιλέγοντα (Παχ. 3. 19) έγκαλεϊ διά τινος Εψητοπούλου είς τὴν ἐν τῷ παλατίφ αὐτοῦ τὸ 1262 συγκροτηθείσαν σύνοδον, και καταδικασθέντα έξορίζει είς 'Οξείαν και είτα είς Προικόνησον, άντ' αὐτοῦ δ' ἀνάγει εἰς τὸν πατριαρχικὸν θρόνον Γερματὸτ τὸτ  $\Gamma'$  τὸν ἀπὸ ᾿Αδριανουπόλεως (Παχ. 4, 1-12.—Γρ. 4, 4). Έν τούτοις διὰ τῆς παύσεως τοῦ Άρσενίου τὰ πράγματα ἐδεινώθησαν έν Κωνσταντινουπόλει, διότι οἱ ὁπαδοὶ αὐτοῦ οὐδὲ τὸν νέον πατριάρχην άνεγνώριζον ό Γερμανός μή άνεχόμενος τὰς καθ έαυτου ύδρεις παραιτείται, άντ' αύτου δ' άνάγεται είς τὸν θρόνον ὁ μοναγὸς Ίωσήφ, ἀνὴρ ἀσκήσει μακρᾶ συζήσας, ἀλλ' ἀγράμματος καὶ τὸν τρόπον άπλους (Παχ. 4, 17-22—Γρηγ. 4, 8). Έπι του πατριάρχου τούτου προσελθών ο Μιχαήλ δημοσία ώμολόγησε τὰ ἐγκλήματα αὐτου και έλαδε τὴν ἄρεσιν. οὕτως ἤρθη ἐκ του μέσου τὸ σκάνδαλον τοῦ ἀφορισμοῦ, ἀλλ' οἱ 'Αρσενιάται ἐξηχολούθουν μήτε τὸν Ἰωσὴφ μήτε την συγχώρησιν νὰ ἀναγνωρίζωσιν. Οὕτως είχον τὰ πράγματα μέχρι τοῦ αὐτοκράτορος 'Ανδρονίκου τοῦ Β' (1282-1328), δστις ἐπιθυμῶν νὰ διαλλάξη τὰ διεστῶτα, προσφέρεται τοῖς ᾿Αρσενιάταις έπιεικώς και παρέχει αὐτοῖς τὴν ἐν Κωνσταντινουπόλει ἐκκλησίαν των άγιων Πάντων, ίνα τελώσιν έν αὐτή τὴν θείαν λατρείαν έκ τῆς συγκαταβάσεως όμως ταύτης του αυτοκράτορος θρασυνθέντες ζητουσιν ίνα τὰ κατ' αὐτοὺς ἀποφασίση θεοδικία τις προέτειναν δηλ. ίνα έπὶ τοῦ λειψάνου τοῦ ἱεροῦ Δαμασχηνοῦ τεθή τόμος τις περιέχων τὰ κατ' αὐτοὺς καὶ ἐὰν αὐτομάτως μετατεθή οὐτος ἀπὸ τῶν ποδῶν εἰς τάς χείρας του άγίου, τουτο έδει να θεωρηθή ώς απόδειξις του δικαίου αὐτῶν ὁ ᾿Ανδρόνικος ἀποδεξάμενος κατ᾽ ἀρχὰς τὴν πρότασιν των Αρσενιατων υστερον μετενόησε, λέγων ότι πλατυνθείσης τής χριστιανικής πίστεως κατ' ἀνάγκην ἀργοῦσι τὰ θαύματα, ἀφοῦ μάλιστα έγομεν τὰ συγγράμματα τῶν Πατέρων, ὑρ' ὧν γειραγωγούμενοι δυνάμεθα νὰ πράττωμεν τὰ ἀρέσχοντα τῷ Θεῷ (Παχ. Βασιλ. Ανδρ. 1, 13). βαίνων όμως την μέσην όδον άνάγει έπι τον πατριαρχικόν θρόνον Γεώργιον η Γρηγόριον τον Κύπριον (1283) έλπίζων ούτω διά της μετριότητος του άνδρὸς νά καταβάλη τὸ σχίσμα. άλλ' οι 'Αρσενιάται ουτε τον Γρηγόριον άναγνωρίζουσιν, επιμένουσι δε

είς την διά θεοδικίας λύσιν του ζητήματος. Τότε ο 'Ανδρόνικος ένδίδων διατάσσει να έκπυρωθή μέγας άργυρους λέδης, έν αὐτῷ δὲ να ριοθώσι δύο τόμοι έκατέρας μερίδος, ἐπὶ τῆ συνθήκη ἴνα ἐκείνη ἡ μερίς θεωρηθή έχουσα ύπερ έαυτής το δίχαιον, ήςτινος ο τόμος ήθελε μείνει άδλαδής, εν περιπτώσει δε καθ' ην άμφότεροι ο! τόμοι εγίνοντο παρανάλωμα του πυρός, τότε τουτο έδει νὰ θεωρηθή ώς σημείον είρηνοποιήσεως ούτω τῷ ἀγίφ καὶ Μ. Σαββάτφ ἡ θεοδικία ἐτελέσθη, άλλά τὸ πῦρ μὴ ἀγνοοῦν τὴν ἐαυτοῦ δύναμιν κατηνάλωσεν ἀμφοτέρους. Οἱ ᾿Αρσενιάται διεχήρυζαν έαυτοὺς έτοιμους νὰ ἀναγνωρίσωσι τὸν πατριάρχην καὶ ένωθῶσι μετὰ τῆς Έκκλησίας, ἀλλὰ τῆ έπομένη διέστησαν αύθις (Παχ. 1, 21. 22), ἀπήτουν δ' ήδη ίνα μετακομισθή είς Κωνσταντινούπολιν το λείψανον του 'Αρσενίου. 'Εν τούτοις χαίτοι και τουτο εδέχθη ο αυτοχράτωρ, μετά πομπής δε μεγάλης μετηνέχθη το λείψανον του Άρσενίου είς τον ναον της άγιας Σορίας και ἐκείθεν είς τὴν μονὴν τοῦ άγιου 'Ανδρέου (Παχ. 1, 31.— Γρηγ. 6, 1) τὸ σχίσμα ὅμως κατέπαυσε μόλις τὸ 1312 ἐπὶ τοῦ πατριάρχου  $N\eta \phi$ ωνος, ὅτε κατ' αἴτησιν τῶν ' $\Lambda$ ρσενιατῶν τὰ ὀστ $ilde{a}$  του Αρσενίου μετηνέχθησαν αύθις είς τὴν άγιαν Σορίαν, οί κατ' αύτου κηρυχθέντες κληρικοί ὑπεδλήθησαν είς ἀργίαν τεσσαρακονθήμερον, ὁ λαὸς ἐκαθάρθη διὰ νηστείας καὶ ὁ πατριάρχης ἀναβάς ἐπὶ τοῦ ἰεροῦ άμβωνος έξεφώνησεν ώς ἀπὸ μέρους τοῦ Αρσενίου συγχώρησιν παντί τῷ λαῷ (Νικηφ. Γρ. 7, 9).

# § 155.

# Ο ΒΑΡΛΑΑΜ ΚΑΙ ΑΚΙΥΔΥΝΌΣ ΚΑΙ ΟΙ ΗΣΥΧΑΣΤΑΙ (1341-51).

Πρόλ. Ἰωάνν. Κανταχουζ. χαὶ Νιχηφ. Γρηγ. ίστορ. — Γρηγ. Παλαμᾶν παρὰ Migne τόμ. 120. — ᾿Αρδουίνου Πραχτιχὰ τόμ. 11. — Miklosich, Acta Patriarch. τόμ. 1 σελ. 205. — Δοσιθέου τόμ. ᾿Αγάπης. — Migne τόμ. 151 σελ. 693. — Engelhardt ἐν τῆ προηγουμ. §. — Stein, Studien, über die Hesychasten, Wien 1874. — Gass, die Mystik. des Nik. Kabasilas, Greißw. 1849. — Schröckh, K-G. τόμ. 34 σελ. 431. — Kurtz, ἔν. ἀν. σελ. 98 χτλ.

1. Τελευταία θεολογική έρις της περιόδου ταύτης είναι ή τῶν Ἡσυχαστῶν, σπουδαία χυρίως διὰ τὴν ἱστορίαν τοῦ μυστικισμοῦ καὶ τὰς ταραχάς, ὧν πρόξενος ἐγένετο τῆ Ἐκκλησία. Έν τοῖς ἐν Ἡθφ

δηλ. μοναστηρίοις ύπτρχον κατά τὸν ΙΔ΄ αἰῶνα πολλοί μοναχοί ἡσυχασταί η ήσυχάζοντες λεγόμενοι, οξτινες έγκλειόμενοι έν τοζς κελλίοις και μεταίροντες τον νουν άπο παντός κοσμικού, ἐστήριζον τον πώγωνα έπι του στήθους και τους οφθαλμους αυτών συν όλφ τῷ νῷ περί τὸν ὀμφαλὸν προσηλούντες καὶ τὴν ἀναπνοὴν ὅση δύναμις συνέχοντες ήρεύνων και άνιχνευον έκει την έδραν των ψυχικών δυνάμεων· και κατά πρώτον μέν περιήρχοντο είς σκοτοδινίασιν και άθυ. μίαν, είτα δ' ἐπιμένοντες καὶ ἐπαναλαμδάνοντες τὴν ἄσκησιν ταύτην ἐπληροῦντο ἀφράστου εὐφροσύνης καὶ περιηυγάζοντο ὑπὸ φωτός τινος, όπερ έθεώρουν οὐράνιον, θείον καὶ ἄκτιστον. Τὰς περί τῆς άσχήσεως ταύτης όδηγίας ήδη κατά τον ΙΑ΄ αίωνα παρέσχε τοις έν "Αθφ και Κωνσταντινουπόλει μοναχοίς Συμεών τις, ἡγούμενος της έν τη Βασιλευούση μονής του Μάμαντος ('Αλλατίου de perpet. Eccl. Occ. et Orient σελ. 289), ώς δ' ἀναφέρει Νιχηρόρος ο Γρηγοράς (19, 1, 4) αὐτὸς πρῶτος ἀνακαλύψας τὴν ἄσκησιν ήλεγξε τοὺς ἀσχούντας αὐτήν· καὶ τότε μέν ὁ Γρηγορᾶς πειθόμενος τη συμβολη τινων ἀπέσχε πάσης περαιτέρω ἐνεργείας, ϋστερον δὲ άνακαλύψας αὐτὴν καὶ ὁ γνωστὸς ἡμῖν Βαρλαὰμ ὁ Καλαβρὸς (§ 148) έγένετο πρόξενος ταραχών και σκανδάλων τη Έκκλησία. "Ότε δηλ. ο Βαρλαάμ ἐπιστρέφων ἐκ Δύσεως ἄπρακτος κατὰ τὴν περί ένώσεως έχεινην απόπειραν διέμεινεν έπί τινα χρόνον έν θεσσαλονίκη, μαθών ένταϋθα τὰ περί τῶν ἡσυχαζόντων ἡ ἡσυχαστῶν μεταβαίνει είς άγιον "Όρος (Καντ. 2, 39.—Γρηγ. 11, 10, 3) και προσκολληθείς είς ήσυγάζοντά τινα μοναγόν, ἀπεστερημένον όλως λόγου καὶ όλίγον διαφέροντα άλόγων προσποιείται ότι θέλει νά καταστή μαθητής αύτου ο μοναχός μή συνιδών τον δόλον του Καλαδρου διδάσκει αὐτὸν τὰ περί της ἀσκήσεως, ἀλλ' οὐτος λαδών ἐντεϋθεν ἀφορμὴν διαχωμφδει πάντας τους 'Αθωνίτας άποχαλών αυτους 'Ομφαλοψύχους, Μασσαλιανούς και Ευχίτας. Έν Θεσσαλονίκη διέτριδε τότε ό εν άγιοις Γρηγόριος ό Παλαμᾶς, όστις μὴ άνεχόμενος ταυτα διαπρεσδεύεται πρὸς τὸν Βαρλαὰμ παραχαλῶν, ἴνα μὴ διὰ τὴν ἀπειρίαν ένὸς τὰ ἴσα πάντων καταψηρίζηται, καθόσον μάλιστα δυνατόν έστι να ίδη τις τοις σωματικοίς ορθαλμοίς το θείον και άκτιστον

φως, ώς είδον τουτο οί έν θαδώρ μαθηταί του Κυρίου και τοσούτοι μάρτυρες κατὰ τοὺς διωγμοὺς (Καντ. ἔν. ἀν.)· ὁ Βαρλαὰμ ἀκούσας ότι οι περί τὸν Παλαμάν τὸ ἐν Θαδώρ φῶς ἐκάλουν ἄκτιστον καὶ θεΐον, ένφ αὐτὸς ἐθεώρει τοῦτο φάσμα καὶ κτιστόν, γινόμενον καὶ άπογινόμενον, έπιτίθεται ήδη κατά των περί τον Παλαμάν, άποκαλών αὐτοὺς διθείτας. ἐντεῦθεν σροδρὸς ἐγεννήθη διὰ γραφίδος άγών έπὶ τρία σχεδόν διαρχέσας έτη (Γρηγ. 11, 10, 3). Ὁ Βαρλαάμ δρμώμενος έχ της ίδεας ότι παν τὸ άχτιστον είναι και θεός η θεία οὐσία κατεγίνωσκε τῶν ἡτυχαστῶν διθείαν, διότι ἄμα ἐκτὸς τοῦ άχτιστου και άπροσίτου θεού παρεδέγοντο και τὸ ἐν Θαδώρ φῶς ἄχτιστον μεν άλλά προσιτόν και μεθεκτόν, είπετο κατ' αὐτὸν ὅτι δύο θεοί ὑπάρχουσιν, εἰς προσιτὸς καὶ εἰς ἀπρόσιτος (πρόλ. Miklosich τόμ. 1, σελ. 205). Ὁ Παλαμᾶς ὅμως ἀποχρούων τὴν κατηγορίαν ταύτην έλεγεν ότι οι άγιοι άνδρες άξιούμενοι θείας ελλάμψεως βλέπουσι μέν φῶς τι ἄχτιστον καὶ θεῖον, οὐχὶ ὅμως καὶ τὴν οὐσίαν τοῦ θεού ή θεία οὐσία είναι άδρατος καὶ άπρόσιτος καὶ άμέθεκτος, ούχι όμως και αι ένεργειαι αύτης η θειότητες τοιαύται δ' είσι π. χ. τὸ ἐν Θαδώρ περιλάμψαν τοὺς ἀποστόλους θείον φῶς, ἡ βάτος ἡ φλεγομένη, τὸ πύρινον ἄρμα τοῦ Ἡλιοῦ, ἡ ἐν ἐρήμω φωτεική στήλη κτλ. (βλ. Παλαμ. διάλογον Θεοφάνην παρά Migne). Έπὶ τέλου; δ Βαρλαάμ άφεις την Θεσσαλονίκην, έρχεται είς Κωνσταντινούπολιν παρὰ τῷ πατριάρχη 'Ιωάντη τῷ Καλέκα (1341-47), κατηγορεί των μοναχών διθείαν και ζητεί την συγκρότησιν συνόδου· ὁ πατριάργης προσκαλεί τὸν Παλαμάν και τινας τῶν ἐγκαλουμένων μοναχῶν καὶ ἀφοῦ ὁ αὐτοκράτωρ δὲν ἡδυνήθη νὰ συνδιαλλάξη τοὺς διαφερομένους, συγχροτείται το 1341 μεγάλη σύνοδος έν άγια Σοφία ένταῦθα λαδών πρώτος τὸν λόγον ὁ Βαρλαάμ ἐκτίθησι τὰ κατὰ τὴν ἔριδα καὶ ἀναγινώσκει τὸ κατὰ τῶν ἡσυχαστῶν σύγγραμμα αὐτοῦ, εἶτα δὲ ἀπαντήσας αὐτῷ ὁ Παλαμᾶς διεξηγείται τὰ τοῦ ἀγῶνος, ἐκτίθησιν έπίσης τὴν θεωρίαν αύτου καὶ διὰ τῶν συγγραμμάτων τῶν πατέρων καταδείκνυσιν ότι τὸ ἐν Θαδώρ φῶς είναι θεῖον, ἄκτιστον καὶ μεθεκτόν· ὁ Βαρλαάμ βλέπων ξαυτόν κινδυνεύοντα νὰ καταδικασθή άναχαλεί παρρησία τὰ πρότερον ὑπ' αὐτοῦ λεγθέντα χαὶ γραφέντα

και όμολογει όρθοδοξον την θεωρίαν του Παλαμα, η δε σύνοδος αυτόν μεν συγχωρει, ει άληθως ενδείξηται μετάνοιαν και διορθώσηται, τοις δε περί τον Παλαμαν άπαγορεύει να λέγωσιν η γράφωσι τουντεύθεν περί του ζητήματος (ίδ. Miklosich εν. άν. — Καντακ. 2, 40 και Γρηγ. 11, 10, 4).

2. Οὕτως ἐπερατώθη ἡ σύνοδος αὕτη, ὅτε ὁ Βαρλαὰμ αἰσχυνόμενος ἐπὶ τἢ ήττη αὐτοῦ καταφεύγει εἰς τὴν Δύσιν καὶ μεταλλάξας έχει την έρθοδοξίαν χειροτονείται έπίσχοπος Λοκρών (Gerace). Έν τούτοις ή περί του θείου φωτός έρις δέν κατέπαυσε, μάλιστα έπετάθη άναρριπισθείσα ύπὸ μοναχού τινος Γεωργίου 'Ακινδύνου, διὰ τοῦτο μετά τὸν θάνατον του 'Ανδρονίκου, οἱ ἐπιτροπικῶς κατέχοντες τὰς ήνίας του κράτους 'Ιωάντης ὁ Καντακουζηνός καὶ 'Αννα ἡ μήτης του άνηλίχου 'Ιωάντου του Ε' συγκροτούσι κατά τὸ αὐτὸ ἔτος 1341 δευτέραν εν άγια Σοφία σύνοδον, ήτις άνακηρύζασα ώς όρθόδοξον την διδασκαλίαν του Παλαμά και καταδικάσασα τὸν 'Ακίνδυνον ὡς αίρετιχόν, εί ἐπέμενε τἢ κακία αὐτοῦ, συνέταξε καὶ τόμον πίστεως (Miklosich τόμ. 1, σελ. 202). Έπειδή δμως οί περί τον Παλαμάν ήρξαντο νὰ διασαλπίζωσι τὴν νίκην αὐτῶν, ὁ πατριάρχης Ἰωάννης τό μέν ζηλοτυπών τόν Παλαμάν, τό δὲ ἐναντία ἔχων πολιτικά φρονήματα, διότι έχεινος μέν συνετάσσετο τη μερίδι της βασιλομήτορος, ὁ δὲ Παλαμᾶς τη τοῦ Καντακουζηνοῦ (έστορ. Καντ. 3, 20. 98.—Νικηφ. Γρηγ. 13, 2. 15, 9 και Schröckh τόμ. 34, σελ. 441) προσχαλεί παρ' έαυτῷ ὡς παραδάτην της ἐν τῆ πρώτη συνόδφ ἐντολής και φυγόντα είς Ἡράκλειαν κατάγει δια τής βασιλίσσης και φυλαχίζει (Miklosich εν. άν σελ. 538). Έπὶ τούτοις ὁ Κανταχουζηνός δι' έξαετους έμφυλίου πολέμου άναγνωρισθείς συναυτοχράτωρ, συγχαλεί μετά της βασιλίσσης το 1347 σύνοδον, έν ή χαθαιρείται μέν ὡς Βαρλααμίτης καὶ 'Ακινδυνόρρων ὁ πατριάρχης 'Ιωάννης, συντάσσεται δὲ έτερος τόμος πίστεως ἐπιχυρῶν τὸν πρότερον ἐπὶ τῆ καταδίκη του Βαρλαάμ και 'Ακινδύνου γραφέντα και άθωῶν τὸν Παλαμάν και τούς περι αύτον (Mikosich εν. σελ, 243 και Καντακουζ. 4, 24). 'Αλλά και μετά τὴν σύνοδος ταύτην ἡ ἔρις ἐξηκολούθει, τῶν μὲν ἀσπαζομένων τὴν κακοδοξίαν τοῦ Βαρλαάμ καὶ Ακ:νδύνου, των δὲ συντασσομένων τῷ Παλαμά, ἤδη ἀρχιεπισκόπω Θεσσαλονίκης. Ὁ αὐτοκράτωρ τότε Καντακουζηνός, ἀφοῦ εἰς μάτην προσεπά-.θησε νὰ μεταστήση τοὺς περί τὸν 'Αχίνδυνον εἰς τὴν ὀρθοδοξίαν, συναινέσει του πατριάρχου Καλλίστου συγχαλεί έν τῷ παλωτίφ τῶν Βλαχερνών το 1351 τετάρτην σύνοδον, εν ή, επί τέσσαρας ήμέρας διαρχεσάση, έχ μὲν τῶν ὀρθοδόξων τὸν λόγον εἶχεν ὁ Παλαμᾶς, ἐχ δὲ τῶν ἀχινδυνοφρόνων οἱ μητροπολίται Ἐφέσου καὶ Γάνου καὶ δ ίστορικός Νικηφόρος ο Γρηγοράς. Ἡ σύνοδος, καίτοι ο Γρηγοράς (16, 5. 18, 3. 19, 2, 22, 3) διατείνεται ότι εἰργάσθη λίαν μεροληπτιχῶς, ἀποδεξαμένη ὅτι ἐν τῷ θεῷ διαχριτέα ἡ οὐσία τῆς ἐrepγείας, ότι ή ένέργεια είναι ἄκτιστος, ότι ό θεός δέν είναι σύνθετος, ότι ή λέξις θειότης δύναται νὰ ἀποδοθή οὐ μόνον εἰς τὴν οὐσίαν ἀλλὰ καὶ τάς ένεργείας του Θεού και ότι οι άνθρωποι δέν κοινωνούσι τής οὐσίας άλλὰ τῶν ἐνεργειῶν καὶ τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ, κατεδίκασε περαιτέρω τὸν ἀχίνδυνον, ὡς φρονοῦντα τὰ τῆς αἰρέσεως τοῦ Μαρχέλλου και Φωτεινοῦ ( $\frac{3}{2}$  66, 1. 2), διότι ὡς ἄκτιστον ἐνέργειαν τοῦ Θεού παρεδέχετο μόνον τὸν Υίὸν καὶ τὸ ἄγιον Πνεύμα (Καντακ. 4, 23 και 'Αρδουίνου Πρακτ. 11 σελ. 283) και θεωρήσασα τους περί τὸν Γρηγορᾶν, ὡς φρονοῦντας τὰ τοῦ Βαρλαὰμ καὶ 'Ακινδύνου, τοὺς μέν μητροπολίτας Έρέσου καὶ Γάνου καθήρεσε, τοὺς δὲ λοιποὺς προςτιθεμένους μέν τη ύγιαινούση διδασκαλία συνεχώρει, μένοντας δὲ άδιορθώτους ἀπέχοπτε της ἐχχλησιαστιχής χοινωνίας. Έν τούτοις έπειδή και μετά ταυτα πολλοί τῶν ἀκινδυνοφρόνων ἐξηκολούθουν γράφοντες κατά τῶν ὁρθοδόξων, διὰ τοῦτο καθείρχθησαν, ὁ δὲ Γρηγοράς περιωρίσθη έν τη μονή της Χώρας, όπου και κατέλυεν άλλά και έντευθεν έξηχολούθει γράφων, ότε πρός μεγίστην αύτου λύπην άντεπεξήλθε κατ' αύτου ο φίλος αύτου Νικόλαος ο Καβάσιλας, μετά ταύτα άρχιεπίσχοπος Θεσσαλονίχης, έτι δὲ καὶ ὁ ἡγούμενος τῆς ἐν "Αθφ μονής τής Λαύρας Φιλόθεος, μετά ταῦτα μητροπολίτης Ήρακλείας και άπό του 1354 πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως. "Ότε τὸ 1355 ὁ Κανταχουζηνὸς ἀντήλλαξε τὸν θρόνον διὰ τοῦ "Αθωνος και ή αυλή επαυσεν άναμιγγυομένη είς τὰς θεολογικάς συζητήσεις, ή έρις φαίνεται καταπαύσασα· άλλ' ήδη το 1368 πάλιν άνεφάνη διά τινος μοναχού της Λαύρας Προχόρου του Κυδώνη ούτος έπλ μακρον υποκρινόμενος τον ορθόδοξον, ακολούθως έφωραθη υπό των συναδέλφων αύτου νοσῶν τὰ του Βαρλαὰμ καὶ 'Ακινδύνου καὶ καταλαδών την Κωνσταντινούπολιν διετείνετο δτι έσυχοφαντείτο. Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Φιλόθεος ζητήσας και λαβών τὰ συγγράμματα αὐτοῦ καὶ ἀναγνούς, οὐ μόνον τὰ τῶν Βαρλααμιτῶν καὶ 'Ακινδυνοφρόνων εὐρε φρονούντα, ἀλλὰ καὶ πόρρω που χωρούντα, διότι ο Πρόχορος αριστοτελικοίς λογισμοίς χρώμενος οὐ μόνον τὴν διάχρισιν ούσίας χαι ένεργείας ήρνειτο, ού μόνον το έν θαδώρ φως χτιστὸν Ελεγεν, άλλα και αὐτὴν τὴν ἀνθρωπίνην φύσιν τοῦ Χριστοῦ άτελη ώνόμαζε και ούκ άνευ άμαρτήματος. Επί τούτοις ό πατριάρχης συγκαλει το 1368 σύνοδον και τον Πρόχορον μη έμφανισθέντα ΐνα ἀπολογηθή, καθαιρεί του ίερατικου ἀξιώματος καὶ ἀναθέματι ύποδάλλει, ἀπεναντίας δὲ ὀρθοδόζους ἀνακηρύσσει τοὺς ἐν "Αθφ μοναχούς καὶ τὸν Παλαμάν Γρηγόριον τῷ χορῷ τῶν άγίων συγκαταλέγει (τδ. τὸν Τόμον της συνόδου παρά Migne τόμ. 151, σελ. 693 καὶ παρὰ Δοσιθέου Τόμφ 'Αγάπης). Οὕτως ἐξηλείφθη ἡ περὶ τοῦ θαδωρείου φωτὸς ἔρις, καίτοι Ἰωσηφ ὁ Βρυέννιος περί τὰς ἀρχὰς τοῦ ΙΕ΄ αίωνος θίγει το περί ου ο λόγος ζήτημα έν τῷ εἰς τὴν Μεταμόρφωσιν του Κυρίου λόγφ αὐτου.

#### ΕΣΩΤΕΡΙΚΟΣ ΟΡΓΑΝΙΣΜΟΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Γ'.

#### HTOI

istopia toy ekkahmastikoy hoaiteymatos, the  $\theta$ eias aatprias kai toy xpistianikoy bioy,

§ 156.

#### ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΕΙΑ.

Πρόλ. την φιλολογίαν εν § 116.

1. Καίτοι κατά τὰς ἀνέκαθεν κρατούσας ἐν τῆ ἡμετέρα Ἐκκλησία άρχας Έκκλητία και Πολιτεία έθεωρούντο ώς δύο κύκλοι έφαπτόμενοι άλλήλων, έν τούτοις πολλοί τῶν αὐτοχρατόρων παραγνωρίζοντες τὰς ἀρχὰς ταύτας ἐπενέβαινον αὐθαιρέτως εἰς τὰ τῆς Έχχλησίας· ίδίως οἱ πλεἴστοι τῶν αὐτοχρατόρων τῆς περιόδου ταύτης μέτοχοι θεολογικής παιδεύσεως καὶ γαργαλιζόμενοι ὑπὸ τῶν πολλών καὶ τιμητικών αὐτών τίτλων ἐνόμιζον ὅτι ἐδικαιοῦντο νὰ έπεμβαίνωσιν είς τὰ τῆς Ἐκκλησίας καὶ νὰ παριστῶσιν έαυτοὺς ὡς άλλους Μωυσείς ('Ράλ. καὶ Ποτλ. Σύνταγ. 5 σελ. 326), ώς δικαίως δὲ παρατηρεῖ Νικήτας ὁ Χωνιάτης (Μαν. Κομνην. βιδλ. 7, 5) οὐκ άνεκτον ην αυτοίς όλως άρχειν μόνον, και χρυσοφορείν και χρήσθαι τοις ποινοίς ώς ίδιοις . . . άλλ' εί μή παὶ σοφοί δοποίεν καὶ θεοείκελοι την μορφήν καὶ ήρωες την ίσχυν καὶ ώς Σολομων θεόσοφοι και δογματισταί θειότατοι και κανόνες των κανόνων εύθέστεροι καὶ άπλως θείων καὶ άνθρωπίνων πραγμάτων άπροσφαλείς γνώμοτες, δεινά οδοτται πάσχειν (πρόλ. καὶ Παγυμ. 6, 31 καὶ Ἰωάν. Κίνν. 6, 2). Έντεῦθεν οὐ μόνον εἰς διάφορα θεολογικά ζητήματα καὶ ἔριδας περιεπλέχοντο άλλά καὶ αὐτοὶ πολλάκις είσηγηται νέων δογμάτων εγίνοντο και ούτω πολλών δεινών πρόξενοι τῆ Έκκλησία καθίσταντο, ὡς μαρτυροῦσιν ἡ ἐπέμβασις τοῦ 'Αλεξίου Κομνηνού είς την αίρεσιν των Βογομίλων (§ 151), Μανουήλ του Κομνηνού είς τὰς θεολογικὰς ἔριδας του ΙΒ΄ αίῶνος &

152), 'Ανδρονίχου του Β΄ είς τὸ σχίσμα τῶν 'Αρσενιατῶν (δ 154), Ίωάννου τοῦ Κανταχουζηνοῦ εἰς τὰς ἡσυχαστικὰς ἔριδας (§ 155) και αι άπόπειραι των πλείστων αυτοκρατόρων πρός ένωσιν των Έκκλησιών (§ 146-150). Υπό του αύτου έμπνεόμενοι πνεύματος οί αύτοχράτορες οὐτοι ἀνήγον καὶ κατήγον κατὰ τὸ δοκοῦν τοὺς πατριάρχας Κωνσταντινουπόλεως (Ζωναρ. 18, σελ. 297), μετήλλασσον την τάξιν των μητροπόλεων και ἐπισκοπῶν ('Ράλ. και Ποτλ. 5, 62.— Miklosich τόμ. 1, σελ. 507), εν τη περί τὸν πατριάρχην συνόδφ ήθελον να παρίστανται και άρχοντες βασιλικοί (έν. άν. τόμ. 2, σελ. 271), ώς χριόμενοι δὲ μύρφ ἀγίφ ἐδίδασχον πολλάχις τὸν λαόν, ἐθυμίων καὶ ἐσφράγιζον διὰ δικήρου (Βαλσαμ. παρὰ Migne τόμ. 138, σελ. 1017). Άπέναντι τῶν αὐθαιρεσιῶν καὶ καταγρήσεων τούτων ἡ Έχχλησία διεχήρυττε παρρησία, ότι ή μιεν βασιλεία τοις έχτος καί φαινομένοις νομοθετεί, ή δε Έκκλησία τοις έντος και νοουμένοις έπιστατεί και άμφω παρ' άλλή. Ιων άντιδιδούσαι τε και λαμβάνουσαι τὰ προσήκοντα μέγα τι τοις ἀρχομένοις καθίστανται χρήμα και μεγάλης αὐτοις ώφελειας γίνονται πρόξενοι (Miklosich τόμ. 2, σελ. 9), πολλοί δὲ τῶν ποιμένων αὐτῆς παρείχον γενναίαν άντίδρασιν (ξν. άν. σελ. 543) ούτω π. χ. ο πατριάρχης Νικόλαος άντέστη 'Αλεξίω τῷ Κομνηνῷ, ζητουντι νὰ ἀποσπάση ἀπό τινων μητροπόλεων τὰς ὑπ' αὐτὰς ἐπισχοπάς, ὁμοίαν ἀντίδρασιν παρέσχεν ή Έχχλησία το 1367, ότε ή πολιτεία έζήτει να αποσπάση άπὸ τῆς Μ. Ἐκκλησίας τὰ μεταξύ Κωνσταντινουπόλεως καὶ Σηλυδρίας χτήματα αὐτής. ἐν γένει δ' εἰπεῖν ὅτε τὸ πατριαρχικὸν ἀξίωμα κατείχον χείρες στιδαραί τοσούτον ήν ίσχυρον, ώστε και αύτοι οί βιαιότεροι τῶν αὐτοκρατόρων ἡναγκάζοντο νὰ σέδωνται αὐτό. Ἐν ταις πρός ένωσιν άποπείραις είδομεν μετά πόσης σταθερότητος ό πατριάργης Ίωσὴφ ἀντέστη είς τὰ σγέδια τοῦ αὐτοκράτορος Μιχαήλ (δ 147), εν δε τη εν Φλωρεντία ψευδοσυνόδω πολλάκις ευρομεν άφορμήν να θαυμάσωμεν Μάρχον τὸν Εὐγενιχόν, 'Αντώνιον τὸν Ήρακλείας και άλλους διά την παρρησιαστικήν αὐτῶν γλῶσσαν (ξ 149), ἐπίσης δὲ μετὰ θαυμασμοῦ ἐνητενίσαμεν πρὸς τὴν ἀρρενωπην άντίστασιν του πατριάρχου Άρσενίου έναντίον Μιχαήλ του Παλαιολόγου (§ 154) ούτως ή Έκκλησία διὰ τῶν ἀξίων αὐτῆς ἱεραρχῶν ἀντεπεξήρχετο κατὰ τῶν αὐθαιρεσιῶν τῶν αὐτοκρατόρων διακατέχουσα τὰ δίκαια αὐτῆς ἀπαράδλαπτα.

2. "Αλλως τε τὰ δίχαια ταῦτα της Έχχλησίας ήσαν τοσοῦτον φυσικά και άργαζα, ώστε και ύπ' αὐτῶν τῶν μᾶλλον αὐθαιρέτων αὐτοχρατόρων ἀνεγνωρίζοντο ούτω π. γ. προχειμένου περί τοῦ ἀρχαιοτάτου δικαίου του ἀσύλου, ότε κατὰ τὸν ΙΔ' αίῶνα πολλοί μὴ εύρισχοντες φαίνεται ἄσυλον είς τὰ ώρισμένα ἐν άγια Σοφία χαταφύγια προσέφευγον είς αὐτὸν τὸν ναόν, Ἰωάννης ὁ Καντακουζηνὸς έξεδωκε τὸ 1343 διάταγμα ἐπικυροῦν τὰ πρότερον περί ἀσύλων θεσπισθέντα και διορίζον ώς άσυλα τούς τεταγμένους τόπους (Miklosich 1, σελ. 232). Έπίσης τὰ κτήματα τῶν ἐκκλησιῶν καὶ μονῶν άνέχαθεν ήσαν άτελή χαι άναπαλλοτρίωτα: έπειδή όμως πολλά τούτων κατεσχέθησαν ύπὸ τῆς πολιτείας ἢ καθηρπάγησαν ὑπὸ ίδιωτῶν, διά τουτο ο αὐτοχράτωρ Μανουήλ ο Κομνηνός το 1148 και 1153 έξέδωχε δύο χρυσόδουλλα, δι' ών ταϋτα καὶ είς τοὺς προτέρους αὐτῶν κτήτορας ἐπανάγει καὶ παντὸς τέλους ἐλεύθερα θεωρεῖ (Migne τόμ. 133, σελ. 718 καὶ 723). όμοιως ἀτελείας ἀπήλαυον καὶ τὰ κτήματα τῶν ἱερωμένων (ἔν. ἀν. σελ. 707). Ἐπειδή δὲ πολλάκις ἔνεκα των άναγκων του κράτους κατεσχέθησαν ύπὸ τῆς πολιτείας σκεύη των έκκλησιών, δ Άλέξιος το 1182 έξέδωκε νεαράν, τον από του θεού δεσμόν επιτιθείσαν και επιτάσσουσαν μηκέτι το. Ιμήσαι άψασθαι ίερων, κάν πάσα ἀνάγκη βιάζηται, μη χείρας ἀνάγνους έπαφειναι τοις ιεροις, μη βεθηλώσαι τὰ θεια κειμήλια διὰ της είς δημοσίας εξόδους τούτων περιαγωγής (Migne τόμ. 127, σελ. 921). Της έκκλησίας κυρίως έργον ην και το νομοθετείν έπι διαφόρων ἐκκλησιαστικών ζητημάτων, ἐντεῦθεν δὲ καὶ κατὰ τὴν ἐπογὴν ταύτην εξέδωκαν οι κατά καιρούς πατριάργαι διαφόρους συνοδικάς πράξεις, διατάξεις, σημειώματα, ἀποκρίσεις, ἐπιστολάς, ψήφους, ύπομνήματα ατλ. (εδ. 'Ράλλ. και Ποτλή τόμ. 5 και Miklosich τόμ. 1 καί 2) άλλά καὶ οὐκ όλίγοι τῶν αὐτοκρατόρων ἐπὶ ὁμοίων ζητημάτων εξέδωκαν διαφόρους διατάξεις και χρυσόβουλλα, πολλά δε τοιαύτα σώζονται έν τῷ συντάγματι τῶν θείων καὶ ἰερῶν κανόνων

('Ράλλ. καὶ Ποτλ. ἔν. ἀν.)· διὰ τῶν νομοθετικῶν τούτων ἐργασιῶν οὐκ ὁλίγον ἐπλουτίσθη ὁ νομικὸς κῶδιξ τῆς 'Εκκλησίας, κυρίως δμως σπουδαΐαι κανονικαὶ ἐργασίαι είναι τὰ ὑπομτήματα 'Ιωάττου τοῦ Ζωταρᾶ (1120), Θεοδώρου τοῦ Βαλσαμῶτος (1170) καὶ τοῦ 'Αριστηνοῦ (1130), αὶ συτόψεις τοῦ 'Αριστηνοῦ, Συμεὼτ τοῦ μεταφραστοῦ, τοῦ 'Αρσετίου (1225), τοῦ 'Αρμετοπούλου (1350) καὶ τὸ σύνταγμα Ματθαίου τοῦ Βλαστέρεως (1335)· ἐκτὸς τούτων πολλοὶ τῶν ἄνω μνησθέντων νομομαθῶν ἔγραψαν καὶ διαφόρους ῥήτρας καὶ διατεβὰς κανονικάς, ὡς ὁ Βαλσαμών, ὁ Ζωναρᾶς κτλ.

### \$ 157.

#### ΜΟΝΑΧΙΚΟΣ ΒΙΟΣ.

Πρόλ. τὴν φιλολογίαν ἐν § 117.

1. Καθώς εν τη προηγουμένη, ούτω και εν τη παρούση περιόδω ο μοναχικός βίος είναι είς τῶν ἰσχυροτέρων παραγόντων τῆς ἐκκλησιαστικής ένεργείας. οι μοναχοί διακρίνονται ου μόνον διά την περί τὰ γράμματα ἐνασχόλησιν αὐτῶν, οὐ μόνον διὰ τὴν ἡθικότητα τοῦ βίου και την έμμονην έν τη όρθοδοξία, άλλα και διά την άνεξαρτησίαν του χαρακτήρος αὐτῶν, ἡν μάτην πολλάκις ἀναζητεῖ τις παρ' άλλοις τὰ παραδείγματα Νικηφόρου τοῦ Βλεμμίδου, ἀποκλείσαντος της είς το μοναστήριον είσοδου την παλλακήν του αυτοκράτορος 'Ιωάννου τοῦ Δούκα (Νικηφ. Γρηγ. 2, 7), τοῦ πατριάρχου 'Αρσενίου και τοσούτων άλλων είναι τρανή τῶν λεγομένων ἀπόδειξις· τοσαύτη δὲ τιμή καὶ ὑπόληψις ἀπονέμεται καὶ νῦν πρὸς τὴν μοναχικὴν πολιτείαν, ώστε ου μόνον και έκ των εύγενων πολλοι είς αυτήν έπι τέλους χαταφεύγουσιν, άλλά και πολλοί των πατριαρχών και μητροπολιτών ἀπό των μοναχών παραλαμβάνονται. Έν τούτοις ένεκα διαφόρων άσχημιῶν ἀπαντωσῶν παρ' ἐνίοις τῶν μοναχῶν (πρδλ. Μίklosich τόμ. 1, σελ. 442) και έξ όσων άναφέρει ο ύπερ του μοναχικου βίου μεγάλως ένθουσιών Ευστάθιος ο Θεσσαλονίκης άφορμώμενοι όρειλομεν νὰ διιολογήσωμεν ότι οὐ μικρόν ἐξέπεσεν ἡ ἰσάγγελος αύτη πολιτεία. Τινές των μοναχών παρατηρεί ο ιεράρχης της Θεσσαλονίκης είναι γεωχαρείς, φιλονεικοθντες ύπερβήναι καὶ τοὺς

άληθως βιωτικούς ταις κτήσεσι (περί έπισκέψεως μοναχικού βίου 2 25 παρά Migne τόμ. 135), άλλοι ἀπήτουν νὰ θεωρώνται ὡς ἄγιοι, λόγιοι και θαυματουργοί (§ 154), έτεροι ήσχολούντο περί ίππασίας καὶ τοξοδολάς (δ 168-169), άλλοι διεκρίνοντο μόνον ἐπὶ σεμνότητι προσώπου καὶ ὀφρύων συνδέσει καὶ νεφώσει τοῦ κατ' δψιν ήλιου καὶ βλέμματος ύπουλότητι καὶ κατακύψει εἰς τὴν γῆν καὶ λαλιάς έμμελεία και προσχήματι ταπεινώσεως και τῷ συγνῷ του εύλόγησον καὶ βαθει προσκυνήματι καὶ καταστήματι εύλαδει (§ 176) και άλλοι έν ταῖς διαλέξεσιν αὐτῶν περὶ οἴroυς καλοὺς ήσχολούντο καὶ ἀμπέλους καὶ ἀγρούς (ξ. 178). Ίδίως λάβρος ὁ Θεσσαλονίκης ἐπέρχεται κατὰ τῆς ὑποκρίσεως μοναχῶν τινων, οἴτινες οὐ μόνον επίτηδες νήλιποι και άνιπτόποδες περιήρχοντο και δύπου γέμοντες ἀπὸ ἄνωθεν ξως κάτωθεν, ἀλλὰ καὶ λοιπὴν κάκωσιν έτεχνώντο (περί ύποκρίσεως δ 27), οι μεν μαχαιριδίω ξέοντες ήρέμα την επιπολην της σαρχός, οι δε ονύχων οξύτητα αποσύροντες, άλλοι δὲ ἡίτη κατακονώντες ἐπλάττοντο τοις θεωμένοις πληγάς ταύτας έκ δαιμόνων αὐτοις ἐπιθεισθαι νύκτωρ εὐχομένοις. ἐπίσης έτεροι έφιλοτιμούντο προφαίνεσθαι φθειρών πληθυσμούς καί άλλοι τὸν θωρακισμόν, δι' οὐ δι' ἡμέρας τεθωρακισμένοι ἡσαν (ξ 35), οιλ μιτον αφοδρώς αντεπεξέρχεται και κατά της απαθείας τινῶν (ἐπίσκεψ. μοναχ. βίου § 127). Βεβαίως αι ἀσχημίαι αὐται δὲν πρέπει νὰ θεωρηθῶσι καθολικαὶ ἐπὶ πάντων καθόλου τῶν μοναγῶν έφαρμοζόμεναι, ούδεν ήττον όμως μαρτυρούσι διαφθοράν τινα τού μοναχικού βίου. Έντεῦθεν ὁ Εὐστάθιος θεωρών τὸν μοναχὸν ὡς πολίτην του ούρα ου, ως άνθρωπον αίθέριον την πολιτείαν, ως άεροβάμονα, οίς τὰ κατὰ γην ὑπερπέτεται, γης ἀπάσης βασιλέα καλ ζωγράφον άρετης άπηκριδωμένης (δ 130) τείνει είς τὴν κατὰ πνεύμα βελτίωσιν του μοναχιχού βίου, χαθιστών αὐτὸν ώφέλιμον τή ήθική και πνευματική καθόλου άναπτύξει. Γράφων πρός τινα στυλίτην, καλόν μέν, λέγει, καὶ ὁ φορούμενος σίδηρος καὶ βέλη κατά του πονηροιάτου πολεμιστου έξ αὐτων χαλκεύονται, άρκει δ' öμως οὐδέτ, εἰ τὴτ ἀποστολικὴτ ὁ μοταχὸς ἀπορρίψει σκευήτ... ος δη σίδηρος τοις μέν έπ' άληθεία έγπρατευταίς ούπ είς βυθίζον

βάρος, άλλ' ώς είς άγχυραν σωτηριώδη και ιεράν αποτέτακται, τοις δ' άλλως έχουσιν ώς μολυβόος έν ύδατι σφοδρώ γίνεται ύποβρυχίους ἐκείτους τιθείς (είς τινα Στυλίτην 2 33. 34). Έντεϋθεν άποτρέπων αὐτὸν τῆς φαινομένης ἀγιότητος καὶ ὑψηλοφροσύνης (§ 38) συμβουλεύει παγκόσμιον άναπεφηνέναι καλόν . . . άπασι τὰ πάντα γινόμενον, Ίνα χερδήση τοὺς πάντας εἰς δόξαν θεοῦ (ξ. 66). έπι τέλους δὲ ἐπιθυμῶν ἵνα τὰ μοναστήρια καταστῶσιν ἐστίαι ἀναπτύξεως και καλλιεργείας των γραμμάτων, κατακρίνει τὴν παρά τισι κρατούσαν ἀπεμπόλησιν τῶν βιδλίων (§ 128) καὶ προτρέπων εἰς τὴν μελέτην και σπουδήν, ούκ άρκουσι, λέγει, τῷ κυρίως μοναχῷ εἰς άρειης έττέ.leiar ή έτ τη έκκλητίμ προσκύτησις και τὸ κε.l.llor καὶ ή τράπεζα, άλλὰ καὶ προσθείσθαι αὐτὸν λίαν πάνυ καὶ γνώσεως καὶ οὐ λέγω μότης τῆς θειστάτης, άλλα καὶ τῆς ἀπὸ ίστοριών και έτεροιας δε πολυειδούς (§ 146). Το: αύτη ήν καθόλου ή κατάστασις του μοναχικού βίου (πρόλ. καὶ Νικηφ. Γρηγ. 6, 5), είς τὴν ὁποίαν ἀναμφιβόλως οὐκ ὀλίγον συνετέλεσε καὶ ἡ τότε έπιχρατούσα έξις του παρέχειν τὰ μοναστήρια ὡς ἐπιχαρπίαν τοῖς λαϊκοίς (Έπισκεψ. μοναχ. βιου § 124.—Miklosich A', σελ. 77 και Migne τόμ. 132, σελ. 1140) κατά τὰ λοιπὰ ὁ μοναγικὸς βίος ἡν διερρυθμισμένος ώς και πρότερον έκτζς τζς είς ίδιορρύθμους, κοινοδιακούς και άσκητὰς (Μιγ. Ψελλ. πκρά Σάθα Μεσ. βιδλ. 4, σελ. 443) διαχρίσεως, κατά τον Ευστάθιον διηρούντο οί μοναχοί καὶ είς τούς μεγαλοσχήμοτας δηλ. τούς τελείους (πρόλ. και Συροπούλου ίστορ. 11, 1) τοὺς μιπροσχήμονας η μαιδυώτας και τοὺς είσαγωγικούς (Ἐπίσκεψ. μοναχ. βίου § 12). Ετερα είδη μοναχῶν ὁ αὐτὸς ἀναφέρει τοὺς στυλίτας, γυμνίτας, τοὺς τῶν τριχῶν ἀνεπιστρόφους, τοὺς χαμαιεύνας, τοὺς ἀνιπτόποδας, τοὺς ἡυπώντας, τόὺς σιγώντας, τοὺς σπηλαιώτας, τοὺς σιδηρουμένους, τοὺς δενδρίτας, τοὺς κιονίτας καὶ τοὺς ἐν ἀσκήσει τεθαμμένους, εἰς τρεῖς τάξεις διαιρουμένους, τοὺς ἐγκαταχωννύντας όλους ἐαυτοὺς είς την γην, τους έπειρξαντας έαυτους μικρώ καταλύματι και τους έπι στύλων, ώς μετεώρων τάφων διατελούντας (είς Στυλ. § 48). έχτὸς τούτων ἀνωτέρω (δ 155) είδομεν και τοὺς ἡσυχαστάς, Νική-(EKKA. IETOPIA, TOM. B'.) 17

τας δὲ ὁ Χωνιάτης ἀναφέρει καὶ τοὺς Ἱκέτης, οἵτινες μετὰ μοναζουσῶν ἐν χοροῖς καὶ ὕμνοις ἐδοξολόγουν τὸν Θεόν, κατὰ τὸ παράδειγμα τοῦ Μωϋσέως καὶ τῆς Μαριάμ (Θησαυρ. ὁρθ. 4, 38).

2. "Όσον δ' άφορᾶ είς τὰ διάρορα μοναστήρια τὰ ἐντὸς καὶ ἐκτὸς τής Κωνσταντινουπόλεως ίδρυμένα ή ήμετέρα περίοδος είναι πλουσιωτάτη. Έκτὸς τῶν μοναστηρίων, ἄτινα ἄλλοτε εἴδομεν (§ 117) έν τοῖς χρόνοις τούτοις ἀναφέρονται ἡ μονή τοῦ Παντοκράτορος, ίδρυθείσα ύπο της μητρός 'Αλεξίου του Κομνηνου (Ζων. 18, 309), ή της Περιβλέπτου ἀνιδρυθεῖσα ὑπὸ Νικηρόρου τοῦ Βωτανειάτου (ἔν. ἀν. 18, 295), ή του Παντεπόπτου ύπο "Αννης της Δουκαίνης (Παγ. Μ. Παλ. 4, 28), του Φιλανθρώπου ύπο Άλεξίου του Κομνηνου, της Παναχράντου, της Παντανάσσης, του άγιου 'Ανδρέου, (Παχ. 'Ανδρ. Παλ. 1, 31), τοῦ άγιου Βασιλείου (Εν. άν. 1, 13), τῆς 'Αριστιτής (ἔν. ἀν. 2, 10), της Κυριωτίσσης (Ν. Γρηγ. 8, 2), της Χώρας, άνακαινισθείσα έν τη ήμετέρα περιόδω (Ν. Γρ. 9, 13) και άλλαι. Έπίσης έκτὸς τῶν πριγκηπονήσων μοναστήρια νεόδμητα ἡ ἀνακαινισθέντα άναφέρονται ἐπὶ τζς άγιας Γ. Ιυκερίας, τοῦ Τραγονησίου, της Τερεβίνθου, του Τρύφωνος κτλ. (Migne τόμ. 132, σελ. 729), έπὶ τοῦ Βοσπόρου καὶ τοῦ Πόντου καὶ μάλιστα έπὶ τοῦ Όλύμπου τῆς Βιθυνίας (Μ. Ψελλου παρά Σάθα 4, 438), παρά τὴν 'Απολλωνιάδα λίμνην και άλλαχοῦ. Κατά τὴν ἐποχὴν ταύτην (1088) ίδρύθη και ή περιφανής εν Πάτμω μονή του Θεο. Ιόγου ύπο του μοναγού Χριστοδούλου, ήτις διὰ χρυσοδούλλου Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ ἀπηλλάγη πάσης πολιτικής και έκκλησιαστικής έξουσίας, ώς και παντός τέλους (Migne τόμ. 127, σελ. 933 καὶ 'Ακολουθίαν τοῦ άγίου Χριστοδούλου, ἐν ᾿Αθήναις, 1884, ὑπὸ ἰεροδ. Κυρίλλου Βοίνη). Ἐν τη περιόδω ταύτη άναφαίρονται καὶ τὰ ἐπὶ τῶν Μετεώρων ἐν Θεσσαλία ἐπίσημα μοναστήρια του Βαρ Ιαλίι και της Μεταμορρώσεως, τυχόντα έπίσης της ύποστηρίζεως των βυζ. αύτοχρατόρων και προικισθέντα διατοροτρόπως έν τῷ τελευταίῳ τούτων ἐμόνασε καὶ ὁ αὐτοκράτωρ Καντακουζηνὸς μετά τὴν ἐκ του "Αθω ἀποχώρησιν αὐτοῦ. Ἰδίως ὅμως μεγάλως προάγεται ο μοναχικός βίος κατά την περίοδον ταύτην έπί του όρους του "Αθωνος, της έστιας άληθως και του κέντρου αύτου.

Έκτὸς τῶν διαφόρων μοναστηρίων, τὰ ὁποῖα συνηντήσαμεν ἐν τῆ προηγουμένη περιόδω, εν τη παρούση βλέπομεν ίδρυόμενα το του Ξετοφώττος κατά τὸν ΙΑ΄ αἰώνα, του Πυττοκράτορος και Κουτλουμουσίου ἐπὶ 'Αλεξίου καὶ Μανουήλ τῶν Κομνηνῶν, τοῦ Χι.liarraρίου ίδρυθὲν ὑπὸ τοῦ ἡγεμόνος Στεφάνου  ${
m A'}$  (1159—95), τοῦ  ${
m \dot{P}}\omega\sigma$ σικού κατά τὸν ΙΒ΄ αἰῶνα, του Ἐυφιγμένου, τῆς Σίμωνος Πέτρας (1363) του Διονυσίου (1375), του Καλέως, του Καρακάλα κτλ. (Miklosich A', σελ. 298 κα! Γεδεών "Αθωνα). Σημαντικώς ὑπὲρ του "Αθωνος ενήργησε πρό πάντων 'Αλέξιος ὁ Κομνηνός, ἀνακηρύξας αὐτὸν ἀτελή· τὰ ἐνταῦθα μοναστήρια, κυβερνώμενα ὑπὸ τῶν ἰδίων ηγουμένων και του Πρώτου μετά των γερόντων (Miklosich A', 249) ύπέχειντό πως καὶ εἰς τὸν ἐπίσκοπον Ἱερισσοῦ, μετὰ δὲ τὰς διαφόρους ἐπιδρομάς τῶν Λατίνων ὑπήχθησαν ὑπὸ τὸν Κων/πόλεως, ὅστις πρὸς αὐστηροτέραν ἐπιβλεψιν ὑπέβαλεν αὐτὰ ὑπὸ τὴν ἐπισχοπικὴν ἐποπτείαν του Ἱερισσου, καίτοι δὲ τουτο δὲν ἦρεσκε τῷ  $\Pi$ : ώτῳ, καὶ διὰ τοῦτο οὐτος ἤδη τὸ 1368 δὲν ἐπέτρεπεν αὐτῷ νὰ μνημονεύηται, νὰ χρατή ράβδον και νὰ προκάθηται ἐν τή συνελεύσει τῶν Καρεών, οὐδὲν ήττον ο πατριάρχης Φιλόθεος ἐπεκύρωσεν αὐτῷ διὰ σιγιλλίου τὰ δικαιώματα ταυτα (Miklosich A', 555), τὰ ὁποῖα εμως ἀχολούθως χατήργησεν ο πατριάρχης 'Αντώνιος διὰ σιγιλλιώδους γράμματος (πρόλ. Γεδ. "Αθωνα και Έκκλησ. 'Αλήθ. έτος Ε' φυλ. 18. 20). Κατὰ τὰ λοιπὰ τὰ μοναστήρια τοῦ άγίου Όρους διετήρησαν τὰς ἀρχαίας αὐτῶν μοναχικὰς διατάξεις, ἐπροικίσθησαν πλουσίως ύπο πολλών αὐτοχρατόρων καὶ συνήθως έχρησίμευον ώς τόπος χαλλιεργείας τῶν γραμμάτων, ὡς μαρτυροῦσι τὰ ὀνόματα τοῦ Ζωναρά, του Παλαμά, του πατριάρχου Φ:λοθέου, Νικολάου του Καδάσιλα, Νιχηφόρου του Γρηγορά και άλλων.

# \$ 158.

# ΙΈΡΟΣ ΚΛΗΡΟΣ.

1. Καίτοι και κατά την περίοδον ταύτην γενικώς άνεγνωρίζετο ή άνάγκη της παιδείας του κλήρου, ἐπὶ ᾿Αλεξίου ὅμως του Κομνηνου τοσούτον κατέπεσεν αὐτη, ώστε οὐτος ἐξέδωκε πρὸς τὸν πατριάρχην

και τὴν ἰερὰν σύνοδον νεαράν, ἐν ἡ ἀπήτει ἵνα ἐν ἀπάση τῆ αὐτοχρατορία μόνον οἱ λόγω καὶ ἀρετή διαχρινόμενοι εἰσέρχωνται εἰς τὸν κλήρον, ίνα ἐπί τινα γρόνον κλεισθή ὁ κατάλογος τῶν κληρικῶν καὶ ίνα έχ τῶν ὑπαρχόντων οἱ μὲν γεραίτεροι γένωνται δεχτοί, οἱ δὲ λοιποι προτραπώσιν είς διόρθωσιν ('Ράλ. και Ποτλ. 5, 291). Οι κληριχοὶ ήσαν ἔγγαμοι χαὶ ἄγαμοι, ὡς δ' ἄλλοτε οὕτω χαὶ νῦν ἔγγαμοι διαζευγνύμενοι τῶν γαμετῶν αὐτῶν προήγοντο εἰς τὸ ἐπισκοπικὸν άζιωμα, ἐὰν δὲ τοῦτο συνέβαινεν ἀχούσης τῆς συζύγου, τότε ὁ τοιοῦτος ἀπεγυμνούτο τοῦ ἀξιώματος (Migne τόμ. 135, σελ. 449). Έχ τῶν κληρικῶν οἱ μὲν ἔμιδαθμοι είχον τὰ σιτηρέτια αὐτῶν καὶ τὰς ρόγας, ένῷ οἱ ἐν ἐνορίαις τεταγμένοι ἔζων ἐχ τῶν λεγομένων κανονιχῶν ἐπίσης καὶ οἱ ἐπίσκοποι εἶχον τὰ κανονικὰ αὐτῶν, ὁριζόμενα ὑπὸ τοῦ νόμου, ώς π. χ. ἐχ τοῦ χωρίου τοῦ ἔχοντος 30 χαπνούς, Εν χρυσοῦν, δύο ἀργυρᾶ, ἔνα κριόν, ἔξ μόδια κριθής, ἔξ μέτρα οίνου, ἔξ μόδια άλεύρου και 30 δρνιθας, άνάλογα δέ έκ τῶν λοιπῶν. ՝ Ώσαύτως ἀπὸ μέν τζς χειροτονίας του ιερέως και διακόνου έλάμδανον τρία χρυσά, άπο δὲ τῆς τοῦ ἀναγνώστου ἔν, κατὰ δὲ τοὺς γάμους ἀπό μὲν τοῦ νυμφίου εν χρυσούν, ἀπὸ δὲ τῆς νύμρης 12 πήχεις πανίου ('Ράλ. καὶ Ποτλ. 5, 280). "Ότε όμως ένεκα των καιρικών περιστάσεων αί ένὶ έκαστφ πεπιστευμέναι έπαρχίαι δεν εξήρχουν πρός διατροφήν αὐτῶν, τότε οί τοιούτοι η λόγω επιδόσεως και προεδρείας ενέμοντο και άλλας ἐπαργίας, ἐν αἰς ἐτέλουν μὲν τὰ ἀργιερατικὰ αὐτῶν καθήκοντα, άνευ μέντοι της τοῦ ἱεροῦ συνθρόνου ἐγκαθιδρύσεως, ἡ ἐλάμδανον έτησίαν βοήθειαν έχ των είσοδημάτων άλλων έπαρχιών ή την ήγουμενίαν διαφόρων μονών (Miklosich Λ΄, 325-327). "Ενεκα του λόγου της οἰχονομίας πολλάκις ή Έχχλησία την διοίκησιν πολλών έπαρχιῶν ἀνετίθει εἰς τοὺς πλησιοχώρους ἀρχιερεῖς (ἔνθ. ἀν. σελ. 34 -48. 83. 190). διὰ δὲ τοὺς ἐπισκόπους της Ανατολής ὁ Άλεξιος διέταζεν ϊνα οί τοιούτοι διατηρώτι καί τὰς προηγουμένας αὐτῶν θέσεις και τὰ ὀρρίκια, ἀπολαμβάνωτι δὲ τῶν προσόδων αὐτῶν (Μίgne τόμ. 127, σελ. 940). Κατ' άρχας καὶ ὁ πατριαρχικός της Κων/πόλεως θρόνος τὰς προσόδους αὐτοῦ είγεν ἐχ διαφόρων ἀφιερωμάτων και είσοδημάτων, οίον γαιών, οίκοδομών, σταυροπηγιακών μονα-

στηρίων κτλ. (Miklosich A', 256. 257. 327), πρὸς συλλογὴν δ' αὐτῶν διωρίζοντο οἱ ἔξαρχοι ἡ οἱ κατὰ τόπους ἐπίσκοποι· αἰ πρόσοδοι αύται κατ' άρχὰς ήσαν μεγάλαι, ἐκτὸς τῶν ἀναγκῶν τῆς ἐκκληαιας εμάρχορας και είς τους ενδεώς εχοντάς. ότε όπως ακογούθως ένεκα των άνωμάλων περιστάσεων μέχρι τοσούτου περιωρίσθησαν, ώστε τὸ πατριαρχεῖον ἐστερεῖτο τῶν πρὸς περιποίησιν αὐτοῦ καὶ αὐτων των πρός λυχνοχαίαν άπαιτουμένων (Miklosich A', 470), τότε τὸ μὲν 1315 ἀπερασίσθη ὑπὸ τῆς ἱερᾶς συνόδου ἵνα ὁ Κων/λεως 'Ιωάντης ὁ ΙΓ΄ νέμηται ἐφ' όρου ζωής τὰ εἰσοδήματα γηρευουτῶν τινων ἐπαρχιῶν (ἔνθ. ἀν. Α΄, 4), τὸ δὲ 1324 ἐπὶ πατριάρχου Ἡσαίου ώρισθη, ΐνα ξκαστος μητροπολίτης μέχρι βελτιώσεως τῶν πραγμάτων προσφέρη έτησίως ἀνάλογον χρηματικήν ἐπικουρίαν, οὕτω π. χ. δ Μονεμβασίας 800 ύπέρπυρα, ό Πρακλείας, Κυζίκου και Θεσσαλονίκης άνὰ 100, ὁ Φιλιππουπόλεως καὶ Τραϊανουπόλεως άνὰ 150 κτλ. (Miklosich A', 127). Κατὰ τὰ λοιπὰ ἡ κατάστασις τοῦ κλήρου δεν μετεδλήθη. ουτω π. χ. εδικάζετο μόνον εν τοις εκκλησιαστικοις δικαστηρίοις, έκτὸς τῶν μικτῶν ὑποθέσεων, ὅτε παρήδρευον καὶ κοσμικοί δικασταί (Migne τόμ. 127, σελ. 926), άπηγορεύετο ή σιμωνία (Miklosich A', 486), ἐπετρέπετο δὲ πᾶσι τοῖς κληρικοῖς τὸ ποιείν διαθήκας (Migne 133, 736).

2. Ίδιαιτέραν σημασίαν έν τῷ κλήρῳ εἰγον οἱ ἔμιβαθμοι λεγόμενοι ἢ οἱ κατέχοντες τὰ διάρορα ἐκκλησιαστικὰ ἀξιώματα ἢ ὀφρίκια ταῦτα ἔμορρώθησαν, ὡς ἢδη εἰπομεν (ξ 118, 3) ἐν τἢ προηγουμένη περιόδῳ, ἐν τἢ παρούση δὲ ταξιθετοῦνται εἰς διαφόρους τάξεις, λεγομένας πεντάθας καίτοι καὶ κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην δυνάμεθα νὰ ἀναγάγωμεν τὴν διαίρεσιν τῶν ἀξιωμάτων εἰς χορὸν δεξιὸν καὶ εἰωνυμιον, ἢ πρώτον καὶ δεύτερον, ἢ ἀρχοντίκια τῆς ὑπερεχούσης τάξεως καὶ τῆς δευτέρας τάξεως, κατὰ Γεώργιον διως τὸν Κωδινόν, τὸν Κουροπαλάτην (παρὰ Μίσης τόμ. 157) τὰ ἐκκλησιαστικὰ ὀρρίκια διηροῦντο εἰς θ πεντάδας καὶ ἐν μὲν τἢ α΄) ἀνήνουσιν ὁ Μ. Οἰκονόμος, ὁ Μ. Σακελλάριος, ὁ Μ. Σκευοφύλαξ, ὁ Μ. Χαρτοφύλαξ, ὁ Σακελλίου καὶ ὁ Πρωτέκδικος, καίτοι κατὰ τὸν Βαλσαμῶνα ἡ πρώτη πεντὰς περιείχε τοὺς πέντε πρώτους πλὴν

του Πρωτεκδίκου, άντιστοιχούσα ούτω πρός τας πέντε αίσθήσεις του ανθρώπου (Μελέτη περί οφρικίων παρά Migne τόμ. 138 σελ. 1044). Οι ορρικιάλιοι της πεντάδος ταύτης ελέγοντο και εξωκατάκοιλοι, ήσαν διάκονοι φέροντες φελώνια μετά ώραρίων, έφερον σταυρούς έπί των σκιαδίων αύτων, διό και σταυροφόροι ελέγοντο (Συροπούλου ίστος. τῆς ἐν Φλωρ. Συνόδου 2, 25. 27, και Συμ. Θεσσαλ. περί τῆς Ιεράς λειτουργίας κερ. 166 έκδ. Migne τόμ. 155) και έν έπισκόπου τάξει όντες παρεκάθηντο έν τη Ιερά συνόδφ, μάλιστα και πρό των άργιερέων και πρό των πρεσθυτέρων (ίδ. Βαλσαμ. ενθ. άν. και Zhishman, die Synoden und Episkopal-ämter σελ. 179). Ot oppeκιάλιοι ούτοι της πρώτης πεντέδος άναφέρονται καὶ ἐν ἄλλαις ἐκκλησίαις, ώς εν Θεσσαλονίκη, φέροντες επίσης σταυρούς (Miklosich A', 258) εν δε τη 6', ο πρωτονοτάριος, ο λογοθέτης, ο κηστρίνσιος, ό δεφερενδάριος καί ό ύπομνηματογράφος έν τη γ') ό ίερομνήμων, δ έπὶ τῶν γοτάτων, δ ἐπὶ τῶν δεήσεων, δ ἐπὶ τῶν σεκρέτων καὶ δ έπὶ της Ιεράς καταστάσεως εν τη δ') ο υπομιμιτήσκων, ο διδάσκαλος του εὐαγγελίου, ὁ διδάσκαλος του ἀποστόλου, ὁ διδάσκαλος του ψαλτηρίου και δ ρήτωρ εν τη ε') δ άρχων των μοναστημίων, ὁ ἄρχων των έκκλησιων, ὁ ἄρχων του εὐαγγελίου, ό ἄρχων των φώτων και ό ἄρχων των άντιμηνοίων έν τη ς') δ πρώτος δστιάριος, ο δεύτερος δστιάρ ος, ο πρωτοπαπάς, ο δευτερενων των Ιερέων και δ θευτερεύων των διακόνων έν τη ζ') δ πρωτοψά λιτης, οι δύο δομέστικοι, ο λαοσυνάκτης, ο πριμικήριος των ταβουλαρίων και ο άρχων των κοντακίωι εν τη η ο πριμικήριος των άναγνωστων, δ νομικός, δ πρωτοκανόνας χος, δ έξαρχος και δ έκκιλητιάρχη και έν τη θ) οι δομέστικοι των θυρών, ο γαρτουλάριος, ο δετουτάτος και ο έτι της ποδέας. Έχτὸς τῶν ἀξιωμάτων τούτων ὑπῆρχον καὶ ἔτερα, ὡς τὸ τοῦ κατηχητου, μιιροδότου, δρφανοτρόφου κτλ., περί ών ίδε Χρύσκνθον περί όρφικίων καὶ Zhishman ἔνθ. ἀν. Ἐν τῆ ἐκκλησία Κωνσταντινουπόλεως ἀπαντᾶ καὶ τὸ ἀξίωμα τῶν διακονισσῶν, ἔργον τῶν ὁποίων ήν το περιποιείσθαι και διορθουσθαι τον γυναικωνίτην (Migne τόμ. 132, σελ. 988).

### § 159.

#### ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΙΕΡΑΡΧΙΑ, ΠΑΤΡΙΑΡΧΑΙ.

1. Τὸ ἰεραρχικὸν σύστημα της Ανατολικής Έκκλησίας ἔμενεν άμετάβλητον καί κατά τὴν περίοδον ταύτην, κατά τοῦτο δὲ ἀναλόγως των πέντε αἰσθήσεων τοῦ ἀνθρώπου ἀνεγνωρίζοντο καὶ πέντε άνώτεροι της χριστιανωσύνης Ιεράρχαι έλαττωθέντες είς τέσσαρας, ένεκα της άποσχίσεω; του 'Ρώμης. Έκ των τεσσάρων πατριαργών τής 'Ανατολής ὁ Κωνσταντινουπόλεως ἡν πρῶτος τῆ τάξε:, οὐδεμίαν ἐπιρροὴν ἐξασκῶν ἐπὶ τῶν λοιπῶν, οὐδὲ ἐπεμβαίνων εἰς τὰ τῆς διοικήσεως αὐτῶν (Miklosich A', 412 καὶ Β', 273). "Ενεκα μόνον τῆς έξαιρετικής θέσεως του πρώτου καὶ τής δυτχερούς τῶν λοιπῶν, παρεῖχεν αύτοις ο Κωνσταντινουπόλεως χείρα βοηθείας. Κυρίως ο Κων σταντινουπόλεως μεγάλην έπιρροήν έξήσκει έπι των ύπ' αὐτὸν έπισκόπων· οὕτω π. χ. προσεκάλει αὐτοὺς κατηγορουμένους (Miklosich Α΄, 16 και 50) και έκρινε, διά τὰς ἀνάγκας τῆς Ἐκκλησίας προςεκάλει ένα παρεδρεύωτι έν τη ένδημούτη συνόδω (έν. άν. σελ. 339), ένίστε δὲ παρενέβαινε καὶ εἰς τὰς ὑπὸ τοὺς μητροπολίτας ἐπισκοπὰς (Ενθ. άν. σελ. 58). Προκειμένου περί ἐκλογής ἀρχιερέων διὰ τοὺς χηρεύοντας θρόνους, ὁ πατριάρχης πρὸς πάντας τοὺς ἐν Κωνσταντινουπόλει διατελούντας άρχιερεῖς ἀπέστελλε μηνυτικά γράμματα (Migne τόμ. 135, σελ. 445), έν οίς άναγγέλλων την χηρείαν τζς ἐπαρχίας προέτρεπεν ϊνα ψηρίσωνται περί του διαδόχου, ἐκεῖνοι δὲ συνερχόμενοι είς τὸν συνήθη τῶν ψήφων τούτων καὶ ἐπικαλούμενο! την χάριν του άγιου πνεύματος έξέλεγον τρείς, έξ ών ο πατριάρχης τὸν ἔνα (Miklosich B', σελ. 346). Έν τῆ ἐκλογῆ τοῦ πατριάρχου οί ἐν Κωνσταντινουπόλει ἀρχιερεῖς ἐξέλεγον τρεῖς ὑποψηριους, ἐχ τού των δε ε αυτοκράτωρ άνηγόρευε τον ένα πατριάρχην ή προδολή έγινετο έν τῷ παλατίω, ὅθεν ὁ πατριάρχης παρακολουθούμενος ὑπο πολλών κληρικών καὶ λαϊκών μετέβα:νεν ἐν πομπῆ εἰς τὸν ναὸν τῆς άγίας Σορίας και έγκαθιδρύετο (Συροπούλου 2, 4 και 12, 5). Ώς σημεία διαχριτικά της υπεροχής του Κων/πόλεως δυνάμεθα να θεωρήσωμεν α') την εν Κων/πόλει παρασχευήν και την έντευθεν διανομήν του άγιου Μύρου (Miklosich A', σελ. 441), 6') την πρό αὐτου περιφοράν του διβαμπούλου η μιονοβαμπούλου, ένὶ στεφάνω περιεζωσμένου καί γ') τὸν σάκκον, τὸ πολυσταύριον καὶ τὸ μετὰ ποταμών στοιχάριον (Migne τόμ. 138, σελ. 1018 καὶ 1028). Ἐπὶ τοῦ αὐτοχράτορος δὲ Ἰσαακίου τοῦ Κομνηνοῦ ὁ πατριάρχης Μ. ὁ Κηρουλάριος έπελάβετο κοκκοβαφή περιβαλείν πέδιλα, άτινα έφερον οι βασιλείς, της παλαιάς ιερωσύτης φάσχων είναι τὸ τοιούτον έθος και δείν τούτοις κάν τή νέα κεχρήσθαι τὸν άρχιερέα (Ίωάνν. Κουροπαλ. σελ. 643). Έν τούτοις τὰ προνόμια ταῦτα είχον καὶ οἱ λοιποὶ πατριάρχαι, δ 'Αλεξανδρείας μάλιστα είχεν άνέχαθεν το δικαίωμα του φέρειν τὸν χρυσοῦν λώρον (Θεόδ. Βαλσαμ. παρά Migne τόμ. 138, σελ. 1048), άλλως τε οί τε πατριάρχαι και οι αυτοκράτορες παρείχον αὐτὰ καὶ τοῖς μητροπολίταις οὕτω π. γ. 'Ανδρόνικος ὁ πρεσδύτερος έπέτρεψε τῷ Μονεμβασίας τὴν χρήσιν τοῦ διβαμπού ου, της ίνδικτιώνος καὶ τὸν τίτλον τοῦ παναγιωτάτου, ἄλλοι δὲ ἄλλοις τὴν γρησιν των σάχχων, των πολυσταυρίων η φελωνίων μετά 4 σταυρών κτλ. (Migne τόμ. 161 Νεαρ. Μιχ. Παλαιόλ. και Χρυσοδολ. 17.— Miklosich A', σελ. 502). Καθώς δὲ οἱ αὐτοχράτορες ἐδώρουν τῷ λαφ δώρα, ούτω και ό Κωνσταντινουπόλεως πατριάρχης τη μέν κυριακή των Βαίων βαία καὶ θιμίαμα, τη δὲ Μ. τρίτη μόνον θυμίαμα καὶ τῷ Πάσγα νομίσματα λεγόμενα τρικέφαλα (Μελ. Θεοδώς. Βαλ. παρά Migne 138, σελ. 1068). Μετά τούς πατριάργας εἴποντο Ιεραρχικώς οι μητροπολιται και μετ' αύτούς οι άνευ έπισκόπων άρχιεπίσκοποι (ξν. άν. σελ. 1029). άνωτέρω δὲ τούτων ήσαν αὐτοκέφαλοί τινες άργιεπίσκοποι, ώς δ Κύπρου καὶ οἱ ἡμιανεξάρτητοι 'Axoldoc xal Textov (Miklosich A', sed. 437. 553 xal 562).

2. Ἡ κυρία ἀκμη τῆς ἐκκλησιαστικῆς διοικήσεως τοῦ Κωνσταντινουπόλεως πίπτει κυρίως κατὰ τὴν προηγουμένην περίοδον (§ 119), ἐνῷ ἐν τῆ παρούση καὶ μάλιστα ἤδη ἀπὸ τῶν μέσων τοῦ ΙΑ΄ αἰῶνος ἄρχεται περιστολή τις αὐτῆς, ἀραιρουμένων διαφόρων ἐπαρχιῶν, ἰδίως τοῦ Πόντου καὶ τῆς ᾿Ασίας· ἐν τῷ μεταξὺ διάφοροι ἐπαρχίαι προσετέθησαν αὐθις τῷ Κωνσταντινουπόλεως· ἀλλ᾽ ἐπὶ τῶν Σταυροφοριῶν τὸ κακὸν ἐπὶ τοσοῦτον ἐπετάθη, ὥστε ὁ πατριαρχικὸς τῆς

Κων,πόλεως θρόνος μετά όλίγων έπαρχιῶν της Μ. 'Ασίας καὶ τοῦ Πόντου περιωρίσθη εν Νικαία· τὸ κακὸν διήρκεσε μέχρι τοῦ 1262, άλλα και τούντευθεν δεν έξηλειφθη, μέχρι δε της άλώσεως (1453) παρατηρούμεν κύμανσίν τινα έν τη έκκλησιαστική περιφερεία του Ορόνου. τούτων ένεκα των λόγων είναι δύσκολον να δρίσωμεν ακριδώς τὸν ἀριθμὸν τῶν ἐπαρχιῶν τῶν κατὰ τὴν περίοδον ταύτην ὑπαγομένων τῷ Κωνσταντινουπόλεως. Κατὰ τὸν Νείλον Δοξαπατρήν γράψαντα τὸν κατάλογον αὐτοῦ τὸ 1143, ὑπὸ τὸν Κωνσταντινουπόλεως ετέλουν 65 μητροπόλεις μετά επισκοπών και 34 άρχιεπισκοπαί άνευ τοιούτων, ἐνῷ κατὰ τὸν Λεκυίνον ὑπετάσσοντο α') ἡ ἐκκλησιαστική διοίχησις του Πόντου μετά 13 μητροπόλεων και 14 έπισκοπῶν, 6) ή διοίχησις της 'Λσίας μετά 18 μητροπόλεων και 19 έπισκοπῶν, γ') ή διοίκησις της Θράκης μετά 7 μητροπόλεων και 23 έπισκοπῶν, δ') ή διείχησις του Ίλλυριχου μετά 15 μητροπόλεων και 17 έπισχοπών καί ε΄) ή μητρόπολις Κιέβου μετά τῶν ἐπισκοπῶν αὐτῆς, ὁ ἀρχιεπίσκοπος Ζικχίας η Μετράχων εν τη βορειοανατολική όχθη του Εύξείνου, ὁ Βοσπόρου καὶ Χερσώνος ἐν Κριμαία καὶ ὁ μητροπολίτης 'Αλανίας (ίδε Wiltsch K-Geographie τόμ. 2, σελ. 129).—Καὶ ταυτα μέν μέχρι της άλώσεως της Κωνσταντινουπόλεως ύπο των Λατίνων, άκολούθως δὲ παραλλασσουσι πάλιν οἱ ἀριθμοί· κατὰ τὸν εἰς 'Ανδρόνεχον τὸν πρεσδύτερον (1282-1328) ἀποδιδόμενον χατάλογον δ Κωνσταντινουπόλεως είχεν 109 μητροπόλεις έκτὸς τῶν ἐπισκοπῶν ( Τάλλ. και Ποτλ. 5, σελ. 490), ένφ κατά τὸν Λεκυίνον ἐν τῆ διοιχήσει του Πόντου 16 μητροπόλεις χαι άργιεπισχοπαί έχτος των έπισχοπών, έν τη της 'Ασίας 23, έν τη της Θράκης 30 περιλαμβανομένης καὶ τής κάτω Μοισίας καὶ τής Κριμαίας, ἐν τή τοῦ Ἰλλυρικοῦ 25 πλήν των έπισκοπων, έν Μολδοδλαχία δύο (πρόλ. και Miklosich τόμ. Α΄, σελ. 383 και 535.— Έκκλ. 'Αλήθειαν, έτος γ΄, φυλλ. 46 και 47 και Συροπούλου 2, 4), εν Ῥωσσία μίαν και τέλος τὰς μητροπόλεις Ζικχίας, Βοσπόρου, Χερσώνος καὶ Άλανίας (πρέλ. Wiltsch εν. άν. σελ, 343). Υπό τὸν Κωνσταντινουπόλεως ἀπό Βασιλείου τοῦ Βουλγαροκτόνου ὑπέκειτο καὶ ἡ Βουλγαρία ἐκκλησιαστιχῶς (δ 119), καίτοι ὁ ᾿Αχρίδος ἐθεωρεῖτο ὡς ἡμιανεξάρτητος αὐτὸ

τούτο συνέδη καὶ ἐπὶ τού  $Tv \rho$  όδου, ὅστις ἐπὶ  $\Gamma$ ερμανοῦ τοῦ B'καὶ του ἡγεμόνος τῶν Βουλγάρων Ἰωάντου τοῦ ἸΑσάνη (1234) ώνομάσθη ναὶ πατριάρχης, μὴ συγκαταριθμούμενος όμως τοῖς λοι ποῖς πατριάρχαις, ἀλλ' ὑποτασσόμενος τῷ Κωνσταντινουπόλεως, μνημονεύων αὐτοῦ καὶ τελῶν αὐτῷ φόρους. ἐπὶ τῆς πατριαρχείας του Καλλίστου (1355) ὁ Τυρνόβου ἀπεπειράθη νὰ ἀποστή ττς δικαιοδοσίας του Κωνσταντινουπόλεως (Miklosich A', 437-) επίσης καὶ ὁ ἀρχιεπίσκοπος Πεκίου καὶ Σερδίας ἐπὶ Θεοδώρου τοῦ Λασκάρεως και του Κράλη της Σερδίας Στεφάνου (1214) ἀπέστη του Κωνσταντινουπόλεως και ήρπασε τὰς πέριξ ἐπισκοπάς, ήδη όμως τὸ 1371 ἐπὶ τοῦ πατριάρχου Φιλοθέου καὶ τοῦ Κράλη 'Ιωάντου Οὔγκλεση ἀποχατέστη ἡ εἰρήνη, ἐνωθέντος τοῦ  $\Pi$ εχίου μετὰ τοῦ  $K/\pi$ όλεως (ξν. άν. σελ. 553.—Δοσιθ. Δωδεκάβ. 8,13 και Χρυσάν). συνταγμάτ. σελ. 88). "Οσον δ'άρορα είς τὰ λοιπὰ τῆς 'Ανατολῆς πατριαρχεία, ἡ κατάστασις αὐτῶν ἡν χείρων. Ἐν ᾿Αλεξανδρεία π. χ. οἰ Ὁρθόδοξοι έπὶ μαχρὰ διαστήματα χρόνου ἐστερούντο πατριάρχου καὶ ὅτε δὲ εἶχον τοιούτον, ήδρευεν έν Κωνσταντινουπόλει ή έκκλησιαστική δέ περιφέρεια του Αλεξανόρειας τοσούτον περιωρίσθη, ώστε κατά Νείλον μέν τὸν Δοξαπατρήν περιελάμβανε 8 μητροπόλεις μετὰ ἐπισκοπῶν καὶ 5 ἄνευ τοιούτων, κατὰ δὲ τὸν Λεκυίνον 8 μόνον (ἔνθ. ἀν. σελ. 139 καί 356). Έν Αντιοχεία έπίσης οι Όρθοδοξοι έπὶ μακρόν έστερούντο πατριαργών, διαμενόντων έν βασιλευούση, ή κατάστασις δὲ αὕτη ξπαυσε χυρίως ἀπό του 1267, δτε ο! Τουρχοι έξεδίωξαν τους λατίνους αί ὑπὸ τὸν ἀντιοχείας κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην ὑποτασσόμεναι ἐπαργίαι ήσαν 13 μητροπόλεις μετά 127 έπισχοπών, 8 μητροπόλεις άνευ τοιούτων καί 8 άργιεπισκοπαί κατά τὸν Δοξαπατρήν (ἔνθ.ἀν.), ένῷ κατὰ τὸν Λεκυίνου 6 μητροπόλεις καί 2 ἐπισκοπαί (ἔνθ. ἀν. 141 καί 357). Τέλος δὲ καὶ ἐν τῷ πατριαργείω τῶν Ἱεροσολύμων οἱ ὁρθόδοξοι έστερούντο πατριάρχου έπὶ της λατινοχρατίας μέχρι του 1142, ότε ο αυτοκράτωρ Μανουήλ ο Κομνηνίς συνεδάλετο μετά του βισιλέως της Ίερουσαλήμι ίνα οι πατιιάρχαι Άντιοχείας και Ίεροσολύμων έκλέγωνται έν Κωνσταντινουπόλει το έθος τούτο έπεκράτησε καί μετά την ἀποδίωξιν των Λατίνων, του αὐτοχράτορος του Βυζαντίου

ἐπικυρούντος τοὺς πατριάρχας τῆς ἀγίας πόλεως κατὰ τὸν Δοξαπατρῆν ὑπὸ τὸν Ἱεροσολύμων ὑπόκειντο κατὰ τοὺς χρόνους τούτους 4 μητροπολίται καὶ 25 ἐπίσκοποι, ἐνῷ κατὰ τὸν Λεκυίνον μόνον πέντε ἐπαρχίαι (ἔνθ. ἀν. σελ. 113 καὶ 358).

# § 160.

## CEIA AATPEIA.

1. Ούτε ή ἐπογὴ ἐπέτρεπεν ἀλλ' ούτε ἡ θεία .laτφεία καθ' ἐαυτην είγεν ανάγχην περαιτέρω άναπτύξεως και διαρρυθμίσεως, διά τουτο καὶ ἐν τῷ κεραλαίῳ τούτῳ βλέπομεν τὴν ἡμετέραν Ἐκκλησίαν έμμενουταν είς τὰ ἀρχαῖα. "Οσον ἀρορά είς τὴν ἀρχιτεκτονικήν, καίτοι τινές των αὐτοκρατόρων ἐπεδείξαντο μέγαν ζήλον ἐν τῆ ἀνεγέρσει και διακοσμήσει των ναών, εν τούτοις οὐδεν άξιον λόγου παρατηρούμεν εν αύτη όλιγωτερον τουτο ίσχύει περί της ζωγραφικής, διότι ένταθθα παρατηρείται έτι χίνησίς τις χαί ζωή ου μόνον έν τοις μωσαϊχοίς, άλλά και έν ταϊς μιχρογραφίαις. Ίδίως έπὶ τοῦ αὐτοχράτορος Μανουήλ του Κομνηνου (1143-1180) παρατηρείτα: τὸ πνευμα τούτο της ζωής και της προόδου, ώς περί τούτου μαρτυρούσιν αί έν τῷ παλατίφ αὐτοῦ ἐξεργασθεῖσαι διὰ ψηφιδωτοῦ εἰκόνες (Νικήτ. Χωνιάτ. 7, 3) και αι έν τῷ ναῷ τῆς Θεοτοκου ἐν Βηθλεέμ· ἀλλὰ καὶ Ίσαὰκ ὁ Αγγελος (1185-1195) καὶ ἐν γένει οἱ Παλαιολόγοι διεκρίθησαν διά τὸν ὑπὲρ της ζωγραφικής ζήλον αὐτῶν, τρανά δὲ μαρτύρια της άναπτύξεως ταύτης είναι διάφοροι μικρογραφικαί είκόνες, σωζόμενα: μέχρι του νυν έν χειρογράφοις διαφόρων βιδλιοθηκών. Ούτω π. χ. ἐν τῆ βιδλιοθήκη του Βατικανού σώζεται ἡ δογματική πανοπλία του Ζυγαβηνού, εν ή υπάρχουσι τρεῖς θαυμασταί μικρογραφίαι παριστώσαι τούς Πατέρας της Έκκλησίας, τὸν αὐτοκράτορα 'Λλέξ ον τὸν Κομνηνὸν και τὸν Ίησοῦν Χριστόν περαιτέρω εν εὐαγγελιστάριον Ίωάννου του Κομνηνού, έν ώ βλέπει τις άπείρους μικρογραφίας, ή κλίμαξ Ίωάννου του τής Κλίμακος καὶ άλλα ἐν τή ἐν Παρισίοις βιδλιοθήχη χειρόγραφόν τι Διονυσίου του Άρεοπαγίτου του 1408, εν φ παρίσταται Μανουήλ ο Παλαιολόγος μετά της οίχογενείας αὐτοῦ, καὶ ἔτερον χειρόγραφον τοῦ ΙΔ΄ αἰῶνος, ἐν ῷ ζωγραφεῖται Ίωάννης ο Καντακουζηνός μετὰ της ιεράς συνόδου και της αὐλης αύτου. άγγα και έν ταις βιβγιοθύκαις του άλιοη "Οδοπε απλακτά τις τοιαύτας μιχρογρασίας, ώς π. χ. έν τη του Βατοπεδίου ὑπάρχει Εν ψαλτήρ.ον του ΙΑ΄ αίωνος μετά πολλών είχονων, εν εύαγγελιον του ΙΒ΄ αίῶνος, ἐν ψ παρίστανται τὰ μᾶλλον σημαντικὰ γεγονότα τοῦ βίου του Κυρίου διά λαμπρών μιχρογραφιών (πρόλ. Schnaase, Geschichte der Kunst des Mittelalters, σελ 773 και Bayet, L'art byzantin σελ. 170). 'Αλλά και είκόνες ἐπί τῶν τοίχων σώζονται πολλαχού τῶν μοναστηρίων του "Αθωνος ἀναμφιβόλως ἐχ τῆς έποχής ταύτης, τοιαθται δὲ θεωρητέαι αἱ τοῦ Πρωτάτου ἐν Καρεαἰς, αι έν τῷ Νάςθηκι του Βατοπεδίου κτλ. (Bayet σελ. 264). Έκτὸς τούτων τὴν ἀνάπτυξιν τῆς ζωγραφικῆς τέχνης μαρτυρεῖ καὶ ἡ κατὰ τὸν  $ext{I} \Gamma'$  αίῶνα καὶ μετά ταῦτα ἀκμάζουσα ζωγραφική σχολή ἐν  $\Theta$ εσσαλονίκη, δπου ίδιως ώς και έν άγιφ "Ορει είργάζετο ο περιώνυμος Ματουήλ ὁ Πατσέλητος· μαθητής τις του χαλλιτέχνου τούτου μεταγενέστερος κατά τὸ τέλος τοῦ  $I\Delta'$  η άργας τοῦ IE' αίωνος, ὁ μοναχὸς Διονύσιος ἐπὶ τῆ βάσε: τῶν κανόνων τοῦ διδασκάλου αὐτοῦ ἔγραψε τὴν ἐρμηνείαν της ζωγμαφικής, ούτω δὲ διὰ τοῦ ἔργου τούτου όδηγούμενοι καὶ μετὰ ταῦτα οἱ ζωγράφοι διετήρησαν τὴν βυζαντινήν τέχνην ( Ερμην. της Ζωγ. εν Αθήναις 1853.—Schnaase ενθ. άν. σελ. 276 και Bayet σελ. 256). Πρός τη ζωγραφική έν άκμη διετηρείτο και ή τορευτική και ποικιλτική, ώς τουτο δείκνυται έχ διαφόρων έργασιῶν έπὶ τών Ιερῶν σχευῶν έξ έλεφαντόδοντος, μαργάρων, σύρματος, ξύλου και ἄλλων ύλῶν (Miklosich τόμ. Β', σελ. 566.—Schnaase ενθ. άν. σελ. 268 καὶ Layet σελ. 200).

2. "Όσον ἀφορὰ εἰς τὸ ἐκκλησιαστικὸν ἀσμα οὐδὲν καινὸν παρατηρεῖται κατὰ τὴν περιοδον ταύτην, ἐκτὸς τῶν διαφόρων ὕμνων, τοὺς ὁποίους συνέταξαν διάφοροι, ὡς ὁ Ζωναρᾶς, Εὐσταθιος ὁ Θεσσαλονίκης, ὁ αὐτοκράτωρ Θεόδωρος ὁ Λάσκαρις κτλ. Ἐπίσης ἡ θεία λειτουργία ἐτελεῖτο κατὰ τὰς λειτουργίας τοῦ Μ. Βασιλείου καὶ Χρυσοστόμου, ἔν τισι μόνον μέρεσι τῆς ᾿Αλεξανδρείας καὶ τῶν Ἱεροσολύμων ἐν χρήσει οὐσῶν καὶ τῶν λειτουργιῶν τοῦ Μάρκου καὶ Ἱακώδου (Θεοδ. Βαλ. παρὰ Migne 138, 953). ἡ λειτουργία ἐτελεῖτο ἐπὶ

τραπέζης καθηγιασμένης ή άντιμηνσίου, κατεδικάζετο δὲ ὡς άνασταύρωσις του Χριστου το τελείν τον αυτόν ιερέα δίς την λειτουργίαν εν μια και τη αυτή ήμερα (Migne τόμ. 140 σελ. 465)· κατά τὴν ἐχχλησιαστιχὴν παράδοσιν ἡ λειτουργία ἐτελεῖτο χατὰ πάσας τὰς ἡμέρας τοῦ ἐνιαυτοῦ πλὴν τῆς Μ. Τεσσαρακοστῆς, ἐν ἡ πλὴν Σαββάτων, Κυριαχών και της έορτης του Ευαγγελισμού, ετελείτο ή των προηγιασμένων (Θεοδ. Βκλσ. παρά Migne 138, 1103) και τζς Τετράδος και Παρασκευής της Τυροφάγου το μυστήριον ετελείτο δι' άρτου ἐνζύμου καὶ μετεδίδετο τοῖς πιστοῖς ὑπ' ἀμφότερα τὰ είδη, πάντες δὲ ἐπίστευον ὅτι ἐν αὐτῷ ὑπάργει τὸ σῷμα καὶ αίμα του Κυρίου, μεταβαλλομένων, η μεταπειουμένων καί μετουσιουμένων των στοιχείων (Ν. Μεθ. παρά Migne τόμ. 135 σελ. 505). Έκτὸς τῆς λειτουργίας καὶ τὰ λοιπὰ τῆς θείας λατρείας, ὡς προσευγαί, άναγνώσματα κτλ. έτελούντο κατά την άργαίαν τάζιν. μόνον τὸ κήρυγμα τοῦ θείου λόγου φαίνεταί πως περιωρισμένον καί διά τουτο 'Αλέξιος ο Κομνηνός προέτρεψε τον πατριάρχην όπως ληφθή ή δέουσα φροντίς (Migne τόμ. 127 σελ. 949 καί 969)· όπωςδήποτε όμως δεν έλειψεν όλως ή έπ' έχκλησίας διδασκαλία, ώς μαρτυρούσιν οι λόγοι Θεοράνους του Κεραμέως, Εύσταθου Θεσσαλονίκης, Γρηγορίου τοῦ Παλαμά κτλ. Περί τῶν μυστηρίων ἐν γένει παρατηρητέον ότι και κατά την περίοδον ταύτην υπάρχει ἀοριστία τις περί του άριθμου, ώς π. χ. Νικό. Ιαος ὁ Καβάσι. Ιας άναρέρει τρία, τὸ βάπτισμα, τὸ χρίσμα καὶ τὴν εὐχαριστίαν ὡς ὅμως μαρτυρεί Συμεών ο Θεσσαλονίκης εν τη συνειδήσει και πράξει της Έκκλησίας ήσαν εν γρήσει τὰ μέχρις ἡμῶν γνωστὰ ἐπτά. Τὸ βάπτισμα τελούμενον διὰ τριῶν καταδύσεων καὶ ἀναδύσεων ήτο συνδεδεμένον μετὰ του άγίου μύρου, διά τουτο ότε έν Κωνσταντινουπόλει έγνώσθη τὸ 1355 ότι εν Βουλγαρία ετελείτο διά μιας καταδύσεως και ραντισμού. άντι δε μύρου άγιου έχρῶντο μύρφ τοῦ άγιου Δημητρίου η τοῦ Βαρδαρου, ή Έχκλησία χατεδίχατε τουτο (Miklosich A', σελ. 439). Έν τούτοις ή ήμετέρα Έχκλησία άνεγνώριζε πάντοτε το βάπτισμα των Λατίνων και 'Αρμενίων και έδέχετο αὐτούς είς τοὺς κόλπους αὐτης διά μύρου και λιβέλλου πίστεως (Migne τόμ. 132 σελ. 1155 και

1258.— 'Ραλ. καὶ Ποτλ. 5 σελ. 143 καὶ 'Εγκύκλ Μάρκ. 'Ερέσου έν τοῖς Πρακτ. τῆς ἐν Φλωρ. συνόδου σελ. 538, ἔκδ. Ῥώμης 1864). τούς έξ αιρέσεων όμως προσεργομένους ιερείς διά βαπ (σματος η μύρου Θεόδωρος ὁ Βαλσαμών θεωρεί ανιέρους (Migne 138 σελ. 984). Ἡ Ἱερωσύι η, ὡς καὶ πάντα τὰ μυστήρια, μετεδιδετο δωρεάν, καταδικαζομένης της σιμωνίας (Miklosich B', σελ. 483), ο γάμως έτελείτο έχδιδομένων πρότερον βουλλών (ένθ.άν. Α΄, σελ. 456) μέχρι τών ώρισμένων βαθμών της συγγενείας και καταδικαζοιλένων των άνή. Εων συνοιχεσίων (ξνθ. άν. σελ. 397), ή μετά οια παρά των ύπο των έπισκόπ ..ν όριζομένων πιευματικών,καταδικαζομένων των τελούντων αὐτὴν μοναγῶν ἢ μὴ ἐγόντων ἄδειαν Ιερέων καὶ τέλος τὸ εὐχ έλαιον έτελειτο ώς και πρότερον, καταδικαζομένων άμα των ιερέων των τελούντων αὐτὸ καὶ ἐπὶ τεθνεώτων (Migne 140 σελ. 806). Ἡ Ἐκκλησία έπίσης έφύλασσε καὶ τὰς ἀνέκαθεν ὁρι ιθείσας τέσσαρας νηστείας, καίτοι παρά τισι ὑπζρχον διάφοροι γνῶμαι· οὕτω κατὰ τὸν Βαλσαμῶνα (Migne 138 σελ. 1001) μόνον κατά τὴν Μ. Τεσσαρακοστὴν έδει νηστεύειν τεσσαράκοντα ἡμέρας,κατὰ δὲ τὰς λοιπὰς ἤρκουν ἐπτά· έπίσις την νηστείαν της Θεοτόχου, άλλοι μέν εφύλαττον όλην, άλλοι κατέλυον της Μεταμορφώσεως και άλλοι κατηρχοντο αυτης μετ' αὐτὴν (Migne 127 σελ. 529), κατὰ δὲ τὸ τυπικὸν ττς αὐτοκρατείρας Είρήνης της Δουκαίνης (1120) αι μοναγαί ήδύναντο τρώγειν ίγθος κατά τὰ Σάββατα καὶ τὰς Κύριακὰς τῆς Μ. Τεσσαρακοστῆς, την έορτην του Ευαγγελισμού, του Προδρόμου και τών τεσσαράκοντα Μαρτύρων, έαν έγίνοντο τοιαυται προσφοραί (Migne 127 & 47), άπηγορεύετο όμως ή ίχθυοραγία κατά την ήμέραν του Εύαγγελισμου πίπτουσαν κατά τὴν έδδομάδα τῶν παθῶν. Τέλος περὶ τῶν έορτῶν παρατηρούμεν ότι αύται πληθυνόμεναι έχάστοτε έωρτάζοντο μετά της αυτης μεγαλοπρεπείας και άγαλλιάσεως, ου μόνον υπό των γριστιανών καθόλου, άλλά και της πολιτείας αύτης (Migne 132 σελ. 758). Σημειωτέον δὲ πρὸς τούτοις ὅτι κατὰ τὴν ἐπογὴν ταύτην συναντώμεν και τὸν τιπτήρα (Τυπ. Είρ. § 72), τὸν ἐτταφιασμὸτ του Μ. Σαββάτου (Miklosich B', 7), τὸν ἀγιασμὸν τῶν ἐργαστηρίων (Εν. άν. σελ. 141) και τὰ μιτημόσυτα, λεγόμενα τρίτα, Εττατα

καὶ τεσσαρακοστά, διότι ὁ Χριστὸς ἐρανέρωσεν ἑαυτὸν τοῖς μαθηταῖς αὐτοῦ κατὰ τὴν τρίτην καὶ ἐννάτην ἀπὸ τῆς ἀναστάσεως ἡμέραν, τὴν δὲ τεσσαρακοστὴν ἀνελήρθη (Φιλ. Ἐρημίτου παρὰ Migne 127 σελ. 877).

### \$ 161.

#### ΗΘΙΚΟΣ ΒΙΟΣ.

Δυστυχῶς και κατὰ τὴν περίοδον ταύτην Ενεκα διαρόρων λόγων έπιχρατεί ὑπὸ πολλὰς ἔψεις χαλάρωσίς τις καὶ κατάπτωσις τοῦ ἡθικου βίου ενώ πάντες ένεκαυχώντο επί τῆ ὀρθοδοζία και προκειμένης δογματικής τινος έριδος γενική κατακραυγή έξεγείρετο κατά τῶν έτεροφρονούντων, έν τούτοις παρά πολλοίς ή όρθοδοξία άπώλεσε τήν άληθη αυτης ιχμάδα, είς τύπους μόνον περιορισθείσα και λέξεις κενάς. Ή θρησκεία τῶν πλείστων ἀπέβαλε τὸ ζῶν ἐκεῖνο πνεῦμα, τὸ ζωογονοῦν τον άνθρωπον είς την διάπραζιν της άρετης: πάντες σχεδόν ύπετάσσοντο ταις έπιταγαίς της Έκκλησίας, έφοίτων είς τους θείους ναούς, έπεδείχνυντο μέγα ένδιαφέρον χατά τὰς ἀναφυομένας θρησχευτικάς ἔριδας, άλλα πόσων ή χαρδία έφλέγετο ύπο της άληθους θρησχευτηχότητος καὶ ἡθικότητος; Δέον, λέγει πατριαρχική τις ἐπιστολή πρὸς τοὺς ἐν Κωνσταντινουπόλει Χριστιανούς, έξετάσαι την αίτιαν του τοιούτου κακού (πολιορκίας τινός δηλ.) και έπιστρέψαι και κλαύσαι έναντίον Κυρίου καὶ μετανοία καὶ έξομολογήσει τὰ πρίν ἡμαρτημένα διορθώσασθαι, ήμετς τοις αυτοίς ή και μείζοσιν άμπρτήμασι περιπειρόμεθα, άδικούντες καὶ ψευδόμενοι καὶ ἐπιορκούντες και πατ είδος κακίας άπηρυθριασμένως μεταχειριζόμενοι, ταις συμφοραίς των άδε.Ιφων επιτιθέμενοι, τὰ αὐτων επιξαίνοντες πράγματα, ετοιμοι της μερίδος αὐτῶν ἐπιβαίνειν καὶ καταπατείν και κατεσθίειν τους πένητας, φιλονεικουντές οίον υπερβάλλεσθαι άλλήλους έν τη κακία ό άνομων άνομες, ό άδικων άδικες ό βλατφημών β. Ιασφημεί, πορνείαι, μοιχείαι, έτιορχίαι, άρπαγαι, ληστείαι, φόνοι παρ' ἡμῶν ἀναίδην καθ' ἐκάστην τολμῶνται την ημέριν, ουκ έστι φόβος θεού, ουκ έστιν έν ημίν διόρθωσις μέχρι του rur, ούτε μετανοίας ίχνος ούδ' ότιουν (Miklo-

sich B', σελ.464). 'Αλλαχοῦ πάλιν ἀναγινώσκο μεν ὅτι πολλοί ἐποίουν τριγαμίας, τετραγαμίας, πολυγαμίας, άθεμιτογαμίας καί μοιγοζευξίας (ἔν. ἀν. Α΄, 318), δτι έτεροι ύψουν χεῖρα πλεονέχτιδα χατὰ τῶν ίερων, ότι ϋδριζον τοὺς ἀρχιερεῖς καὶ ἐφυλάκιζον (ἔνθ. ἀν. 458) καὶ δτι τοσούτον έξέκλιναν, ώστε προσέκειντο ταϊς μαγείαις καὶ ἄλλοις διαδολικοῖς ἔργοις (ἔνθ. ἀν. 185) καὶ ταῖς θεοδικίαις (Παγ. ίστ. ᾿Ανδρ 1, 21. 22). Καὶ τὸ δυτάρεστον ὅτι τὸ κακὸν παρετηρεῖτο καὶ παρὰ τοῖς ἱερωμένοις. οὕτω κατὰ τοὺς γρόνους τούτους ἀναφέρονται ἱερεῖς καπηλευόμενοι. πλαστογραφούντες (Mikl. B', 76 και 89), Ιεροσυλούντες (A', 26), άτγολούμενο: περί μαγείας καὶ γοητείας, ἔγοντες  $β_i$ δλίον πλέρες ἐπωδών μοιρανίδα λεγόμενον (Miklosich τόμ. Α΄, σελ. 541) καὶ ἐν γένει βιούντες βίον ἀπάδοντα τῷ ἀξιώματι αὐτῶν. Ἡλως ζοφεράν παρίστησι τὴν ἡθικὴν κατάπτωσιν τῶν ἱερέων ἐπιστολή τις του πατριάρχου Καλλίστου, καθ' ην ούτοι έλέγχονται ώς έπιρρεπείς πρός τὸ ψεῦδος, ὡς φιλάργυροι, οἰνοπόται, πλεονέκται κτλ (ἔνθ. ἀν. Α΄, σελ.308). "Ενεκα τούτων ή Έκκλησία διώριζεν εξάρχους πρὸς επίδλεψιν καὶ διόρθωσιν τῶν ἀσχημονούντων, ἐν γένει δὲ οὐδέποτε ἐπαύσατο μεριμνώσα, διδάσχουσα, έχδιδούσα έπιστολάς και έπιδάλλουσα διάφορα ἐπιτίμια (ἔν. ἀν. Α΄, 173). Έντεθθεν διμως οὐδαμῶς δικαιούμεθα νὰ ἀρνηθώμεν ἐν τῷ ἡθιχῷ βίῳ τῆς ἐποχῆς καὶ τὰς φωτεινὰς αύτου όψεις. Υπήρχον πολλοί έμπνεόμενοι ύπο των άληθων άργων τζε γριστιανικζε ήθικής, παρ' οίς ή θρησκεία ήν το ζώπυρον τζε ένεργείας αὐτῶν. Ἐν τἢ Ιστορία τῶν χρόνων τούτων πολλάκις εὕρομεν εὐκαιρίαν νὰ ἐκτιμήσωμεν τὸν θρησκευτικὸν ζήλον πολλῶν καὶ τὰ χριστιανικά της άγάπης έργα· ποσάκις ή Έκκλησία καὶ τὰ τέχνα αύτης δὲν ήρχοντο εἰς ἐπιχουρίαν ἀδελφῶν πασχόντων; ποτάχις ἡ άγάπη δεν έξεδηλούτο εν τοις όρρανοτροφείοις, τοις γηροκομείοις, τοις ξενώσι και τοις λοιποίς αὐτής καρποίς; (Ζωναρ. 18, 308.—Σάθ. Μ. βιδλ. 4, 67) ποσάχις δὲ ἀπέναντι τῶν βδελυγμάτων ἐχείνων δέν συνηντήσαμεν ἄνδρας, άληθεῖς χριστιανούς λόγφ τε καὶ ἔργφ; ΐνα παραλίπωμεν τὸν Άρσένιον, τὸν Ίωσήρ, τὸν Μάρχον, τὸν Βλεμμίδην ατλ. ἀναρέρομεν τον Θεσσαλονίκης Εύστάθιον, δστις έμφορούμενος του πνεύματος της άληθους εύσεβείας και άρετης, ου μόνον

ἔργῳ παρέστησεν ἐαυτὸν ὡς τοιοῦτον, ἀλλὰ καὶ διὰ τῆς καθόλου αὐτοῦ ἐνεργείας καὶ τῶν συγγραμμάτων εἰργάσθη ὑπὲρ τῆς μεταρρυθμίσεως τοῦ ἡθικοῦ βίου τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ (πρόλ. Neander, Eustathius von Thessalonik in wissensch. Abhand. 1851 σελ. 14).

#### KEΦAΛΑΙΟΝ Δ'.

#### ОБОЛОГІКА ГРАММАТА.

§ 162.

ΠΕΡΙ ΤΩΝ ΓΡΑΜΜΑΤΩΝ ΚΑΘΟΛΟΥ ΚΑΙ ΤΩΝ ΘΕΟΛΟΓΙΚΩΝ.

Πρόλ. την § 123.

1. Έν τοζς ἔμπροσθεν (§ 123) εἴδομεν διὰ ποίους λόγους ἀνεγεννήθησαν τὰ γράμματα ἐν τῷ βυζαντινῷ κράτει καὶ μάλιστα ἐπὶ τῆς δυναστείας των Μακεδόνων εύτυχως ή άνάπτυξις αυτη διατηρείται καὶ κατὰ τὴν περίοδον ταύτην, ἡ διατήρησις δ'αὐτῆς κατὰ μέγα μέρος όρείλεται είς δύο βασιλικάς δυναστείας. ή πρώτη των δυναστειών τούτων είναι ή των Κομνηνών (1057-1185), άποτελέσασα πραγματικώς ενδοξον περίοδον της έπιστημονικής άναπτύξεως των γραμμάτων άπαντες σχεδόν οι αὐτοκράτορες της οἰκογενείας ταύτης ήσαν λόγιοι καὶ σοφοί καὶ γυναϊκες δ' ἔτι διεκρίνοντο διὰ τὴν ἀνάπτυξιν αὐτῶν, ὡς ἡ Εὐδοκία, ἡ θυγάτης Ίσαακίου τοῦ Κομνηνοῦ καὶ ἡ "Arra, ή θυγάτης 'Αλεξίου του Α΄. Ἡ Κωνσταντινούπολις, ὡς λέγει Αννα ή Κομνηνή ('Αλεξ. Ε', 144) άπάσης παιδείας καὶ τέχνης Λογικής οὐκ ἐνθεῶς εἰχεν ἐνῷ δὲ οἱ ἀπὸ Κωνσταντίνου τοῦ Πορφυρογεννήτου μέχρι του Μονομαχου αὐτοκράτορες ἐν παρέργω είχον τὴν παίδευσιν, αυτοί χλιδώντες καὶ παίζοντες καὶ όρτυγίαις καὶ άλλοις αίσχιοις παιγνίοις ένασχολούμενοι, έπι 'Αλεξίου του Κομνηνού τὰ γράμματα ἀνέλαμψαν καὶ διὰ σπουδής τοῖς φιλολόγοις έγένοντο. "Ότι τὰ γράμματα μέχρι Κωνσταντίνου του Μονομάχου περιήλθον είς χατάπτωσίν τινα χαὶ ὅτι ἡ ἐπίσημος ἐν Μαγναύρα ἀχαδημία ούχ ἡν ἐν τοῖς ζῶσι, μαρτυρεῖ πολλαχοῦ καὶ Μιχαἡλ ὁ Ψελλὸς

(EKKA. IETOPIA, TOM. B'.)

18

(Σάθ. Μ. Βιδλ. Τόμ. 4, 18. 23. 26. 433 καὶ Pselli Opuscul. ed. Boissonade σελ. 150), άλλα και έν τη καταπτωσει ταύτη δέν ελειψαν όλοτελώς οι λόγιοι, εκαλλιεργείτο δε ίδιως επί 'Ρωμανού του Αργυρού ή άριστοτελική φιλοσοφία (ένθ. άν. 31) κυρίως δμως πρὸ των Κομνηνων διά τζε έξαιρετικζε φιλοπονίας και τζε θαυμαστζε όξυνοίας Μιχαήλ του Ψελλου, βοηθουμένου είς τὸ έργον ὑπὸ του Λειχούδη, Ειφιλίνου και Μαυρόποδος, άνυψώθη ή παιδεία είς την προτέραν αύτης περιωπήν (Ενθ. άν. Σάθα σελ. 119—123) και άνιδρύθη ή έν Κωνσταντινουπόλει άκαδημία των γραμμάτων, ήτις είς δύο διαιρουμένη τμήματα, τὸ φιλοσης ικόν, ἐν τῷ ναῷ τοῦ ἀγίου Πέτρου ύπο Μ. τον Ψελλον και το νομικον (διδασκαλείον των νομίμων, μουσείον νομοθετικής, έν.άν. σελ. 168. 285.—Μιχ. 'Ατταλ. 21, 15) εν τῷ τοῦ ἀγίου Γεωργίου ὑπὸ Ἰωάννην τὸν Ξιφιλίνον, πολλούς ἀπήνεγκε τούς καρπούς· εὐτυχῶς οὐ πολὺ μετὰ Κωνσταντίνον τὸν Μονομάχον ἡρξεν ἡ οἰχογένεια τῶν Κομνηνῶν, ἐπὶ τῆς ὁποίας καὶ μάλιστα ἐπὶ ᾿Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ συναντώμεν τὴν σχολὴν τῶν γραμματικών, εν ή εδιδάσκετο ή γραμματική, ή έητορική και ή διαλεκτική, ήρμηνεύοντο δὲ τὰ συγγράμματα του Πλάτωνος, 'Αριστοτέλους, Ίαμδλίχου και άλλων έν τη σχολή ταύτη έδιδασκε καὶ ὁ ἐκ τῶν ἔμπροσθεν ἡμῖν γνωστὸς Ἰωάννης ὁ Ἰταλὸς (β 153, 1). Οὕτως ἀνέλαμψεν ἡ παιδεία ἐν Κωνσταντινουπόλει, πρὸς αὐτὴν δ' ήμιλλατο καὶ ή Θεσσαλονίκη. 'Αλλά τὴν ἀνάπτυξιν ταύτην ἐν τῷ βυζαντινῷ χράτει ἡπείλησε νὰ καταστρέψη τέλεον ἡ ώμότης καὶ ἡ άγροικία τῶν Σταυροφόρων, οἴτινες τοσαύτην περιφρόνησιν έπεδείξαντο πρός τὰ έλληνικὰ γράμματα, όσην ὑπερηφάνειαν οἱ βυζαντινοί και διά τουτο όσων έφεισθησαν αι πυρκαϊαί και αι λεηλασίαι, ταῦτα κατέστρεψαν ἐκεῖνοι. Εὐτυχῶς ἡ λατινοκρατία διήρκεσεν έπ' όλίγον, ότε δ' ή δυναστεία των Πα. Ιπολόγων (1259-1453) έγένετο το 1261 χυρία της Κωνσταντινουπόλεως, ανέθαλον αύθις αί τέχναι καὶ αί ἐπισττμαι διαθιώσασαι μέχρι της άλώσεως, δτε μεταφυτευθείσαι είς την Δύσιν, ανήψαν την λαμπάδα της άναγεννήσεως τῶν γραμμάτων καὶ τοῦ πολιτισμού.

2. Παραλλήλως πρὸς τὴν καθόλου παιδευσιν ἐν τῷ βυζαντινῷ

χράτει έδαινε και ή θεολογική ἐπιστήμη, φέρουσα και κατά τὴν περίοδον ταύτην τοὺς γαρακτήρας του Σχολαστικισμού καὶ Μυστικισμού. Ή πρώτη τάσις, ώς ήδη έν τοις έμπροσθεν είδομεν (§ 123, 2) προηλθεν έχ της ύπερ τον Πλάτωνα προτιμήσεως του Αριστοτέλους, καταλληλότερου συντελούντος είς την διασκευήν και διάταξιν των θεολογικών γνώσεων έν τούτοις ούτε ο Πλάτων, ούτε τά λοιπά φιλοσοφήματα ἀπώλεσαν όλως τὴν ἰσχύν αὐτῶν, μάλιστα κατὰ την περίοδον ταύτην τοσοϋτον είσεχώρησεν ο πλατωνισμός, ώστε οί προσκείμενοι τῷ 'Αριστοτέλει, ἐθεώρησαν τοῦτο ὡς ἐπικίνδυνον. "Ηδη κατά τὸν ΙΑ΄ αἰῶνα μεταξύ Μιχαήλ του Ψελλου καὶ Ἰωάννου του Ειφιλίνου άνεφλέγη ή έρις αύτη, καθ' ην του πατριάργου Ειφιλίνου ύποδείξαντος τῷ φίλφ αὐτοῦ ὅτι οἱ θαυμασταὶ τοῦ Πλάτωνος παύουσιν άποτελουντες μέρος του χριστιανιχού πληρώματος, ό Ψελλός διεμαρτυρήθη εν τινι πρός αὐτὸν ἐπιστολή, ὡς καὶ ἐν τῷ ἐπ:ταρίω αὐτοῦ (πρόλ. Σάθα Μ. βιόλ. 4 προλεγ. σελ. 105 καὶ ἐπιτάρ. 459), **ἔνθα καταμωκώ μενος τῶν ἀριστοτελικῶν καὶ γαλδαϊκῶν δογμάτων,** δι' ων ἐπισχοτίζουσί τινες τὰ χριστιανικὰ ὑπερυψοί τὸν Πλάτωνα, ή πρός τὸν ὁποῖον τάσις ἄλλως τε δὲν συνεπάγει καὶ τὴν ἀπό τοῦ Χριστοῦ ἀποσχίρτησιν. Κατὰ τὸν ΙΒ΄ αἰῶνα βλέπομεν Νικόλαον τὸν Μεθώνης πολεμούντα τὸν πλατωνισμόν, ὡς ἀπάγοντα τῆς ὁρθοδοξίας.  $^{f t}$ Ο ἀγών ἐπανελήρθη δριμύτερος καὶ ἐμπαθέστερος κατὰ τὸν  ${
m I}\Delta ^{\prime}$  αἰῶνα, δτε δ ύπερ του εθνισμού εν γένει ενθουσιών Πλήθων εζήτει να καταρρίψη τον Αριστοτέλην από του θρόνου τζς επιστήμης και αναδιδάση τον Πλάτωνα εν τῷ ἀγῶνι τούτῳ διηρέθησαν οι λόγιοι καὶ οι θεολόγοι τοῦ Βυζαντίου, τῶν μὲν Μάρχου τοῦ Ἐρέσου, Γενναδίου τοῦ Σγολαρίου καὶ άλλων μαγομένων ὑπὲρ τοῦ Αριστοτέλους, τῶν δὲ Πλήθωνος, Μιγαὴλ 'Αποστόλη κτλ. ὑπὲρ τοῦ Πλάτωνος: ἐν τῆ ἔριδι ταύτη ὁ Βησσαρίων καίτοι ἀπέκλινεν είς τὸν Πλάτωνα συνεδούλευεν ἀμφοτέραις ταϊς μερίσι μετριοπάθειαν. "Όσον δ' άφορφ είς τον μυστικισμόν, ούτος έπί των αυτων, ως και πρότερον βάσεων στηριζόμενος καλλιεργείται και πάλιν έν τοις μοναστηρίοις, έπισημότερος δ' αὐτοῦ ἀντιπρόσωπος είναι Νικόλαος ὁ Καβάσιλας ὁ μυστικισμός τοῦ Καβάσιλα ὁριζόμενος ύπο του συμβολικού και θεωρητικού γαρακτήρος του 'Αρεοπαγίτου

καί του πρακτικού του Μακαρίου άσγολείται περί τὴν διάκρισιν του παρόντος και μέλλοντος κόσμου· ὁ ἄνθρωπος ἐν σκότει διατελῶν ἐν τῷ κόσμῳ τούτῳ καὶ ὡς ἐν καταστάσει ἐμβρύου, προώρισται νὰ ὑψωθή είς τὸ φῶς τοῦ ἐτέρου, τοῦτο δὲ κατορθοῦται διὰ τῆς θείας άποχαλύψεως καὶ τῆς μετὰ τοῦ Χριστοῦ ένώσεως τὸ πρὸς τοῦτο όμως μέσον είναι ο χριστιανικός βίος, τελειούμενος διά τῶν μυστηρίων τοῦ βαπτίσματος, τοῦ μύρου καὶ τῆς εὐχαριστίας καὶ τῆς ἀνθρωπίνης βουλήσεως. Έχ των δύο τούτων χαρακτήρων της θεολογικής ἐπιστήμης ἀρχούντως καταζείχνυται ή ζωή αὐτής καὶ ή χίνησις, τουτο δε συναποδεικνύει και ή κατά το μάλλον η ήττον άνάπτυξις τῶν διαφόρων τζε θεολογίας κλάδων. Έν πρώτοις ὅσον ἀρορᾳ εἰς τὸν έξηγητικόν, καίτοι έξέλιπον πλέον παραγωγικαί έργασίαι, ούν ήπτον όμως άναφέρονται διαφοροι έρμηνευταί, σπουδαΐοι οὐ μόνον διά τὴν συλλογήν και διατήρησιν γνωμών άργαιοτέρων, άλλά και διά τήν παραγωγήν νέων τοιούτοι π. γ. είναι Νικήτας ό Σερρών, επίσημος διά τὰς σειράς αὐτου, Θεορν.λικτος ὁ Βουλγαρίας, γράψας έρμηνείας εἰς ἄπαντα σχεδὸν τὰ βιβλία τῆς Κ. Διαθήκης, Εὐθύμιος ὁ Ζυγαθηνός, Νικηφόρος ὁ Βλεμμίδης, Μικάριος ὁ Χρυσοκέφαλος, θεοδωρος ὁ Πτωχοπρόδρομος κτλ. ἐνταῦθα ἀνήκουσι καὶ αί περιγραφαί της Παλαιστίνης υπό Ίωάννου Φωκά, Έπιφανίου, Περδίκου κτλ. Πτωγός καὶ ἀκαλλιέργητος είναι ὁ ἰστορικός κλάδος, ένθα έχτὸς τῆς ἱστορίας Νικηφόρου τοῦ Καλλίστου οὐδὲν Ετερον έχομεν. ἀπέναντι όμως της ἐλλείψεως ταύτης έχομεν τὴν καθόλου ίστοριογραφίαν, παραγαγούσαν τούς δοχιμωτέρους ίστοριχούς τοῦ Βυζαντίου, οἰον Ἰωάντητ τὸν Σκυλίτζητ (ΙΒ΄ αἰών), Ζωναράτ (1118), Νικήταν τὸν Χωνιάτην (1117-1206), 'Array τῆν Κομνηγήν (1081-1118), Γεώργιον τὸν Άκροπολίτην (1204-1261), Γεώργιον τὸν Παχυμέρην (1258 –1308), Νικηφόρον τὸν Γρηγοράν (1204-1359), Ίράννην τὸν Καντακουζηνόν (1320) -1357), 'Espatinor ([ $\Delta'$  aiώ), Myahl  $\Gamma \lambda v \tilde{a} r$ , ([E' aiώ)) κτλ. Σπουδαιότεραι έργασίαι έγένοντο έν τῷ συστηματικῷ κλάδω και δή έν τη δογματική. τὰ δογματικά έργα Εὐθυμίου του Ζυγαβηνού, Νικήτα του Χωνιάτου, Συμεών του Θεσσαλουίκης, Κωνσταντίνου του 'Αριενοπού. Ιου κτλ. κυρίως φύσεως πολεμικής περορίζονται είς τὰ θεολογικὰ καὶ γριστολογικὰ ζητήματα, μικρὸν ἀπτόμενα τῶν ἀνθρωπολογικῶν καὶ σωτηριολογικῶν· ἀλλὰ καὶ οἱ μυστικοὶ θεολόγοι οἱ μικρὸν εἰργάσθησαν ἐν τοῖς μυστηρίοις, αὶ δὲ μετὰ τῶν Λατίνων συζητήσεις προϋκάλεσαν καὶ τὴν περὶ ἄλλα ζητήματα ἐνασχόλησιν· ἐν τοὐτοις αὶ τῶν δογματολόγων τούτων ἀποδείξεις πάσαι σχεδὸν παραλαμβάνονται ἐκ τῶν ἀρχαίων πατέρων, ἐν τῷ δογματικῷ δὲ τούτῳ πολέμῳ ἀποτείνονται ἐκτὸς τῶν ἀρχαίων καὶ κατὰ τῶν νεωτέρων αἰρετικῶν. Έν τἢ ἐποχἢ ταύτὴ ἀκμάζει συγγραφὰς ἐκ τοῦ ἰουδαϊσμοῦ, ἰσλαμισμοῦ καὶ ἐθνισμοῦ. Τέλος καὶ ἐν τῷ πρακτικῷ κλάδῳ ἀπαντῶσιν ἔργα τινά, ὡς ἐν τἢ ὁμιλητικῆ διάφοροι λόγοι καὶ ὁμιλίαι καὶ ἐν τῷ . ἐειτουργικῆ διάφοροι ἐξηγήσεις.

## § 163.

## ΟΙ ΕΠΙ ΤΗΣ ΕΠΟΧΗΣ ΤΩΝ ΚΟΜΝΗΝΩΝ ΑΚΜΑΣΑΝΤΈΣ ΠΑΤΈΡΕΣ ΚΑΙ ΣΥΓΓΡΑΦΕΙΣ (1054—1250).

Σπουδαιοτάτη διὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴν φιλολογίαν είναι ἡ ἐποχὴ τῶν Κομνηνῶν, χαρακτηρίζομένη ἀληθῶς ὡς τὸ ἄνθος καὶ ἡ ἀκμὴ τῆς ἡμετέρας θεολογίας κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην. Ἐπισημότεροι τῶν πατέρων καὶ συγγραφέων τῶν χρόνων τούτων, ἄληστον τῆ ἀληθεία καταλιπόντες μνήμην ἐν τοῖς πολλοῦ λόγου ἀξίοις συγγράμμασιν αὐτῶν είναι οἱ ἑξῆς. Μιχιιὴι ὁ Ψ ε.ἰ.ἰὸς: γεννηθεὶς ἐν Κωνσταντινουπόλει περὶ τὸ 1020 καὶ ἀποθανών περὶ τὸ 1106, ἀνὴρ σοφώτατος καὶ τῶν φιιδοσόφων ὅπατος, ἄμα δὲ καὶ ποιδυγριμφώτατος, ὁ Φώτιος τῶν χρόνων ἐκείνων. Χήλου διακαοῦς πρὸς τὴν ἐπιστήμην ἐμορούμενος ἐσπούδασεν ἐν Κων/πόλει ὑπὸ διαφόρους διδασκάλους, ἐνασγοληθεὶς ἰδίως περὶ τὴν ριλοσορίαν καὶ ῥητορικήν, πρωίμως δ' ἤδη ἐνταῦθα ἐπὶ Κωνσταντίνου τοῦ Μονομάγου ἀνέλαδε τὴν διδασκαλίαν τῶν ριλοσορικῶν μαθημάτων ἐν τῷ φιλοσορικῷ τμήματι τῆς ἀκαδημίας, καὶ ἐξήσκει ἐπι τε τούτου καὶ τῶν λοιπῶν αὐτοκρατόρων μεγάλην

έπιρροήν έν τοϊς πολιτικοϊς ζητήμασιν. άναδειχθείς παιδαγωγός Μι- $\chi a \dot{\eta} \lambda \tau o \vec{v} \, Z'$  τοσούτον ζήλον ἐνέπνευσεν αὐτῷ πρὸς τὰ γράμματα, ὥστε ούτος και έπι τον αύτοκρατορικόν άναδάς θρόνον ώλιγώρει των κυβερνητικών αὐτοῦ καθηκόντων· ἀκολουθών τῷ φίλφ αὐτοῦ Ἰωάννη τῷ Ειφιλίνω μετέδη και ο Ψελλός είς τον κατά Βιθυνίαν "Ολυμπον όπως μονάση (1055), όθεν έπανελθών έξήσκει μεγάλην έπιρροήν έπί των πολιτικών πραγμάτων. "Ηδη άνωτέρω εξπομεν (ξ 162, 1) ότι ο Ψελλὸς ύπο τον τίτλον ύπατος των φιλοσόφων έδιδασκεν έν τῷ φιλοσοφικῷ τμήματι της ακαδημίας πολλούς άλωσίμους ποιών μαθητάς, "Ελληνας, Κελτούς, "Αραδας και Βαδυλωνίους (Σάθ. ένθ. άν. σελ. προλεγ. 54), φαίνεται όμως ότι και έπι 'Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ εδίδασκεν, ότε ἀποχωρήσαντα εἴς τι μονίδριον διεδέχθη Ἰωάννης ὁ Ἰταλός (Ἄν.Κομν. Άλεξ. 5, σελ. 145). Ο Ψελλός είναι χυρίως θαυμαστός διά την πολυμερή αύτου παίδευσιν. ήν φιλόσοφος, θεολόγος, ίστορικός, μαθηματικός, βήτωρ καὶ ἰατρός, καὶ ἐν ἀπάσαις ταῖς ἐπιστήμαις ταύταις διεχρίθη ώς συγγραφεύς δεξιός. δέν παρήγαγε μέν ο Ψελλός νέον τι, οὐδὲ ἔταμε νέαν όδὸν ἐν τἢ ἐπιστήμη, ώχειοποιήθη ὅμως τὸ ὑπάρχον καὶ κατέστησεν αὐτὸ καρποφόρον. Έκ τῶν πολλῶν καὶ ποικίλων αὐτου συγγραμμάτων έξεδόθησαν διάφορα θεολογικά (ώς περί ἐνεργείας δαιμόνων, χαρακτήρες είς τοὺς πατέρας, ἐπιλύσεις φυσικών ζητημάτων χτλ.), νομικά (σύνοψις του νομοκάνονος, περί όνομάτων των δικών κτλ.), φιλοσοφικά (περί ψυχής, είς την ψυχολογίαν του Πλάτωνος, περί Χαλδαίκων χρητμών, περί Έρμου του Τρισμεγίστου κτλ.) και Ιστορικά (έκατονταετηρίς βυζ. ωτορίας 976-1077 χτλ.) (πρόλ. Σάθα Μεσ. Βιόλ. πόμ. 4, χαὶ 5.—Migne τόμ. 122 καὶ Φαβρίκιον τόμ. 10 σελ. 62).—Συμμαθηταί καὶ φίλοι του Ψελλου ήσαν και οι έν τοις γράμμασιν επίσημοι, 'Ιωάντης ὁ Ξιφι-. Μνος, πατριάρχης Κων/πόλεως, του οποίου σώζονται διάφοροι λόγο! (Migne 120 xal William Fischer, Studien zur byzantinischen Geschich. Plauen 1883), Ιωάντης ὁ Μαυρόπους, ἐπίσκοπος Εὐχνείτων επέσημος διά τήν είς τούς τρεῖς Ιεράρχας άκολουθίαν καὶ διαφόρους έγχωμιαστικούς (Migne τόμ. 120) και Κωνσταντίνος ὁ Λειχούδης πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως (Migne τόμ. 119)—Περί

τὸ 1077 ήχμασε καὶ Νικήτας ὁ Σερρών, ἐπίσημος διὰ τὰς σειρὰς αὐτοῦ είς τὸν Ματθαΐον, τὸν Ἰώδ καὶ τὴν Α΄ πρὸς Κορινθίους ἐπιστολήν ο αυτός συνέγραψε και υπομνήματα είς λόγους τινάς Γρηγορίου του Θεολόγου ατλ. (Migne τόμ. 127).—Σημαντικώτερος του Νικήτα ἡν Θεοφύλακτος ὁ Άχριδος, ἐπίσημος κυρίως διὰ τὰς ἐξηγητικάς αὐτοῦ ἐργασίας· ὁ Θεορύλακτος ἡν Κωνσταντινουπολίτης καὶ παιδαγωγός Κωνσταντίνου του υίου Μιχαήλ του Ζ΄ καὶ ἀπό του 1076 άρχιεπίσκοπος Βουλγαρίας συνέγραψεν υπομνήματα είς τά Εύαγγέλια, τὰς Πράξεις, τὰς ἐπιστολὰς καὶ τοὺς δώδεκα προφήτας. καίτοι κυρίως του Χρυσόστομου είχευ ώς βάσιυ, έχει όμως καὶ ίδιας έρμηνείας μετά πνεύματος καὶ δεξιότητος. Ὁ Θεοφύλακτος έκτὸς τούτων έγραψε και την βασιλικήν παιδείαν, ώς και 130 έπιστολάς, έν αις αποδύρεται δια την βαρδαρότητα των βουλγάρων (Migne τόμ. 123-126 καὶ Β. Γεωργιάδου, μνημεία ἀνέκδοτα ἐκ τῶν τοῦ Θεορυλάκτου Έκκλ. Άλήθ. έτος Δ΄ φυλ. 8. 9. 10).—Εὐστράτιος ὁ Νικαίας, είς των διασημοτέρων θεολόγων της έποχης 'Αλεξίου του Κομνηνού, άτηρ τά τε θεία σοφός και τὰ θύραθεν, αὐχών έπι ταίς διαλέξεσι μάλλον ή οί περί την Στοάν και 'Ακαδημίαν ενδιατρίδοντες, ώς λέγει "Αννα ή Κομνηνή οὐτος ξγραψε πολλά καὶ διάφορα, τέσσαρας δὲ κατὰ Λατίνων λόγους ἐξέδωκεν ὁ ἀοίδιμος Α. Δημητρακόπουλος εν τῷ Α΄ τόμ. τῆς Έκκλ. Βιβλιοθήκης (πρβλ. του αύτου 'Ορθ. 'Ελλ. σελ. 12 καὶ Cave σελ. 562).—Εὐθύμιος ὁ Ζυγαβηνός η Ζυγαδηνός (και διά του ε) μοναγός της Περιβλέπτου έν Κωνσταντινουπόλει, οίχεῖος τῆ οίχογενεία τῶν Κομνηνῶν καὶ ἀνὴρ γνω ιτὸς πάσι τυίς του Ιερατικού κατα. Ιόγου, γραμματικής δὲ εἰς άκρον έληλακώ: καὶ ἡητορικής οὐκ άμε Ιέστατος καὶ τὸ δόγμα, ώς οὐκ ἄ Ιλος τις ἐπιστήμων ('Αλεξ. 15). Κατ' ἐντολὴν 'Αλεξίου του Κομνηνού έγραψεν ο Ζυγαδηνός την Δυγματικήν Πανοπλίαν έν 28 τίτλοις, σύγγραμμα σπουδαιότατον καὶ ἐπιστημονικόν, καίπερ έν ταϊς άρχαιοτέραις αίρέσεσιν στηριζόμενον έπὶ τῶν ἀποδείζεων τῶν άρχαίων πατέρων· ο αύτος είναι σημαντικός καὶ διά τὰς έρμηνευτικάς αὐτοῦ ἐργασίας, οἰον ὑπομνήματα εἰς τὰ Εὐαγγέλια, τὰς ἐπιστολάς του Παύλου και τάς Καθολικάς (της έκδόσεως των όποίων

έπελήρθη ὁ άργιεπίσχοπος Πατρών Νικηφόρος Καλογεράς): ἐκτὸς τούτων ὁ Εὐθύμιος ἔγραψε καὶ άλλα (τόε Migne τόμ. 128-131 καὶ Ullmann in Studien und Kritiken 1843 σελ. 647).—Θεόδωρος ό Πτω γοπρόδρομος άκμάζων περί το 1150, άντρ σοφός και πολυμαθής και διακρινόμενος ώς φιλόσοφος, γραμματικός, θεολόγος, ίστορικός και ποιητής: έκ τῶν πολλῶν αὐτοῦ συγγραμμάτων, ἀνεκδότων έτι άναφέρομεν τὰ τετράστιγα ίαμβε!α καὶ ἡρῷα εἰς τὰ κεφαλαωδώς ρηθέττα εν τη Γραφή, ιαμβεία εις την Κ. Δ. ατλ. (Migne τόμ. 133—Cave σελ. 585.—Φαβρίκιον 10, 429.—Κ. Οίκον. Τετρ. Δ΄. σελ. 779 καὶ Δημ. 'Όρ. Έλ. 21).—Νικόλαος ὁ Μεθώνης ἀκμάζων περί τὸ 1155, είς τῶν σπουδαιοτάτων καὶ εὐφυεστάτων θεολόγων της έποχης αὐτοῦ, γράψας τὴν σπουδαιοτάτην ἀπολογίαν τῶν γρόνων τούτων ύπὸ τὸ ὄνομα Ανάπτυξις της θεολογικής στοιχειώσεως Πρόκλου του πλατωνικου εν τῷ συγγράμματι τούτῳ ὁ Μεθώνης πολεμών την έν τη έποχη αυτου απόχλισιν πρός τον έθνισμόν, καταδεικνύει την μηδαμινότητα της νεοπλατωνικης φιλοσοφίας καί τὸ ἔξοχον τοῦ Χριστιανισμοῦ. καίτοι δὲ ἐν τῷ συγγράμματι τούτῷ δέν παρατηρείται αὐτοτέλεια καὶ παραγωγικότης, άλλ' ἡ πολεμική αύτου και άπολογητική είναι τοσούτον εύρυής και βαθεία, ή έχθεσις τοσούτον σαφής, άπλη και άκριδής και ή φιλοσοφική διασκευή τοσούτον ζωηρά, ώστε δυσκόλως δύναται τις να παραβάλη αὐτὸν πρὸς ἔτερον σύγχρονον συγγραφέα. Έκτὸς τούτου ὁ Νικόλας συνέταξε καί έτερον όμοίας ύλης σύγγραμμα, περιέγον έρωτήσεις καί άπαντήσεις, ώς και τινα κατά Λατίνων (πρόλ. Migne τόμ. 135. -Voemel ἔχδ. τῶν συγγρ. ἐν Φραγχρούρτη 1825 καὶ 1826.-Ullmann ενθ. άν. σελ. 740.—καὶ Δημ. εν. άν. σελ. 25).—Εὐστάθιος ὁ θεσσαλονίκης, ἡ μουσα των έννοιων, ἡ γάρις των λέξεων, ή φιλόσοφος Καλλιόπη κατά Ψελλόν, έγεννήθη έν Κωνσταντινουπόλει καί μονάσας εν τινι μονή και γειροτονηθείς διάκονος της άγιας Σεφίας διωρίσθη είτα διδάσκαλος της ρητορικής. "Ως καρπός της διδασχαλίας αύτου πρόχεινται ήμιν τὰ ὑπὸ ποιχίλης πολυμα-· θείας χαρακτηριζόμενα ύπομνήματα αύτου είς την 'Οδύσσει αν καί 'Ιλιάδα του Όμήρου και τὸν Πίνδαρον· ὅτε δὲ κατὰ τὸ 1832 ὑπὸ

του Tafel εξεδόθησαν και τινα των θεολογικών αὐτου συγγραμμάτων, τότε ή δόξα του σορού σγολιαστού έδιπλασιάσθη ύπο της ήθικής αύτου άξίας, των εύγενων φρονημάτων, της άληθους εύσεδείας καὶ τοῦ θερμοῦ ζήλου, ἄτινα διαδλέπομεν ἐν αὐτοῖς, ἐπηλήθευσε δὲ τὸ ὑπὸ τοῦ μαθητοῦ αὐτοῦ Μιγαήλ τοῦ Ακομινάτου, μητροπολίτου 'Αθηνών λεχθέν, ότι ο Ευστάθιος συνέγραψε λόγους λαμπρούς καὶ δόγμασιν εὐαγγελικοίς γεγανωμένους θαυμασίως, ώς εί τις άργύρω χυνσός έτιχέωτο. Το 1175 ο Ευστάθιος ανυψώθη είς τον θρόνον τζε Θεσσαλονίκης καὶ μετά δραστηριότητος σπανίας ἀνέλαβε τὸ ἔργον αὐτοῦ. καίτοι ὁ ἴδιος ἀληθής ἢν μοναγὸς καὶ θαυμαστής του μοναχικού β ου, λυπούμενος όμως διὰ τὴν ἡθικὴν αὐτοῦ κατάπτωσιν είργασθη ύπερ της βελτιώσεως αὐτοῦ, έντεῦθεν δὲ προέχυψαν διαφορά αυτιύ συγγράμματα, ώς ἐπίσκεψις βίου μοναχικού, λόγος πρός τινα Στυλίτην και περί ύποκρίσεω. (§ 157) · μετά πόσης δ' αὐταπαρνησίας διώχει τὸ ποίμνιον αὐτοῦ δείχνυται ἐχ τῆς πρός Θεσσαλονικείς έπιστολής αύτου καί έκ της διηγήσεως της ύπο τῶν λατίνων άλώσεως τῆς Θεσσαλονίκης (1185): ἐκτὸς τούτων ὁ Εύστάθιος συνέγραψε καὶ ἕτερα, ὡς λόγους, ἐπιστολάς, διατριβάς, μαρτυρούντα την σπουδαιότητα αύτου (Migne τόμ. 135-136.— Cave σελ. 593. — Neander Eustathius von Thessalonik in wissensch. Abhandlungen καὶ Κ. Οἰκονόμου Τετρ. Δ΄. 778). θεοφάνης ὁ Κεμαμεὺς ἀργιεπίσχοπος Ταυρομενίου ἐν Σιχελία, ἀχμάζων περί το πρώτον ήμισυ του ΙΒ΄ αίωνος και έπισημος ων ως έκκλησιαστικός όητως: αί 65 αὐτοῦ όμιλίαι διακρίνονται διά τὴν άπλότητα αὐτῶν, τὴν ῥητορικὴν τέγνην καὶ τὴν ἀκριδή ἐρμηνείαν πολλάκις πρός τη γραμματοϊστορική άκολουθεί και τη άλληγορική έρμηνεία (Migne τόμ. 132.—Cave σελ. 522 καὶ Οἰκον. ἐνθ. ἀν. σελ. 777). -θεόδωρος ὁ Βαλσαμών Κωνσταντινουπολίτης, διάκονος της Μ. Έκκλησίας, νομοσύλαξ καὶ χαρτορύλαξ καὶ ἀπὸ τοῦ 1190 πατριάρχης 'Αντιογείας, έχ των σπουδαιοτάτων λογίων της έποχης αύτου, άτηρ τρίθων ές απριδές των νομικών και κανονικών διανομοθετημάτων καὶ πάσιν εν τούτοις περιαδόμενος κατά Ίωάννην τὸν Κίτρους περί της σημασίας αὐτοῦ μαρτυροῦσι καὶ τὰ κανονικὰ αὐ-

του συγγράμματα, οίον ή συλλογή των έκκλησιαστικών διατάξεων, ή έξήγησις των ιερών κανόνων, διάφοροι αποκρίσεις, μελέται κτλ. (Migne τόμ. 137-138.— Cave σελ. 597.—Δημ. 33 καὶ Οίχον. 780).—Νικήτας ὁ Χωνιάτης η Άκομ: κάτος εξ επισήμου οίχογενείας καταγόμενος καὶ ένεκα τζις μεγάλης αὐτοῦ παιδείας, διάφορα καταλαδών άξιώματα, ώς το του έπι των κρίσεων, του Μ. λογοθέτου, του κριτού του Βήλου κτλ. μετά την ύπο των Λατίνων άλωσιν της Κωνσταντινουπόλεως έφυγεν είς Νίχαιαν, όπου καὶ ἀπέθανε μετά τὸ 1206 · ὁ Νικήτας ἐκτὸς πολυτίμου Ιστορίας τοῦ βυζαντινού χράτους, κατέλιπεν ήμεν και τον θησαυρον της Όρθοδιξίας έξ 27 βιδλίων, έξ ων μόνον τὰ 5 είναι έκδεδομένα λατινιστί τὸ σύγγραμμα τοῦτο ἐγράφη πρὸς διδασκαλίαν φίλου τινὸς αὐτοῦ καί περιέχει έκθεσιν της όρθοδόξου πίστεως μετά άναιρέσεως των αίρετικών, καίτοι δὲ ἐν αὐτῷ ἀκολουθεῖ ὁ Νικήτας τῆ διατάξει τοῦ Ζυγαβηνού, είναι όμως πλουσιώτερος έκείνου, έλευθερώτερος καί παθητικώτερος· κατά τὸν Αλλάτιον ἔγραψε καὶ τρία συγγράμματα κατά Λατίνων (Migne 139-140.-Ullmann ενθ. άν. 682.-Cave 620 και Δημ. 37).— Έπίσης σημαντικό; ήν και ὁ άδελφὸς του Νικήτα Μιχαίιλ ό 'Ακομιτάτος, μητροπολίτης 'Αθηνών, γράψας διάφορα (Ιδ. Migne 140.—Σ. Λάμπρου τὰ σωζόμ. Μιχ. του Αχομινάτου, 'Αθήν. 1879 — 1880. — και Β. Γεωργιάδου, λόγες Μιχ. 'Ακομ. 'Αθήν. 188?).—Γερμανός ό Β' η νέος πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως (1222), άνὴρ συνετὸς καὶ ἰρετἢ καὶ λόγφ τὸν βίον χοσμήσας, ἐπίσημος ἄμα καὶ διὰ τὰ συγγράμματα αὐτοῦ, οίον όμιλίας, έπιστολάς και διάφορα κατά Λατίνων (Migne τόμ. 140.—Οίκον. ἔνθ. ἀν. 781 καὶ 'Αν. Δημ. ἔν. ἀν. 38).—' ωάννης Φωκάς μοναχός έκ Κρήτης, περίφημος διά την πεινγραφήν της άγιας Γής, ήκμασε περί τὰ μέσα του ΙΒ' αίωνος (Migne τόμ. 133).

## § 164.

ΟΙ ΕΠΙ ΤΗΣ ΕΠΟΧΗΣ ΤΩΝ ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΩΝ ΠΑΤΈΡΕΣ ΚΑΙ ΣΥΓΓΡΑΦΕΙΣ (1250—1454).

Ούχ' ήττον σημαντική διά τὸν πλούτον της ἐκκλησιαστικής φιλολογίας και τον μέγαν άμθμον των έκκλησιαστικών συγγραφέων είναι και ή έποχή των Παλαιολόγων έπισημότεροι των θεολόγων των γρόνων τούτων είναι οι έξτς. Νικη ρόρος ο Βλεμμίδης εύσεβης καί σορός μοναχός γεννηθείς εν Κωνσταντινουπόλει και άκμάσας κατά τὸν ΙΓ΄ αἰῶνα· κατά τὴν ὑπὸ τῶν Λατίνων άλωσιν τῆς Κωνσιαντινουπόλεως φυγών είς Νίχαιαν ἀπέδαλε τὸν κατὰ τὸ 1255 προσε εγθέντα αὐτῷ πατριαργικὸν θρόνον καὶ περιωρίσθη εἰς τὴν μοναχικήν αύτου θεωρίαν· κατά τὸν Γρηγοράν ὁ Βλεμμίδης ἡν ἀνήρ περιηνθισμένος ταις άρεταις και πολλή τη σοφια έξησκημένος, όπόσην τε έλλήνων ψηνοζοι παίδες και όπόσην οι της καθ' ήμας έκκλησιας προστάται και δήτορες είς ήμετέραν ώφέλειαν προϊθηκαν· τοῦτο μαρτυροῦσι καὶ τὰ διάφορα αὐτοῦ συγγράμματα, ώς περί έκπορεύσεως τοῦ άγιου πνεύματος, έρμηνεία εἰι; τὸ ψαλτήριον καὶ τὰι 9 ώδής, λόγοι, ἐπιστολαί, ἐπιτομὴ λογικής καὶ φυσικής κτλ. Οι Λατίνοι ήθέλησαν νὰ παραστήσωσι τὸν Βλεμμίδην ώς λατινόφρονα, άλλά την συκοφαντίαν ταύτην άνεσκεύασαν δ Δοσίθεος (ἐν τόμφ ᾿Αγάπης πρόλ. καὶ σελ. 494) καὶ Εὐγένιος ὁ Βούλγαρις (3 τόμ. του Ίωσήφ Βρ.) (Migne τόμ. 142.—Cave σελ. 635.—Οίχ. ἔν. ἀν. 782 και Δημ. 26).— Έπισημος ὡς λόγιος άλλά δυστυχῶς περιπεσών είς τὸν λατινισμὸν είναι 'Ιωάντης ὁ Βέκχος γαρτοφύλαξ της Μ. Έχκλησίας και πατριάργης Κωνσταντινουπόλεως + τὸ 1298 · τὰ κατὰ τῶν ἀνθενωτικῶν συγγράμματα αύτου 16 τον αριθμόν εξέδωκεν ο 'Αλλάτιος εν τη Græca Orthodo I. II. (πρόλ. καὶ Migne τόμ. 141). Όμότρονες αὐτῷ ἦσαν Κωνσταντίνος ὁ Μελητινιώτης καὶ Γεώργιος ὁ Μετοχίτης (Migne τόμ. 141).—Γεώργιος η Γρηγόριος ὁ Κύπριος ἀπὸ τοῦ 1283 πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, άνηρ ἐν λόγοις ἐπίσημος, κατὰ Γρηγοράν, θεο. Ιόγος δε άριστος και φιλόσοφος και μαθηματικός

καὶ ἡήτωρ ἄκιος κατά Σχολάριον. Έγραψε πολλά καὶ ποικίλα, χατά Βέχχου, τὸν κατά των Λατίνων συνοδικὸν τόμον κτλ. (Migne 142.—Cave 651 καὶ Δημ. 64).—Net.log ὁ Καβάσι.lag ἀς. γιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης, πολέμιος τῶν Λατίνων καὶ ἀνὴρ σοφός, είς ἄχρον παιδείας έληλαχώς. ἔγραψε πολλά, ὡς περὶ τοῦ πρωτείου τοῦ πάπα, περί της ἐκπορεύσεως τοῦ άγιου Πιεύματος κτλ. (Μίgne τόμ. 149). Έπίσης σπουδαΐος θεολόγος καὶ μάλιστα διὰ τὸν μυστικισμόν αύτου είναι ὁ άδελφιδους του Νείλου, Νικόλαος ὁ Καβάσιλας· ἀναμφιβόλως οὐτος ἀνήχει εἰς τοὺς εὐγενεστάτους ἀντιπροσώπους της μυστικής θεολογίας καὶ διὰ τοῦτο μεγάλως ἐτιμᾶτο παρά τοῖς συγχρόνοις αὐτοῦ καὶ μεταγενεστέροις. Ὁ Νικόλαος ἔγραψε την έρμηνείαν της λειτουργίας και περί της έν Χριστώ ζωής καὶ μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Γρηγορίου Παλαμᾶ ἀνέδη τὸν θρόνον τῆς Θεσσαλονίκης (Migne 150 και Gass Nikolaus Kabasilas, Breslau 1847).—Λίαν ἐπίσημος διὰ τὸν κατὰ τῶν Λατίνων ζηλον αὐτου, ώς και την σοφίαν θεολογικήν τε και θύραθεν είναι και ὁ ἐπὶ 'Ανδρονίκου του Παλαιολόγου άκμάσας Μάξιμος ό Πλανούδης ούτος συνέγραψε διάφορα, μετέρρασε δὲ εἰς τὸ έλληνικὸν καὶ τὸ περὶ Τριάδος σύγγραμμα του Αύγουστίνου (Migne 147 καὶ Πέτρου 'Αρκουδίου Opuscula Rom. 1630) — Κωνσι αντίνος ὁ 'Αρμενοπουλος ἀκμάζων κατά τὸ β΄ ήμισυ τοῦ ΙΔ΄ αίῶνος καὶ μεγάλα πολιτικά άξιώματα περιβληθείς, έγραψε διάφορα καινοτικά, περί αιρέσεων κτλ. (Μίgne τόμ. 150 και Λέοντα 'Αλλ. Graca orthod. τόμ. Ι).—Γιση:ριος ὁ Παιλιριάς ὁ ἀήπτητος της 'Ορθοδοζίας πρόμαγος, ἐγεννήθη ἐν Κωνσταντινουπολει το 1296, άπορφανισθείς δὲ προωρως ήσκησε τον μοναχικόν βίον και το 1347 προεγειρίσθη μητροπολίτης Θεσσαλονίκης. Τούς κατά των Βαρλααμιτών άγωνας αύτου είδομεν άνωτέχω 🔑 155), έντευθεν δ' όρμώμενος έγραψε διάφορα συγγράμματα ύπέρ των ήσυγαστών, έτι δε άσκητικα, όμιλιας, επιστολάς καί κατά Λατίνων (Migne 150-151.—Οίχον, εν. άν. 784 καὶ Δημήτο. 80). -Φιλάθευς ο Κωνσταντινουπόλεως (1354 και 1365) διακρινόμενος ἐπ' ἀρετή καὶ σορία, πολέμιος τῶν Βαρλααμιτῶν, ἐντεῦθεν δ' ἔγραψε κατ' αύτῶν καὶ Νικηφόρου τοῦ Γρηγορά. ἐκτὸς τούτων ἔγραψε και .lóγους εκκλησιαστικούς, ἄσματα κτλ. (Migne 154. — Οίχον. 787 και Δημ. 140). — Ίωάννης ὁ Καντακουζηνός αύτοκράτωρ καὶ ἀπὸ τοῦ 1355 μοναχὸς ἐν "Αθω, ἐπίσημος διά τε τὴν χυβερνητικήν και τήν συγγραφικήν ίκανότητα. έκτὸς τής Ίστορίας έγομεν καὶ ἔτερα συγγράμματα αὐτοῦ κατὰ Σαρακηνῶν καὶ Ἰουδαίων (Migne 153 καὶ Δημητρίου 84). — Μακάριος ὁ Φιλαδελφείας ὁ Χρυσοκέφαλος ἀχμάσας περί τὰ 1350, είναι ἐπίσημος διὰ τάς σειράς αύτου είς την Γένεσιν, τον Ματθαίον και τον Λουκατ, ώς και έτερα (Migne 150 και Οίκον. 788).—Συμεών ό Θεσσπ.λονίκης ο γενναΐος τζε 'Ορθοδοξίας ύπέρμαγος, άνυψωθείς είς τον θρόνον πούπον μετά το 1410, ήν ζηλωτής πού μοναγικού βίου, βαθύς γνώστης της κλασικής καὶ ἐκκλησιαστικής φιλολογίας καὶ λαμπρὸς ποιμενάρχης: ἔγραψε τὸ κατὰ αίρέσεων καὶ περὶ τῆς μόνης ὀρθῆς τον χριστιανών πίστεως κτλ. σύγγραμμα, σπουδαιότατον διά την γνώσιν της ήμετέρας Έκκλητίας κατά τον μεταιώναι έκτος τούτου έγραψε και άλλα ἀνέκδοτα (Migne 155 και Φαβρίκιον τόμ. 11 σελ. 328).— 'λωσήφ ὁ Βρυέννιος μοναγός της μονής του Στουδίου άκμάσας περί το πρώτον ήμισυ του ΙΕ΄ αίωνος και διακριθείς ώς συγγραφεύς σπουδαΐος (Εύγ. τοῦ Βουλγ. ἔκδ. ἐν Λειψία). — Μάρκος ὁ Έφέσου ο Εύγενικός, ο καλλίνικος καὶ γενναῖος τῆς 'Ορθοδοξίας ύπέρμαγος έγεννήθη εν Κωνσταντινουπόλει και άνεδέχθη τὴν διεύθυνσιν του πατριαρχικού φροντιστηρίου το 1437 χειροτονηθείς μητροπολίτης Έρέσου μετέβη είς τὴν ἐν Φλωρεντία σύνοδον, ἔνθα ἐν μέσω πιπτόντων καὶ πιπρασκομένων ἀδελφῶν, ἐν μέσω παντοίων θλίψεων και κακουχιών διετέλεσεν άτρόμητος, άκράδαντον και φωτεινήν στήσας την στήλην της Όρθοδοξίας καὶ ταύτην άλύμαντον παραδούς τοις επιγενομένοις δ Ιερός Μάρχος ἀπέθανεν εν Κωνσταντινουπόλει τη 23 ιουλίου 1451 πλεΐστα καταλιπών συγγράμματα, ών πολλά άνέκδοτα: ἐπισημότερα είναι δύο ἐπιστο.ίαὶ πρὸς 'Ορθοδόζους περί της έν Φλωρεντία συνόδου, κεφάλαια συλλογιστικά, περι έκπορεύσεως του άγιου Πιεύμιατος, όμολογία πίστεως, έξήγησις της θείας Λειτουργίας κτλ. (Migne τόμ. 160 καὶ Δημ. 100). -Σίλβεστρος ὁ Συρόπουλος, μέγας ἐκκλησιάρχης της Μ. Έκκλη. σίας παρ' άρίστων γονέων και διδασκάλων γεννηθείς και παιδευθείς, έλαβε και αυτός μέρος είς την εν Φλωρεντία ένωσιν και υπέγραψεν άκων τον όρον αυτής. ἐπανελθών είς Κωνσταντινούπολιν παρητήθη του άξιώματος αύτου και προτραπείς ύπο φίλων έγραψε την ιστορίαν της έν Φλωρεντία συνόδου, ην δ έχδότης αυτής Creyghton έπέγραψε άληθης ιστορία της ψενδούς ένωσεως (Hagæ Comitis 1660). -Γεώργιος ο Γεμιστός η Πλήθων γεννηθείς περί το 1370 έν Κωνσταντινουπόλει η Λακεδαίμονι, άνηρ λόγιος και θιασώτης της πλατωνικής φιλοσοφίας. Εν Φλωρεντία διατελών τοσαύτην απέκτησεν υπόληψιν, ώστε Κόσμος ο Μέδικος πάντα κατέβαλε λίθον ϊνα δεσμεύση αὐτὸν ἐν Φλωρεντία. οὕτως ίδρυσεν ἐνταῦθα τὴν πλατωνικήν ακαδημίαν, εί; ην μετά ένθουσιασμού συνέρρεον έξ άπασης της Ευρώπης ίνα ακούσωσι τας παραδόσεις αύτου ακολούθως επιστρέψας είς Πελοπόννησον χατέστρωσε τὰς περὶ ἐθνισμοῦ ἰδέας αὐτοῦ είς τὸ περὶ νόμων σύγγραμμα (§ 153) καὶ τότε ἡγέρθη ὁ μετὰ τοῦ Σγολαρίου πόλεμος αύτου. Ὁ Γεμιστὸς ἐκτὸς τῶν φιλοσορικῶν αύτου συγγραμμάτων, ώς πειὶ ἀρετῶν, περὶ εἰμαρμένης, περὶ ἀθανασίας ψυχής κτλ. Εγραψε καί θεολογικά περί έκπορεύσεως τοῦ άγ. Πιεύματος, άττιρρητικόν είς τὰ ὑπὸ τοῦ Βησσαμίωνος κτλ. (Μίgne 160).—Δημήτριος ὁ Κυδώνης φίλος τζε μετὰ τῶν Λατίνων ένώσεως, ἐπίσημος δὲ διὰ τὰς ἐχ τοῦ λατινιχοῦ μεταρράσεις αὐτοῦ, ώς π.χ. τές Summa θωμά του 'Ακυνάτου καὶ διαφόρων συγγραμμάτων του 'Ανσέλμου και του Ιερού Αυγουστίνου (Migne 154). Φίλοι της ενώσεως ήσαν και ο Μεθώνης Ίωσήφ, γράψας κατά Μάρκου του Εύγενικου (Migne 159), Ίωάντης ὁ ᾿Αςγυρόπουλος, διδάξας ἀπὸ τοῦ 1433 ἐν Φλωρεντία (Migne 158) καὶ Γεώργιος ὁ Τραπεζούντιος, δστις φυγών είς Υώμην έγένετο διδάσκαλος της έλληνικής (Migne 161)· άλλ' ό ἐπισημότερος τής μετὰ τῶν Λατίνων ένώσεως φίλος ην ο μητροπολίτης Νικαίας Βησσαρίων, δστις έπί τέλους περιδληθείς την καρδιναλικήν τήβεννον, έγένετο ἐπίσκοπος Τουσχούλων και μικρού δείν άνέβαινε δίς τον παπικόν θρόνον ο Βησσαρίων απέθανε το 1472 πολλά καταλιπών συγγράμματα κατά τές τμετέρας Έχχλησίας (Migne τόμ. 161.—Πέτρου 'Αρχουδίου Ορυscula. — Hase in hall. Encykl. — Vast, le card. Bessarion, Par. 1878 καὶ Sadov, Bess. de Nicée St-Pétersbourg 1883). — Ένταῦθα ἡδυνάμεθα μνημονεῦσαι καὶ ἐτέρων λογίων, ὡς τοῦ Σχολαμίου, Κωνσταντίνου τοῦ Λασκάρεως, Δη... Χαλκοκονδύλη, Κωδινοῦ, Φραντζή κτλ. ἀλλ' ἐπειδὴ ἀνήκουσι μᾶλλον τῆ μετὰ τὴν ἄλωσιν Ιστορία, διὰ τοῦτο τὰ περὶ τούτων ἐκτεθήσονται ἐν τῷ μέρει ἐκείνφ.

# 2. ΕΝ ΤΩ: ΡΩΣΣΙΚΩ: ΚΡΑΤΕΙ (4054—4453).

§ 165.

**ΣΧΕΣΕΙΣ ΤΗΣ ΡΩΣΣΙΚΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙ ^{\circ}ΙΙΓΟΣ ΤΟΥΣ ΕΝΤΌΣ ΚΑΙ ΕΚΤΟΣ ΛΥΤΉΣ.** 

Πρόλ. την έν § 105 φιλολογίαν.

1. Καὶ μεθ' όλην τὴν καρπορορίαν τοῦ χριστιανικοῦ σπόρου ἐν 'Ρωσσία διὰ της ἐνεργείας ἰδίως του Βλαδιμήρου καὶ Ἱεροσλαύου, ἐν τοις βορειοανατολικοίς όμως αυτής μέρεσιν έπεκράτει έτι ο έθνισμός. είς τὴν βραδεΐαν ταύτην του χριστιανισμού διάδοσιν συνετέλει, τὸ μέν δ άργαζος των 'Ρώσσων έθνισμός, τὸ δὲ οἱ πολλαγοῦ έγκατεσπαρμένοι μάγοι, έτι δὲ καὶ διάφορα όμορα τοις 'Ρώσσοις φύλα, ὡς οἱ Πολόβτσοι, οί Βούλγαροι, οί Τσούδοι, οί Βοτγγάκοι καὶ άλλοι. Καὶ διμως κατά τῶν διαφόρων τούτων κωλυμάτων ἀντεπεξήλθον πολλοί καὶ μάλιστα μοναχοί ίδιως οἱ ἐπίσκοποι τῆς 'Ροστοδίας 'Ησαίας (1089) καὶ ᾿Αβραὰμ (1113—1125) ἐνήργησαν ἐπιτυχῶς πρὸς καταστροφήν του έθνισμού. περί τὰς ἀρχάς του ΙΒ΄ αίῶνος ὁ χριστιανισμός διεδόθη και παρά τοῖς έθνικοῖς Βγράτοις, οὐ μετά μικρόν δέ και έν Μούρωμ. έν τη τελευταία ίδιως ένήργησεν ο ήγεμών Κωνσταντίνος ο Σβετοσλάβοβιτς. 'Αλλά πρός καταπίεσιν του έν 'Ρωσσία χριστιανισμού άπο των άρχων του ΙΓ΄ αίωνος παρουσιάσθη ή μογγολική πυριαρχία (1224-1480) ὑποδουλώσασα ἐκκλησίαν καὶ πολιτείαν. "Ηδη τὸ 1224 ὁ ἀργηγὸς τῶν Μογγόλων ὑτεδούλωσε τὴν νότιον 'Ρωσσίαν, τὸ δὲ 1236 ὁ ἔγγονος αύτοῦ Βάτης μετά 500 γιλ. στρατού ἐπιτεθείς κατὰ τῆς Ῥαιζάνης ἐκυρίευσεν αὐτήν, συντελεσάσης μάλιστα είς τουτο της μεταξύ των 'Ρώσσων ήγεμόνων έπικρατούσης αντιζηλίας μετ' όλίγον ο Βάτης κυριεύσας και την Κολώμνην, Μόσγαν καὶ τὸ Βλαδίμηρον εἰσήλασε μέχρι Νοδογορόδου καὶ τὸ 1240 καταστρέψας καὶ τὴν άρχαίαν καὶ πλουσίαν πόλιν τοῦ Κιέβου ιδρύσε το βασίλειον της χρυσης δρδής της Καπτσάσκας από του Οὐράλη μέγρι τοῦ Διίπερ ἐκτεινόμενον μὲ πρωτεύουταν τὸ παρὰ τὸν Βόλγαν Σεράτοι. Έντασθα έχων την έδραν αύτου ο χάνης των Μογγόλων εξέλεγε τόν τε μέγαν, ώς και τους λοιπους κατά τόπους ήγεμόνας, ελάμβανε παρά πάντων φόρους και έαυτον παρίστα ώς τον υψιστον κριτήν και άργοντα. Είναι άληθες ότι οι Μογγόλοι ούτε είς τον πολιτικόν ούτε είς τον έκκλησιαστικόν όργανισμόν των 'Ρώσσων έπενέδησαν, μάλιστα είς τὰς ἐπιστολὰς (Jarlik), τὰς ὁποίας οἱ χάναι ἐνεχείειζον τοῖς Ῥώσσοις ἀπηγορεύετο καὶ ἐτιμωρεῖτο θανάτω ἡ ἐξύβρισις του χριστιανισμού, οὐδὲν ήττον όμως ή ἐκκλησία ὑπέστη πολλὰ καὶ ποικίλα δεινά και δή ύπο του χάνου Ούσδεκ (1313). 'Αλλ' ο Θεός διετήρει την έχχλησίαν, πολλοί μάλιστα των έπισχόπων, ώς οί μητροπολίται Μόσχας 'Αλέξιος και Κυπριανός συνετέλεσαν και είς τὴν παρά τοῖς Μογγόλοις διάδοσιν τοῦ χριστιανισμοῦ οὕτω διήνυσεν ἡ ἐν 'Ρωσσία ἐκκλησία τὰ ἔτη ταῦτα τῆς δοκιμασίας, μέχρις οὐ τὸ 1462 'Ιωάννης ὁ Γ΄, βαθμηδὸν καὶ κατ' όλίγον κατώρθωσε μέχρι του 1480 νὰ ἀποτινάξη τὸν μογγολικὸν ζυγὸν (Φιλαρέτου ίστορ. τῆς ῥωσσ. έκκλ. μετ. γερ. Blumenthal 1 σελ. 23 και 143, και Καραμζίνου ίστορ. τῆς Ῥωσσ. τόμ. 3 σελ. 265).

2. Ἡ ἐν Ῥωσσίᾳ ἐκκλησία, ὡς μέρος τῆς καθόλου ἀνατολικῆς ὑπὸ τῶν αὐτῶν ἐνεπνέετο πρὸς τὴν ρωμαϊκὴν φρονημάτων, ὑπὸ τῶν ὁποίων καὶ ἡ ἐλληνική, θεωροῦσα αὐτὴν ὡς καινοτομήσασαν ἐν τἢ πίστει ἀλλὰ καθὼς ἡ ρωμαϊκὴ ἐκκλησία οὐδέποτε ἐπαύσατο ἐλπίζουσα νὰ προσελκύση ἑαυτῆ τὴν ἑλληνικήν, οὕτω συνέδαινε καὶ ἐν σχέσει πρὸς τὴν ρωσσικήν ἰδίως αὶ ἐνέργειαι τῆς Ῥώμης πρὸς ἐπιτυχίαν τούτου ἐπετάθησαν ἐπὶ τῆς ταταροκρατίας. Ἐν πρώτοις περὶ τὰς ἀρχὰς τοῦ

ΙΓ΄ αίδινος ἀπὸ μέρους τοῦ πάπα ἐστάλησαν κήρυκες τοῦ Εὐαγγελίου είς τοὺς παρὰ τὴν Βαλτικὴν θάλασσαν Λιδλανδούς, Λεττοὺς καὶ Έσθωνούς, ἐπὶ 40 δ' όλα ἔτη οἱ δυστυχεῖς οὐτοι ἐδιάζοντο εἰς τὸν λατινισμόν διὰ πυρός και σιδήρου. Μή άρκουμένη είς ταῦτα ή Ῥώμη παρασχευάζει σταυροφορίαν χατά των έθνιχων δήθεν 'Ρώσσων, πραγματικώς δὲ τὸ 1240 ὁ βασιλεύς τῆς Σουηδίας ἀποστέλλει στρατὸν καὶ ἀπαιτεῖ τὴν προσέλευσιν αὐτῶν. ἀλλὰ τότε ὁ μέγας ἡγεμων 'Αλέξανδρος ένλησεν αυτούς έν τη παρά τον Νέβαν μάχη, έντευθεν δ' έλαδε και την επωνυμίαν του Νέβσκη. 'Ο πάπας Ίννοκέντιος ὁ Δ΄, βλέπων τὴν ἀποτυχίαν τῶν σχεδίων αὐτοῦ γράφει πρὸς τὸν Αλέξανδρον προτρέπων αὐτὸν νὰ λατινίση, ἀλλὰ τούτου ἀρνηθέντος, ἡ Ψώμη το 1347 προτρέπει τον βασιλέα της Σουηδίας Μάγνον ίνα έπιτεθή κατά των 'Ρώσσων' οι Σουηδοί ένεφανίσθησαν ένώπιον του Νοδογορόδου, άλλ' οι κάτοικοι αὐτοῦ πᾶσαν περί ἐνώσεως πρότασιν παραπέμψαντες είς τὸν πατριάρχην Κων/πόλεως άντεπεξήλθον κατ' αὐτῶν και ἐνίκησαν αὐτούς. Μετὰ μείζονος ἐπιτυχίας ὁ παπισμὸς ἐνήργησεν έν τη νοτιοδυτική 'Pωσσία' δ ήγεμών δηλ. της Γαλλικίας Δανιηλέλπίζων την παπικήν βοήθειαν έφάνη ένδίδων είς τὰς προτροπάς του πάπα, ὁ δὲ Ἰννοχέντιος Δ΄ τὸ 1246 κατεπλημμύρησε τὴν χώραν διά δομινικανών και φραγκισκανών άποστόλων άλλ' ό Δανιήλ βλέπων δτι ούδεν εντεύθεν κατορθοί ἀποδιώκει αὐτούς εν τούτοις μετ' όλίγον οι κάτοικοι της Βολυνίας υπετάχθησαν υπό τον βασιλέα της Πολωνίας Κασιμίρ, καίτοι δὲ οὐτος ὑπεσχέθη αὐτοῖς θρησχευτιχήν έλευθερίαν, πολλά όμως δεινά προύξένησεν αύτοις έπιλαθόμενος της υποσχέσεως, μόλις δὲ ἀπηλλάγησαν αυτῶν κατὰ τὸ 1350, ότε ο ήγεμων Λουβαρτ ἀφήρεσεν ἀπό του Κασιμίρ την χώραν· τὰ δεινὰ ἐπανελήφθησαν ἐπὶ τῶν διαδόχων αὐτοῦ, μάλιστα ἐπὶ της βασιλίσσης Χέδδιγ και του άγρίου αυτής συζύγου Ίαγελλώ, μάλιστα το 1380 και αυτή ή ιερά έξετασις εισήχθη εν Γαλλικία. μετ' όλίγον τὰ δπλα τοῦ Βίτοφτ (1388-1390) και Σ 6ιδιγάιλο (1394) περιώρισαν πως τον Ίαγελλώ, αλλ' ο Βίτορτ χαριν πολιτιχων λόγων αποδεγθείς την ρωμαϊχήν ομολογίαν συνήργησεν είς τα παπικά σχέδια, πρός τουτο δέ συνετέλεσε και ή διαίρεσις της ρωσ-(REKA. ETOPIA, TOM. B'.) 19

σικής μητροπόλεως (1414). Έν τούτοις τὰ βέλη τοῦ παπισμοῦ ἐξετοξεύθησαν και κατά της μεγάλης 'Ρωσσίας, δργανον δὲ τῶν ρωμαϊκών σχεδίων ὑπῆρχεν ἐνταῦθα ὁ Ῥωσσίας Ἰσίδωρος. Μετὰ τὸν θάνατον δηλ. του Φωτίου ή ἐν Κων/πόλει αὐλή, οὐχὶ ἀσκόπως, ὡς διάδοχον αύτου έν τη μητροπόλει της Μόσχας έξέλεξε τον γνωστόν ήμιν (ξ 149) Ισιδωρον ούτος άμα άποφασισθείσης της έν Φερράρα συνόδου προέτεινε τῷ μεγάλῳ ἡγεμόνι Βασιλείῳ ὅτι ἀνάγκη καὶ ἡ 'Ρωσσία νὰ μετάσχη αὐτης' ὁ ἡγεμὼν ὑπομνήσας τῷ Ίσιδώρῳ ὅτι όρείλει να έπαναρέρη την πίστιν καθαράν και άμόλυντον, οΐαν παρχλαμβάνει, ἀπέστειλεν εἰς τὴν Δύσιν· ἀλλ' ήδη ἐν Δφπάτη ἀπεκαλύφθη ο λατινισμός του Ίσιδώρου, διότι ότε πρός ύποδοχήν αυτου έξηλθον όρθόδοξοι και λατίνοι, ό μητροπολίτης 'Ρωσσίας ήσπάσθη πρῶτον τὸν λατινικὸν σταυρὸν καὶ εἶτα τὰς εἰκόνας τῶν ὁρθοδόξων. ουτως ξφθασεν είς Φερράραν, πῶς δὲ ἐνήργησεν ἐνταυθά τε καὶ Φλωρεντία γινώσκομεν· ἐπὶ τέλους ὑπογράψας καὶ αὐτὸς τὸν ὅρον καὶ ἀποτυχών να έκλεχθη πατριάρχης, διωρίσθη ύπό του πάπα άποστολικός έπιτροπος της έκκλησιας του Βορρά και άνεχώρησεν άλλ'ήδη έν "Οφεν εύρισχόμενος τη 5 μαρτίου 1451 έξέδωχε ποιμαντιχήν έπιστολήν άναγγέλλουσαν τήν γενομένην ένωσιν. τὸ ἔαρ τοῦ αὐτοῦ ἔτους ήλθεν είς Μόσχαν, άλλ' αι περί αύτου ύπόνοιαι τῶν ὀρθοδόξων ἐχραταιώθησαν, πρώτον έχ τοῦ λατινιχοῦ σταυροῦ, δν ἔφερεν ἐπὶ τοῦ στήθους αύτου και δεύτερον έκ της πρώτης αύτου λειτουργίας, καθ' ην άντι του όνόματος του πατριάρχου έμνημόνευσε του πάπα, ο δε διάκονος αύτου άνέγνω τον όρον της έν Φλωρεντία συνόδου. ο ήγεμών Βασίλειος τότε περιορίσας τὸν Ἰσίδωρον ἔν τινι μοναστηρίφ συγκροτεί σύνοδον, ήτις τόν τε όρον καὶ τὸν Ἰτίδωρον καταδικάζει εν τούτοις μετ' όλίγον δραπετεύει ούτος έκ 'Ρωσσίας, Ερχεται μετά βοηθείας έχ μέρους του πάπα είς Κωνσταντινούπολιν, αίχμαλωτίζεται καί έξαγοράζεται και έπανακάμψας είς 'Ρώμην άποθνήσκει το 1463. Ο πάπας δὲν ἀπέστη ἀμέσως τῆς Ῥωσσίας, ἀλλ' ὡς διάδογον τοῦ Ίσιδώρου ἀποστέλλει διὰ τὴν μικρὰν Ῥωσσίαν Γρηγόριόν τινα βούλγαρον. ἐν τούτοις οἱ ὀρθόδοξοι δὲν ἀνεγνώρισαν αὐτόν, ὁ δὲ ἡγεμών Βασίλειος ώς μητροπολίτην Μόσχας έξελέξατο τὸν ὀρθόδοξον 'Αντάτ

καὶ οὕτως ἐματαίωσε τὰς κατὰ τῶν 'Ορθοδόξων ραδιουργίας τοῦ παπισμοῦ (Φιλ. ἔν. ἀν σελ. 279 καὶ Kurtz ἔν. ἀν. σελ. 173).

## § 166.

#### ΑΙΡΕΤΙΚΑΙ ΤΑΣΕΙΣ ΕΝ ΡΩΣΣΙΑ:.

Καίτοι ή ρωσσική Έκκλησία άπο της άποδοχης του Εύαγγελίου διεχρίθη διά τὴν ἐμμονὴν αὐτης ἐν τῆ ὀρθοδοζία και μετά πολλοῦ τοῦ ζήλου ἀπέβαλε πᾶσαν ἐκ τῆς Δύσεως προερχομένην καινοτομίαν, οὐδὲν ήττον ὅμως καὶ ἐν αὐτἢ παρουσιάζονται κατὰ τοὺς χρόνους τούτους αίρετικαί τινες τάσεις, καίτοι άσήμαντοι. "Ηδη τό 1003 ένεφανίσθη έν 'Ρωσσία μοναχός τις 'Ανδρέας, πολεμών την έχχλησιαστικήν ίεραρχίαν, την προσχύνησιν των ίερων είχόνων χαί έτερα δόγματα τζς Έκκλησίας, άλλ' εὐτυχῶς ὁ μητροπολίτης Λεόντιος κατώρθωσε να καταπνίξη την αίρεσιν έν τοίς σπαργάνοις αὐτης και τὸν αιρεσιάρχην νὰ μεταστήση είς τὴν ὁρθοδοξίαν. Άπειλητιχωτέρα ήν ή τάσις του έπίσης μοναχού Μαρτίνου, όστις τὸ 1149 έμφανισθείς μετά τινος συγγράμματος, φέροντος τον τίτλον δίκαιον (πράβδα) κατεφέρετο κατά της θείας λατρείας, διακηρύττων ότι ό βαπτιζόμενος πρέπει να περιάγηται περί την χολυμδήθραν έξ άριστερῶν πρὸς τὰ δεξιά, ὅτι τὸ ψαλμικὸν ἀλληλούτα δέον νὰ λέγηται δὶς καί ότι το σημείον του σταυρού πρέπει να τελήται διά δύο μόνον δακτύλων, του μέσου και του λιχανού ο μοναχός ούτος διέδιδε τὰς θεωρίας ταύτας ἐπὶ δέκα ἔτη ἀπαρατηρήτως, ὅτε τὸ 1157 συγκροτηθεῖσα κατ' αὐτοῦ σύνοδός τις κατεδίκασεν αὐτὸν καὶ ἀπέστειλε πρὸς τὸν πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως· άλλ' αί θεωρίαι αὐτοῦ δὲν ἐξηλείφθησαν παντελώς, έξηκολούθουν δέ διαδιδόμεναι, ώς τουτο δηλούται έχ της μετά ταυτα άναφανείσης αίρέσεως των Ρασκολνίκων. Πολλῷ πλέον διεδόθησαν οί κατὰ τὸ 1371 ἀναφανέντες Στριγόλνικοι κουρεύς τις δηλ. Κάρπ Στριγόλνικ καί τις διάκονος Νικήτας καταφερόμενοι κατά της ιεραρχίας και του κλήρου, κατηγόρουν της έκκλησίας σιμωνίαν, έντευθεν μή λαμβάνοντες αυτοί μέρος είς τὴν κοινήν προσευχήν, προέτρεπον είς τουτο και τὸν λαόν, περαιτέρω δὲ

τρνούντο το βάπτισμα, την εύχαριστίαν, την έξομολόγησιν και τὰς είς τους νεχρούς εύγας ούτως ή αϊρεσις διεδίδετο από ήμερας είς ημέραν, μέχρις οὐ ὁ ἀρχιεπίσχοπος Νοβογορόδου 'Αλέξιος ὑπέβαλεν άμφοτέρους τούς αίρεσιάρχας τῷ ἀναθέματι, φανατιχοί δέ τινες συλλαβόντες αὐτοὺς ἀπέπνιζαν· ἀλλ' ἐντεῦθεν ἡ αἵρεσις ἐπετάθη ἐπὶ μαλλον, ὁ δὲ Νοδογορόδου ἀπετάθη τότε πρὸς τὸν Κωνσταντινουπόλεως NetAor· ὁ πατριάρχης ἀπέστειλεν ἐγκύκλιον πρὸς τὸν Σουσδάλης Διονύσιον προτρέπων νὰ ἐνεργήση πρὸς καταστροφὴν τῆς αἰρέσεως, πράγματι δ' ούτος διὰ της διδασκαλίας αύτου και της πραότητος κατώρθωσε νὰ ἐπιστρέψη πολλούς· πρὸς καταστολήν τῆς αἰρέσεως ἐνήργησε καὶ ὁ πατριάρχης Αντώνιος, ἀποστείλας τὸ 1394 τῷ Βηθλεὲμ Μιχαήλ ἐπιστολήν, ἐν ἡ ἀνήρει τὰς κακοδοξίας τῶν αίρετιχων· χαι μεθ' όλα ταυτα όμως διάφορα της αίρέσεως λείψανα διετηρήθησαν, άπαντῶντα παρὰ τοῖς Ῥασκολνίκοις (πρόλ. Φιλαρέτου ἰστορ. της ρωσσ. έχχλ. τόμ. Α΄, σελ. 177—Hefele in Beiträge zur K-Geschichte und Archaeologie τόμ. Α΄, σελ. 312 και Kurtz Handbuch I, 3 σελ. 168).

## \$ 167.

#### ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΟΝ ΠΟΛΙΤΕΥΜΑ.

1. Το ἐπιχρατοῦν ἐν τῆ ρωσσιχῆ Ἐκκλησία διοικητικὸν σύστημα ἡν τὸ μητροπολιτικόν, κατὰ τὸ ὁποῖον ἄπασα ἡ χώρα ὑπέκειτο ἐκκλησιαστικῶς ὑπὸ ἔνα μητροπολίτην, ἐκλεγόμενον καὶ ἀποστελλόμενον ἐκ Κωνσταντινουπόλεως. Ὁ Νέστωρ, ὡς πρῶτον μητροπολίτην ἀναφέρει τὸν ἔλληνα Θεόπεμπτον (1038-49), ἐν τούτοις ἐξ αὐτοῦ τούτου τοῦ χρονογράρου, ὡς καὶ ἀλλαχύθεν δείκνυται, ὅτι καὶ πρὸ τοῦ Θεοπέμπτου ὑπῆρχον μητροπολίται ἐν Ῥωσσία, ὡς πρῶτος δὲ τοιοῦτος θεωρεῖται ὁ ἄγιος Μιχαή. Ε΄ Ο μητροπολίτής τῆς Ῥωσσίας ἀπὸ τοῦ 1035 ὡς ἔδραν αὐτοῦ είχε τὸ Κίεδον, ἐθεωρεῖτο καὶ ἡν ἱσος πρὸς τοὺς λοιποὺς ἐπισκόπους, μόνον δὲ ἔνεκα τῶν πρεσδείων τῆς τιμῆς καὶ τοῦ διοικητικοῦ αὐτοῦ ἀξιώματος ἐθεωρεῖτο ἀνώτερος αὐτῶν καὶ διὰ τοῦτο ἐδέχετο τὰς κατ' αὐτῶν κατηγορίας, ἡρεύνα καὶ ἐδίκαζεν αὐτοῦτο ἐδέχετο τὰς κατ' αὐτῶν κατηγορίας, ἡρεύνα καὶ ἐδίκαζεν αὐτοῦτο ἐδέχετο τὰς κατ' αὐτῶν κατηγορίας, ἡρεύνα καὶ ἐδίκαζεν αὐτοῦτο ἐδέχετο τὰς κατ' αὐτῶν κατηγορίας, ἡρεύνα καὶ ἐδίκαζεν αὐτοῦτο ἐδέχετο τὰς κατ' αὐτῶν κατηγορίας, ἡρεύνα καὶ ἐδίκαζεν αὐτοῦτο ἐδέχετο τὰς κατ' αὐτῶν κατηγορίας, ἡρεύνα καὶ ἐδίκαζεν αὐτοῦτο ἐδέχετο τὰς κατ' αὐτῶν κατηγορίας, ἡρεύνα καὶ ἐδίκαζεν αὐτῶν και διὰ καξεν ἀνοικοῦτο ἐδέχετο τὰς κατ' αὐτῶν κατηγορίας, ἡρεύνα καὶ ἐδίκαζεν αὐτῶν καὶ ἐδίκαζεν αὐτῶν κατηγορίας, ἡρεύνα καὶ ἐδίκαζεν αὐτοῦτο ἐδέχετο τὰς κατ' καὶ διὰ καξεν αὐτῶν κατηγορίας, ἡρεύνα καὶ ἐδίκαζεν αὐτοῦτο ἐδερος καὶ ἐδίκαζεν αὐτοῦτο ἐδέχετο τὰς κατ' καὶ διὰκος ἐνερος ἀνοικος ἐνακος ἐνερος ἀνοικος ἐντῶν καὶ ἐν ἀνοικος ἐνερος ἀνοικος ἐντῶν καὶ ἐν ἀνοικος ἐνερος ἐνερος ἀνοικος ἐνερος ἐνερος ἐνερος ἐνερος ἐνερος ἀνοικος ἐνερος ἀνοικος ἐνερος ἐνερος ἐνερος ἐνερος ἐνερος ἐνερος ἐνερος ἐνερος ἀνοικος ἐνερος ἐνερος

τους και έν γένει έξέλεγε και έπαυεν αυτούς. έν σπουδαιοτέροις όμως ζητήμασι προσεχάλει πρὸς σύσχεψιν καὶ τοὺς πλησιοχώρους ἐπισχόπους και διά τουτο άπ' άρχης ήδη πλησίον του Κιέδου ώρισθησαν αί έπισκοπαί Γιουργέβ, Περεγμασλάβ καί Βελγοράτ. Ο μητροπολίτης ἐν τἢ σχέσει αὐτοῦ πρὸς τοὺς ἡγεμόνας ἡν πάντοτε ὁ διδάσχαλος τῆς πίστεως και τῆς ἀγάπης, ἐντεῦθεν δὲ πολλάκις μεγάλην ἐπ' αὐτῶν έξήσκει ἐπιρροήν, τοσαύτης δὲ τιμής καὶ σεδασμοῦ ἀπήλαυε παρὰ τῶν ήγεμόνων, ώστε ούτοι τὰ διατάγματα αὐτῶν πολλάκις ἡρχιζον διὰ των λέξεων, λαβόντες την ευλογίαν του πατρός ήμων του μητροπο. Μτου. 'Αφ' οὐ δὲ ἡ 'Ρωσσία τὸν χριστιανισμόν παρέλα δεν ἐκ Κωνσταντινουπόλεως και ἀπετέλει μέρος της διοικήσεως του πατριάρχου, ήτο φυσικόν ο μητροπολίτης να έκλέγηται και χειροτονήται ύπο του Κωνσταντινουπόλεως το δικαίωμα τουτο άνεγνωρίσθη και ύπο το υ Βλαδιμήρου, καίτοι δὲ τὸ 1051 χηρεύσαντα τὸν μητροπολιτικὸν θρόνον δ Ίεροσλαθος άνευ τινός συνεννοήσεως μετά του πατριάρχο υ ἐπλήρωσε διὰ τοῦ ῥώσσου 'Μαρίωνος, ἐν τούτοις μετὰ τὸν θάνατο ν αύτου το 1071 έξελέγη μητροπολίτης εν Κωνσταντινουπόλει Γεώρ\_ γιός τις, ούτω δὲ μέγρι τῆς άλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἐξαχολουθει ή σχέσις αυτη της έξαρτήσεως. Κατά τὰ λοιπὰ ὁ μητροπολίτης της 'Ρωσσίας ην άνεξάρτητος, μόνον δε οσάκις άνεραίνοντο δύσχολα ζητήματα ή ξριδες μεταξύ μητροπολίτου και ἐπισχόπων, ταυτα ελύοντο ενώπιον του δικαστηρίου του πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως (Miklosich τόμ. Α΄, σελ. 191). Ὁ πατριάρχης τιμῶν τὸν Ῥωσσίας, ὡς τὸν πρῶτον της χώρας πνευματικόν ποιμένα τὰ πρὸς αὐτὸν γράμματα ἐσφράγιζε διὰ μολυδδοδούλλου, ἀλλὰ καὶ οὐτος έθεώρει τὸν πατριάρχην ὡς ίδιον αὐτοῦ ποιμένα καὶ διὰ τοῦτο ἐπιτρεπουσών των περιστάσεων συμμετείχεν είς την έν Κωνσταντινουπόλει ἐνδημοϋσαν σύνοδον. Έν τούτοις τὸ παράδειγμα τοῦ Ἱεροσλαύου έμιμήθη τὸ 1147 ὁ μέγας ἡγεμὼν Ίσασλαθος, ὅστις ἐπωρελούμενος τῶν ἐν Κωνςαντινουπόλει πατριαρχικῶν ἀνωμαλιῶν καὶ μεθ' ὅλην τὴν διαμαρτύρησιν του Νοδογορόδου Νήφωνος και του Σμολένσκης Μαrouήλ, ώς μητροπολίτην έξελέξατο τὸν Κλήμεντα· ὁ πατριάρχης Niπόλαος ο Μουζάλων μή θέλων να έρεθιση τα πνεύματα ανέμενε κα-

τάλληλον χρόνον, ότε δὲ μετὰ τὸν θάνατον του Ίσασλαύου τὸ 1154 ο διάδοχος αύτου Γεώργιος ο Δολγορούκης εζήτησε νέον μητροπολίτην, οὐτος ἀπέστειλεν αὐτῷ Kωνσταντίνον τὸν A'· οὕτως ἀποκατέ. στησαν μέν αί μετά του πατριαρχείου σχέσεις, άλλ' έν 'Ρωσσία ύπτρχον ήδη δύο μητροπολίται τότε οἱ ήγεμόνες τῆς νοτίου 'Ρωσσίας άπεφάσισαν οὐδένα ἐξ αὐτῶν νὰ ἀναγνωρίσωσι, νὰ ζητήσωσι δὲ ἔτερον παρά του πατριάρχου. το πράγμα ήλθε κατ' εύχήν, διότι μετ' όλίγον άποθανόντος του Κωνσταντίνου ο πατριάρχης άπέστειλε το 1160 τον Θεόδωρον οὐτος ἀπέθανε μετὰ τρία ἔτη, ὁ δὲ μέγας ἡγεμὼν Ροστισλαθος ἐπιθυμῶν νὰ ἐπαναγάγη τὸν Κλήμεντα ἔστειλε πρὸς τοῦτο πρεσδείαν είς Κωνσταντινούπολιν, άλλά πρός μεγάλην αὐτοῦ ἔχπληξιν ό πατριάρχης ώς μητροπολίτην ἀπέστειλεν Ίωάντην τὸν Γ΄ ό 'Ροστισλαύος εδέχθη μεν τούτον άλλ' ἀπήτησεν, ίνα εν τῷ μελλοντι μή ἐκλέγηται ἐν Κωνσταντινουπόλει μητροπολίτης ἄνευ της γνώσεως του μεγαλου ήγεμόνος (Φιλ. έν. άν. σελ. 85.—Schmitt Geschichte der neugriechischen und russichen Kirche σελ. 147 καὶ Kurtz ἔν. ἀν. σελ. 158).

2. 'Ανωτέρω είδομεν ότι έδρα του μητροπολίτου της 'Ρωσσίας ην τὸ πλούσιον Κίεβον, μετὰ τὴν ὑπὸ τῶν Τατάρων ὅμως καταστροφήν αύτου τὸ 1240, ξνεκα τῶν ἀναγκῶν τῶν πρὸς βορρᾶν ἐκκλησιῶν ήδη ο μητροπολίτης Κύριλλος μετέθηκε την έδραν αυτου είς το Β. Ιαδίμηρος, τὸ ὁποῖον χυρίως ἀπὸ τοῦ 1299 κατέστη μητροπολιτική έδρα. 'Αλλά και το Βλαδίμηρον δέν διετήρησεν έπ! μακρόν την προνομιούγον ταύτην θέσιν, διότι το 1325 ο μητροπολίτης Πέτινος συναινέσει του μεγάλου ήγεμόνος Ίωάντου Δανιήλοδιτς μετέθηκε την έδραν είς την Μόσχαι, φέρων τον τίτλον μητροπολίτης Κιέδου-Μόσχας τι άπλῶς Κιέβου. Τοῦτο όμως δυσηρέστησε τοὺς κατοίχους της νοτίου 'Ρωσσίας, οιτινες επιθυμούντες ίδιον μητροπολίτην καὶ μεθ' όλην τὴν ἀντίστασιν της Μόσγας, διὰ του ἡγεμόνος της Βολυτίας Βλαδιμήρου, είς δυ ύπέχειντο, ελαβου παρά της Κωνσταντινουπόλεως τὸν μητροπολίτην Πέτρον, ὡς ἔδραν αὐτοῦ ἔχοντα την Γα.λλιζην. ήδη όμως το 1347 προσκληθέντος του Γαλλίτζης Πέτρου είς Κων/πολιν ένα δικασθή, αι ύπ' αυτόν επαρχίαι της

Γαλλιτζης, Βλαδιμήρου, Χόλμιν, Περεμίσθ. Ιιν, Λουτζικού και Τουρόβου ύπο του πατριάρχου Ίσιδώρου και τζε συνόδου ύποδαλλονται είς τὸν Μόσχας, οὐτος δὲ μόνον ἀναγνωρίζεται ὡς μητροπολίτης καὶ ἔξαρχος πάσης 'Ρωσσίας (Miklosich A', 261). Έν τούτοις το 1352 ύπο του πατριάρχου Τουρνόβου έν Βουλγαρία στέλλεται άντικανονικώς είς Κίεδον μητροπολίτης της νοτίου 'Ρωσσίας Θεοδώρητός τις, άλλ' ή εν Κωνσταντινουπόλει σύνοδος χαθαιρεί τὸ 1354 τουτον (Miklosich A', 350) και έπι τη αιτήσει του Μόσγας Θεογνώστου, ώς διάδογον αὐτοῦ ἐκλέγει τὸν Βλαδιμήρου 'Αλέξιον, δυνάμενον ένεκα των περιστάσεων νὰ έχη τὴν έδραν αὐτοῦ ἐν Βλαδιμήρω (ἔν. ἀν. 351), ἀλλ' ἐπὶ τῷ ὁρω ἴνα τοὐντεῦθεν ἐκ Κωνσταντινουπόλεως στέλλωνται οί μητροπολίται (Ενθ. άν. σελ. 336). — Ούτως εν Ρωσσία υπήρχε πάλιν είς μητροπολίτης, τὸ δὲ 1356 έλθων δ 'Αλέξιος είς Κωνσταντινούπολιν άνεγνωρίσθη ώς τοιούτος. ταὐτοχρόνως όμως οἱ ἐν Κωνσταντινουπόλει πιεζόμενοι ὑπὸ τῶν ἡγεμόνων της νοτίου 'Ρωσσίας ώς μητροπολίτην αυτης εκλέγουσι τὸν ἐπίσχοπον Λιτδῶν Ρωμανόν ἀλλ' οὐτος μὴ εὐχαριστούμενος είς τὰς λαχούσας αὐτῷ ἐπαρχίας διεγείρει ταραχὰς ἐν Ῥωσσία καὶ κατ' αύτου έτι του 'Αλεξίου, ότε ή έν Κωνσταντινουπόλει σύνοδος πρὸς εἰρηνοποίησιν στέλλει τὸν σακελλάριον Γεώργιον τὸν Περδίκην (ἔν. ἀν. σελ. 425 και 434). Εὐτυχῶς ἡ εἰρήνη ἐπῆλθεν, ἀποθανοντος χατά τὸ ἐπιὸν ἔτος 1362 του Ῥωμανου. Έν τῷ μεταξύ ύπτρχε πάλιν είς μητροπολίτης εν 'Ρωσσία ὁ Κιέβου-Μόσχας, διάφορα δὲ γράμματα τοῦ πατριάρχου Φιλοθέου (1362) πρὸς τοὺς ἡγεμόνας και τούς μητροπολίτας (Miklosich σελ. 516-525) παρακελεύονται τὴν ὑπὸ τὸν τελευταΐον ὑποταγὴν καὶ τὴν προσάρτησιν της των Λιτδών χώρας είς την δικαιοδοσίαν αύτου. Έν τούτοις τὸ 1371 διὰ γραμμάτων τοῦ Κράλη τῆς Πολωνίας καὶ τῆς μικρᾶς Ῥωσσίας Κασιμίρ και του ήγεμόνος των Λιτθών 'Ο. Ιγέρδου (Εν. άν. 577) προτραπείς ο Φιλόθεος άναγορεύει τον πρό; αὐτὸν άποσταλέντα 'Αντώνιον μητροπολίτην Γαλλίτζης μετά των νοτίων έπαρχιών, άναγγελλων δὲ τὴν πρᾶξιν ταύτην τῷ Κιέδου-Μόσχας 'Αλεξίφ εδικαιολόγει αὐτὴν διὰ τοῦ γεγονότος, ὅτι ὑπῆρχε φόθος μὴ αὐτοῦ ἀρ-

νουμένου ὁ ἡγεμών ἐκλέξη λατίνον μητροπολίτην (ἔν. ἀν. 582). Μετά τὸν Αντώνιον ὁ πατριάρχης ἐξέλεξε τὸ 1376 τὸν σέρδον Κυπριανόν, επί τη συνθήκη όμως, όπως μετά τὸν θάνατον του 'Αλεξίου αυτός άναγωρισθή μητροπολίτης πάσης Ρωσσίας. Ο μέγας όμως ήγεμών της Μόσχας Δημήτριος ό Δ΄ δυσαρεστηθείς δια την συνθήκην ταύτην, ἀποθανόντος τοῦ 'Αλεξίου ὡς διάδογον αὐτοῦ ἐκλέγει Μιχαήλ τινα και αποστέλλει το 1379 είς Κωνσταντινούπολεν ίνα γειροτονηθή. άλλά καθ' όδον άπεθανόντος του Μιχαήλ, άκόλουθός τις αὐτοῦ Ποιμην ἱερομόναχος παρουσιάζεται ὡς Μιχαήλ καὶ γειροτονείται ὑπὸ τοῦ πατριάργου Νείλου τὸ 1380 ἐν τῷ μεταξὸ ό μέγας ήγεμών μαθών τὸν θάνατον του Μιγαήλ προσκαλεί τὸν Κυπριανόν (1381) και άναγνωρίζει ώς μητροπολίτην Μόσχας, τον δέ Ποιμένα ἀποστέλλει εἰς ἐξορίαν· ἀλλ' ἀφ' ἐνὸς ἡ δυσαρέσκεια τοῦ πατριάρχου, ἀφ' ἐτέρου δὲ ἡ ἀποστροφή τοῦ ἡγεμόνος πρὸς τὸν Κυπριανόν, άναγκάζουσιν αὐτόν, ϊνα τὸν μὲν Κυπριανὸν ἀποστείλη εἰς τὴν μικράν 'Ρωσσίαν, τὸν δὲ Ποιμένα ἀναγνωρίση ὡς μητροπολίτην ττς μεγάλης 'Ρωσσίας, μέχρις οὐ ἐπανέλθη ἐκ Κωνσταντινουπόλεως ὁ ἐπίσχοπος Σουσδάλης Διονύσιος, άποσταλείς έχει ίνα άναγνωρισθή ώς μητροπολίτης. ὁ Σουσδάλης ἐπιστρέφων μετ' ὀλίγον συλλαμδάνεται έν Κιέδω και αποθνήσκει έν τη φυλακή (1385), ο δε Ποιμήν και ο Κυπριανός προσχαλούνται είς Κωνσταντινούπολιν· ο Ποιμήν χαίτοι κατεδικάσθη δὲν παρεχώρει ὅμως τῷ Κυπριανῷ τὴν Μόσχαν, διὰ τουτο προσκληθείς και το 1389 είς Κωνσταντινούπολιν καθηρέθη, ώς μόνος δέ μητροπολίτης 'Ρωσσίας άνεγνωρίσθη ὁ Κυπριανὸς(Miklosich τόμ. B', σελ. 116.—Φιλ. ἔν. ἀν. 201. — Θ. Βαλλιάνου ίστορ. τ $f_{\mathcal{S}}$ ρωσσ. ἐχχλ. σελ. 65 χαὶ Kurtz ἔν. ἀν. σελ. 158).

3. Οὐτω διὰ πολλῶν ἀγώνων ἐτώθη ἐν τῷ προσώπῳ τοῦ Κυπριανοῦ ἡ ἐνότης τῆς ἡωσσικῆς μητροπόλεως ἀλλ' ὁ ἡγεμὼν τῆς Λιθουανίας Βίτοφτ ἐπιστρέψας εἰς τὴν Ῥώμην καὶ ὑπὲρ τῶν σχεδίων αὐτῆς ἐργαζόμενος ἀποστέλλει μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Κυπριανοῦ (1406) εἰς Κωνσταντινούπολιν τὸν Πολότζκης ἐπίσκοπον Θεοδόσιος, ἀπαιτῶν ὅπως ἀναγνωρισθῆ ὡς μητροπολίτης τῆς νοτίου Ῥωσσίας μὲ ἔδραν τὸ Κίεδον, ἤδη ὅμως τὸ 1393 ὁ πατριάρχης

Αντώνιος ως διάδοχον του Κυπριανου έξελέξατο τὸν πεπαιδευμένον καὶ αὐστηρὸν Φώτιον· ἐντεῦθεν ὁ Κωνσταντινουπόλεως Ματθαίος άποχρούσας την άπαίτησιν του Βίτορτ άποστέλλει τον Φώτιον είς Κίεδον το 1409 ο Βίτορτ δυσαρεστηθείς έπι τούτω, απαιτεί ίνα τουλάχιστον ο Φώτιος διαμένη διαρχώς εν Κιέβφ, επειδή όμως τουτο ην αδύνατον, διότι ὁ Φώτιος ὡς μητροπολίτης ἀπάσης Ῥωσσίας μετέδαινε και είς Μόσγαν, ο Βίτοφτ συνεκάλεσε το 1414 τους έπισχόπους της ήγεμονίας αὐτοῦ χαὶ ὡς μητροπολίτην της νοτίου 'Ρωσσίας ἐξέλεξε Γρηγόριον τὸν Ζέμβλακ' ἀλλὰ τοῦ πατριάργου Εὐθυμίου (1410-1416) άρνηθέντος νὰ χειροτονήση αὐτόν, ὁ Βίτορτ όργίζεται καὶ τὸ 1416 χειροτονεί αὐτὸν διὰ τῶν ἐπισκόπων τῆς γώρας, οίτινες δικαιολογούμενοι διὰ τὴν πράξιν αὐτῶν ταύτην προέβαλλον το παράδειγμα της Σερβίας και Βουλγαρίας και τον άργατον ττς Έκκλησίας κανόνα, τὸν παραχωροῦντα τοῖς ἐπισκόποις τὸ δικαίωμα του γειροτονείν τὸν μητροπολίτην της χώρας ἐπὶ τούτοις ὁ Φώτιος ἐχ δίδωσιν ἐγχύχλιον καταδιχάζων τὴν χειροτονίαν τοῦ Γρηγορίου, μόλις δὲ μετὰ τὸν θάνατον αὐτοῦ (1419) συνεννοηθείς μετὰ τοῦ Εκτορτ υπήγαγεν υπό την έχχλησιαστιχήν αυτού περιφέρειαν χαι την μικράν 'Ρωσσίαν. Μετά τὸν θάνατον του Φωτίου (1431) ὁ πατριάργης ώς μητροπολίτην της μικράς Ρωσσίας ἀπέστειλε τον Σμολένσκης Γεράσιμον (1433), ο δὲ μέγας ήγεμων της Μόσχας Βασίλειος εκλέξας ώς μητροπολίτην της μεγαλης 'Ρωσσίας τον 'Ιωνακ ἀπέστειλεν είς Κωνσταντινούπολιν ϊνα χειροτονηθή· άλλ' ένταυθα ώς τοιούτος έξελέγη ὁ 'Ισίδωρος, τὰ περί τοῦ ὁποίου είδομεν ἀνωτέρω (δ 165). μετά την εκδίωξιν του Ισιδώρου και επταετή γτρείαν του μητροπολιτικού της Μόσχας θρόνου ὁ ήγεμων Βασίλειος προςεκάλεσε τὸν 'Ιωναν, ἀροῦ ἀνήγγειλε τοῦτο είς Κωνσταντινούπολιν, διὰ τὴν μικρὰν δὲ Ῥωσσίαν ὁ πάπας ἐξελέξατο τὸν βούλγαρον Γρηγόριος. Ούτως ἐπτλθεν ὁριστικῶς ἡ διαίρεσις ττζ μητροπόλεως ττζ 'Ρωσσίας ἐπὶ τοῦ Ἰωνᾶ, ὅστις είναι ὁ τελευταΐος φέρων τὸν τίτλον μητροπολίτης Κιέβου-Μόσχας, ενώ οι διάδογοι αὐτου ἀπό του 1461 φέρουσι τὸν τίτλον μητροπολιται Μόσχας καὶ πάσης Ρωσσίας, ἀπ' ἐναντίας δὲ ἐν μιχρᾶ Ῥωσσία ἄργεται μετὰ τὸν Γρηγόριον έτέρα σειρά μητροπολιτῶν, τὴν ἔδραν αὐτῶν ἐχόντων ἐν Βίλνη, Νοδογορόδω καὶ Κιέδω. ᾿Αλλ' ἀπὸ τῆς ἐποχῆς ταύτης καὶ ἐξῆς χαλαροῦνταί πως αἰ πρὸς τὸν Κωνσταντινουπόλεως σχέσεις τῶν μητροπολιτῶν τῆς Ῥωσσίας, χωρὶς ὅμως ὁλετελῶς νὰ παύση ἡ ἀπ' αὐτοῦ ἐξάρτησις αὐτῶν (Φιλαρ. ἔν. ἀν. σελ. 237 καὶ Βαλλιάνου σελ. 82).

### § 168.

#### Ο ΛΟΙΠΟΣ ΚΛΗΡΟΣ ΚΑΙ ΟΙ ΜΟΝΑΧΟΙ.

1. Μετά τὸν μητροπολίτην ἀνώτατοι πνευματικοὶ ἄρχοντες ἐν 'Ρωσσία ήσαν οι επίσκοποι, οϊτινές άνεξάρτητοι εν τή εσωτερική διοιχήσει τῶν ἐπαρχιῶν αὐτῶν ἐξελέγοντο ὑπὸ τῶν κατὰ τόπους ἡ λεπολικο και εμεκπδούλτο ρμό του πυτδομογίτου. οι εμίσκομοι έσαλ Ισοι πρὸς ἀλλήλους, μόνον δὲ ὁ Νοδογορόδου κατὰ τὸ 1165 ἐτιμήθη διά του τίτλου του άρχιεπισκόπου, ὁ δὲ Νοδογορόδου Ίωάντης Ελαβε παρά του πατριάρχου το διχαίωμα του φέρειν τέσσαρας σταυρούς έπί τοῦ φελωνίου αὐτοῦ (Miklos. A', σελ. 522). Καίτοι δὲ ἡ ἐξουσία τῶν ἐπισχόπων ἡν χυρίως πνευματιχή, ἐξήσχουν ὅμως πολλάχις μεγάλην έπιρροήν και έπι της πολιτείας, ύπο την δικαιοδοσίαν δ' αύτων έτέλουν ού μόνον οί κληρικοί άλλά και αί μαται, αι χηρα:, τὰ νοσοκομεία, οί ίατροί, οί φύλαχες καὶ ἡ ἐπὶ τῶν μέτρων καὶ σταθμῶν ἐποπτεία· οἱ ἐπίσχοποι περαιτέρω, ὡς καὶ ὁ κλτρος καθόλου τραν ἀπηλλαγμένοι τῶν φόρων καὶ τῆς δεκάτης, τὰ προνόμια δὲ ταῦτα ἐπαυξηθέντα έπὶ τοῦ υίοῦ τοῦ Βλαδιμήρου διετηρήθησαν καὶ ἐπὶ τζς Ταταροχρατίας. "Όσον δ' άφορα είς τὸν χατώτερον κληρον, ἐν αὐτῷ δὲν άπαντωσιν οι διάφοροι βαθμοί οι παρ' ήμιν ύπάρχοντες, σπανίως μόνον βλέπομεν τοὺς πρωθιεμεία καὶ ἐν τῷ μοναστηριακῷ κλήρῳ τοὺς ἀμγιμανδείτας. Πρός συντήρησιν δέ του κλήρου ήδη ο Βλαδίμηρος ώρισε την δεκάτην, την οποίαν έχ των διαφόρων είδων συνέλεγον of ἐπίσχοποι, ἐχτὸς δὲ ταύτης ὁ κλήρος είχε καὶ τὰ κανονικά, ὡς καὶ διαφόρους είσφορὰς έχ τῶν ἐχχλησιαστιχῶν χαὶ μοναστηριαχῶν χτημάτω, (Φιλαρ. έν. άν. σελ. 94. 99 και 215 και Schmitt σελ. 152).

2. 'Απ' άργης ήδη οι 'Ρώσσοι ἐπεδείξαντο μέγαν ζήλον ὑπὲρ τοῦ μιοναχικού βιου, έστις τη άληθεια έγένετο το σχολείον της εύσεδείας και άναπτύξεως και ή έστια της μορφώσεως κηρύκων του Εύαγγελίου. 'Ο μοναχικός βίος της ρωσσικής Έκκλησίας διεκρίνετο κυρίως είς τὸν ἐρημιτικόν, στυλιτικόν και κοινοβιακόν, καθόλου δὲ άρχηγὸς αὐτοῦ δύναται νὰ θεωρηθή ὁ Αντώνιος, δστις ἀπὸ τοῦ άγ. Όρους λαθών τὰς ἀφορμὰς ἔζη ἐν Κιέβφ ὡς ἐρημίτης, τὸ παράδειγμα δ' αύτου ήχολούθησαν μετ' όλίγον καὶ έτεροι: ἐχτὸς τούτων ἀναφέρονται και διάροροι στυ. Ιται και μάλιστα ο Κύριλλος και ο Νικήτας νυχίως όμως σημαντικός διά την 'Ρωσσίαν κατέστη ο κοινοδιααός, αί πρώται άρχαι του όποιου άναφέρονται είς τὸν αὐτὸν 'Αντώνιον έν τινι δηλ. δασώδει μέρει έν Κιέδω ο μετά ταυτα μητροπολίτης 'Μαρίων ώρυξε περί τὰ μέσα του ΙΑ΄ αίωνος σπήλαιόν τι, είς ο καὶ ώς μητροπολίτης ετι ἀποσυρόμενος προσηύχετο. παρὰ τὸ σπήλαιον τουτο όρύξας ο 'Αντώνιος και δεύτερον προσειλκυσε και άλλους μοναχούς και εκλέξας επ' αύτων ήγούμενον τινα Βαρλαάμι άνεχώρησενάλλ' οι μοναγοί τοσούτον ἐπολλαπλασιάσθησαν, ώστε ἐγένετο ἀνάγχη ιδρύσεως μοναστηρίου, τὸ ὁποῖον ἤδη ἐπὶ τοῦ διαδόχου αὐτοῦ  $\theta$ εοδοπίου έφθασεν είς μεγάλην περιωπήν, άριθμοῦν μεταξύ τῶν μοναχῶν πολλοὺς εὐγενείς· ἐπὶ τοῦ Θεοδοσίου τούτου ἐν τῷ μοναστηρίφ του Σπηλαίου είσηχθη ο μοναχικός κανών Θεοδώρου του Στουδίτου, τοσούτον δ' ήρεσεν ούτος τοις 'Ρώσσοις, ώστε και άλλα μοναστήρια ἀπεδέχθησαν αὐτόν. Τὸ μοναστήριον του Σπηλαίου, λαδών ἀκολούθως καί τὸ ὄνομα της Λαύρας κατέστη λίαν σημαντικόν ἐν Ῥωσσία, διαχρινόμενον ίδιως διά τὴν χαλλιέργειαν τῶν γραμμάτων. Οὕτω πολλαχού της 'Ρωσσίας ύπεστηρίχθη ο μοναχικός βίος, τοσαύτα δὲ μοναστήρια ιδρύθησαν, ώστε μόνον το Κίεδον ήριθμει δέκα έπτά, το δὲ Νοδογόροδον είχοσι δύο. Έπι της Ταρταροκρατίας ούκ όλίγον κατέπεσεν ο μοναχικός βίος, άλλά μετ' όλίγον ένερανίσθη ο άγιος Σέργιος, όστις διὰ τὴν βόρειον 'Ρωσσίαν ἐγένετο, ὅ,τι διὰ τὴν νότιον ὁ 'Αντώνιος και ο Θεοδόσιος. ο Σέργιος έλκύσας πρός έαυτον πολλούς όπαδούς, ίδρυσε το 1330 το παρά την Μόσχαν μοναστήριον της Λαύρας της άγιας Τριάδος, όπερ έν τοις μετά ταθτα χρόνοις διεχείθη οὐ μόνον διὰ τὸν πλοῦτον αὐτοῦ, ἀλλὰ καὶ τοὺς ἐπισήμους αὐτοῦ μοναχούς. Ἐκτὸς τῶν ἀνδρῶν ὁ μοναχικός βίος πρωίμως ἤδη εὐρεν εἴσοδον καὶ παρὰ ταῖς γυναιξί, μεταξὺ ¦τῶν ὁποίων ἀναφέρονται καἰ πολλαὶ εὐγενεῖς καὶ ἡγεμονίδες. "Ενεκα δὲ τοῦ παραδείγματος τούτου τῶν εὐγενῶν καὶ ἡγεμόνων καὶ τῶν μεγάλων καὶ πλουσίων αὐτῶν ἀφιερωμάτων τὰ μοναστήρια τῆς Ῥωσσίας ἐκραταιώθησαν καὶ ἐπλούτησαν θαυμασίως (Φιλαρ. ἔν. ἀν. 120-139 καὶ 224).

### § 169.

#### ΘΕΙΑ ΛΑΤΡΕΙΑ ΚΑΙ ΗΘΙΚΟΣ ΒΙΟΣ.

1. Ἡ θεία λατρεία της ρωσσικης Ἐκκλησίας ἡν κατὰ πάντα ἀντιγραφή της καθόλου άνατολικης Έκκλησίας, έντευθεν μεταφυτευθεϊσα είς έχείνην. "Οσον άφωρα είς την άρχιτεχτονικήν έν χρήσει παρά τοις 'Ρώσσοις ήν ή βυζαντινή, ένεκα όμως, τὸ μέν ἐπιρροής άσιατικής, το δε τής εθνικής αύτων ιδιοφυίας και τής επενεργείας Ίταλῶν καὶ Γερμανῶν ἀρχιτεκτόνων ἀπαντῷ διάκρισίς τις αὕτη συνίσταται εν τούτω δτι και μεθ' όλην την βυζαντινήν διαίρεσιν του έσωτερικου των ναών, τουτο είναι στενόν και σκοτεινόν, ἀπέναντι δὲ τῶν ἀπλῶν θόλων, δι ων οι βυζαντινοί ἐστέγαζον τοὺς διαφόρους των έκκλησιών γώρους, οί 'Ρώσσοι μετεγειρίζοντο πυργοειδή οίχοδομήματα, το μέν εύρεα, το δε μή, εστεγασμένα ύπο θόλων ήμισφαιροειδών, ώσειδών καὶ ἐν σχήματι ἀπίων (πρόλ. Kugler Kunstgeschichte σελ. 376). Ὁ μαλλον τῶν αλλων εἰς τὴν ἔδρυσιν καὶ πλουσίαν διακόσμησιν τῶν ναῶν ἐν Ῥωσσία διακρ.θεὶς εἶναι ό Ίεροσλαθος, όστις κατά τὸ παράδειγμα της ἐν Κωνσταντινουπόλει άγιας Σοφίας ϊδρυσε την εν Κιέδφ. Τῷ παραδείγματι αὐτοῦ ήχολούθησαν καὶ οἱ μετὰ ταθτα ἡγεμόνες, οθτως ώστε μόνον ἐν Κιέδω ύπτργον 600 ναοί. Ἡ ἐκκλησιαστική ζωγραφική ἐκ Βυζαντίου και αυτή παραληφθείσα διετήρει τον άρχικον αυτής τύπον (πρόλ. Bayet, L'art byzantin, σελ. 274), ώς και τὸ ἐκκλησιαστικόν ἄσμα πρός όργανισμόν του όποίου παρελαμβάνοντο ψάλται έχ Κωνσταντινουπόλεως καί Βουλγαρίας, όμοιως καί τὰ έκκλησια-

στικά βιδλία και οι ύμνοι κατά διαφόρους καιρούς και βαθμηδόν μετερράσθησαν έκ των έν τη έλληνική έκκλησία έν χρήσει ούτω π. χ. έχτὸς τῶν ὑπὸ τοῦ Κυρίλλου καὶ Μεθοδίου μεταφρασθέντων, ὁ Ίεροσλαθος διέταξε νὰ μεταρρασθώσι και έτερα ἐκκλησιαστικά διδλία, τοιαύται δὲ μεταφράσεις ἐγένοντο καὶ κατὰ τὸν ΙΑ΄ καὶ ΙΒ΄ αίωνα. Και έν τοις λοιποις τμήμασι της θείας λατρείας ή ρωσσική έχχλησία ήχολούθει τη μητρί αυτής ούτω φέρ είπειν έν τη προςχυνήσει των ιερων είχονων, μεταξύ των οποίων μεγάλης ύπολήψεως ἀπήλαυεν ή ἐν τη μονή του Σπηλαίου εἰχών της Θεοτόχου, έτέρα ύπὸ τοῦ εὐαγγελιστοῦ Λουκά κατὰ τὴν παράδοσιν ζωγραφηθείσα κτλ., ή προσκύνησις των άγίων, μεταξύ των όποίων παρά τοῖς Ῥώσσοις μεγάλως ἐτιμῶντο ὁ ἄγιος Νικόλαος καὶ ὁ ἄγιος 'Αλέξανδρος ο Νεύσκη και των λειψάνων, ών πολλά παρείχεν ή Κωνσταντινούπολις, ώς τὸ τῆς ἀγίας Βαρβάρας τὸ 1100. Ἐν τούτοις ἀπὸ της Ταταροκρατίας καὶ έξης παρατηρείται κατάπτωσίς τις της θείας λατρείας, ένεκα δὲ της ἐπικρατησάσης ἀμαθείας παρεισέδυσαν διάφοροι καταχρήσεις και παρατυπίαι ούτω π. χ. έκ τινος έν Βλαδιμήρω το 1274 συγχροτηθείσης συνόδου μανθάνομεν, ότι ένταχου το βάπτισμα έτελειτο διὰ περιχύσεως, ἀντί του ἀγίου μύρου έχρῶντο ἀπλῷ έλαίψ, ἡ προσχομιδή ἐτελεῖτο ὑπὸ τοῦ διακόνου και τὰ τοιαύτα· δμοίως τὸ 1301 ἔνεκα διαφόρων ἀμφιδολιῶν έπικρατουσών εν τη θεία λατρεία ο Σεραίου Θεόγνωστος Εγραψε τῷ Κωνσταντινουπόλεως έχδεχόμενος την λύσιν αὐτῶν έν ταῖς ἀμφιδολίας ταύταις κατελέγοντο και αι έξης, αν έλλειψει οίνου έπιτρέπεται ή τελετή της θείας εύχαριστίας διά σταφίδων, αν πρέπει νά τελήται λειτουργία κατά τὴν Μ. Παρασκευὴν καὶ τὴν τετράδα καὶ παρασκευήν της Τυροφάγου, αν ἐπιτρέπεται ή παραδοχή τῶν Νεστοριανών και Ίακωδιτών διά του χρίσματος κτλ. Έπίσης και έκ τινος ἐπιστολής του μητροπολίτου Κυπριανού μανθάνομεν διαφόρους καταχρήσεις εν τη έπιστολή ταύτη προτρέπει ὁ Κυπριανός ήγούμενόν τινα 'Αθανάσιον ίνα την λειτουργίαν του Μ. Βασιλείου τελή άπο της Β΄ Κυριακής των Νηστειών, ώς και κατά τὰς παραμονάς των Χριστουγέννων και του Πάσχα, τη δε Κυριακή της Όρθοδοξίας τὴν τοῦ Χρυσοστόμου, ἀναγινωσχομένου καὶ τοῦ συνοδικοῦ, περὶ δὲ τῆς προσχομιδῆς λέγει ὅτι ἐκτὸς τῆς προσφορᾶς τῆς προωρισμένης διὰ τὸν ἀμνόν, ἀνάγχη νὰ ὑπάρχωσι καὶ τέσσαρες ἔτεραι, μία διὰ τὴν Θεοτόκον, ἐτέρα διὰ τοὺς ἀγίους, τρίτη διὰ τὸν ἐπίσκοπον καὶ τοὺς ζῶντας καὶ τετάρτη διὰ τοὺς νεκρούς. Οῦτω διὰ τοιιύτων καὶ ἄλλων ἐνεργειῶν ἀποκατέστη ἡ ἀκρίδεια καὶ ἡ τάξις τῆς θείας λατρείας (Φιλαρ. ἔν. ἀν. 55 καὶ 181 καὶ Kurtz σελ. 161).

2. Καίτοι ο χριστιανισμός επέδρασεν ούσ:ωδῶς ἐπὶ τοῦ ἡθικοῦ βίου των 'Ρώσσων, το βέβαιον όμως είναι ότι και δεν ήδυνήθη άμέσως να μεταβάλη τον έσω ἄνθρωπον. άλλ' οὐδ' ήτο δυνατόν άλλως γενέσθαι, άφου ο έγχεντριζόμενος ήθιχος βίος μετά άγωνας και μάχας αὐξάνει καὶ κραταιούται εντεύθεν παρὰ πολλοίς ἐν Ῥωσσία βλέπομεν έτι έπενεργούντα τὸν έθνισμόν, πολλούς αίσθανομένους κλίσιν πρὸς τὰς ἀρχαίας αὐτῶν θεότητας καὶ ἄλλους παραδιδομένους τῆ μέθη, ταϊς μαγείαις, τη δουλεμπορία και άλλοις κακοίς. Ούχ ήττον του έθνισμου έπι του χριστιανιχου βίου πολλών έπέδρα και τό πνευμα τζς ἐποχζς, τὸ τεϊνον πρὸς τὴν καταστροφήν, τὴν ἀρπαγὴν καὶ τούς έμφυλίους πολέμους. οι κατά μέρος ήγεμόνες έν διηνεχεί διετέλουν πρὸς ἀλλήλους πολέμφ, μετὰ φρίκης δ' ἡ ίστορία μαρτυ; ε περί των ώμοτήτων του Σβετοπόλκου, του 'Κασλαύου και άλλων. Έν τούτοις δεν πρέπει νὰ ἀρνηθῶμεν ὅτι ἡ ἀπλότης τῶν ἡθῶν ἡν δ κόσμος του δωσσικου λαου και ότι έν γένει οι δώσσοι διεκρίνοντο διά τὴν εὐσέδειαν αὐτῶν, τὴν πρὸς τὸν πλησίον ἀγάπην καὶ τὸν πρὸς τας άρχας σεδασμόν. αὐτοί οἱ αἰμοχαρεῖς αὐτῶν βασιλεῖς χαρακτηςίζονται χαθόλου ώς εὐσεδεῖς, πολλάχις δὲ βλέπομεν αὐτοὺς διατιθέντας την περιούσιαν αύτων ύπερ πτωχών, εκκλησιών και μοναστηρίων. Λίαν συντελεστική διά την επίδοσιν του ήθικου βίου παρά τοις 'Ρώσσοις έγένετο ή έπὶ δύο αἰῶνας διαρχέσασα Ταταροχρατία, ἐν ή ἐμδλέποντες το παράδειγμα των Νινευϊτών η την εν Αίγύπτω δουλείαν των Έδραίων, συνησθάνοντο ότι βάσιν του βίου αὐτων ἔπρεπε νὰ ἔχωσι την χριστιανικήν πίστιν. ούχ ήττον σωτηριώδη ἀποτελέσματα έπι της ήθικότητος των Ύωσσων έπήνεγκε και ο κατά το 1352 άναφανείς λοιμός, όστις ώς θεία μάστιξ ύπο πάντων έκλαμβανόμενος

προέτρεπε είς ήθικην μεταβολήν και άπέβη πράγματι θεία χάρις, ώς λέγει χρονογράφος τις της ἐποχής· ἀλλὰ τέλος ὑπὲρ της ἡθικότητος καθόλου συνετέλει και ή έκκλησιαστική εὐταξία, ήτις διὰ τῶν διαφόρων κανόνων και νόμων ερρύθμιζεν αὐτήν. Βεδαίως και εν 'Ρωσσία συνετάγθησαν διάφοροι κανόνες έν ταις έκει συγκροτηθείσαις συνόδοις, άλλά χυρίως ή έχχλησιαστική νομοθεσία της ρωσσικής Έχχλησίας έμορφώθη επί τη βάσει της ελληνικής. Έπίσημοι χώδιχες νόμων καὶ κανόνων της ρωσσικής Έκκλησίας είναι α') δ νομοκάνων τοῦ Βλαδιμήρου, ὅστις ὅμως ὑπὸ τῶν νεωτέρων δὲν ἀποδίδοται εἰς αὐτόν, τοὐλάχιστον ἐν τῆ σημερινῆ αὐτοῦ μορφῆ, β') ἡ roμοθεσία του 'Ιεροσ. Ιαύου (1017) περιλαμβάνουσα και την εκκλησιαστικήν νομοθεσίαν, γ') δ κανών του μητροπολίτου Ίνάννου του άγαθου (1080-89), δ΄) ο κατών του Νοβογορόδου Νήφωνος καὶ Ίωάννου καὶ ε') τὸ Πηδάλιον, τὸ ὁποῖον ἐκ τοῦ έλληνικοῦ μεταρρασθέν φέρει καί τινας προσθήκας (πρόλ. Φιλάρ. Εν. άν. σελ. 99. 219 και Kurtz σελ. 161 και 166).

## \$ 170.

#### **ΘΕ**ΟΛΟΓΙΚΑ ΓΡΑΜΜΑΤΑ.

"Ηδη ὁ Βλαδίμτρος πρὸς ἐδραίωσιν τοῦ Χριστιανισμοῦ ἐν Κιέδφ 
ϊδρυσε μικράν τινα σχολήν, εἰς ἢν προέτρεπε τοὺς ὑπηκόους αὐτοῦ 
ὅπως πέμπωσι τὰ τέκνα αὐτῶν· αὐτὸ τοῦτο ἔπραξε καὶ ὁ Ἱεροσλαῦος 
ἐν Νοδογορόδφ (1025) καὶ ἀλλαχοῦ· τὰ σχολεῖα ταῦτα καίτοι στοιχειώδη, συνετέλουν ὅμως εἰς τὴν ἐνίσχυσιν τοῦ χριστιανικοῦ αἰσθήματος, τὴν ἐκρίζωσιν τῶν δεισιδαιμονιῶν καὶ τὴν παρασκευὴν λειτουργῶν τοῦ ὑψίστου. ᾿Αλλὰ κυρίως τὰ πρὸς ἀνάπτυξιν τῆς Ῥωσσίας 
μέσα προήρχοντο ἐξ ᾿Ανατολῆς· ἔνεκα τῆς ζωηρᾶς κοινωνίας τῆς ἐλπολῖται καὶ πολλοὶ τῶν κληρικῶν τῆς Ῥωσσίας ἡσαν ελληνες καὶ 
σολος αὐτὸς ἐνόει πως τὴν ἐλληνικήν, ἔπειτα δὲ οὐδέποτε ἐπαύσαντο ἐν Ῥωσσία συλλέγοντες καὶ μεταρράζοντες διάφορα συγγράμματα· ἐκτὸς τῶν ἡγεμόνων Ἱεροσλαύου καὶ Σδετοσλαύου, ἐν τούτφ διε-

κρίθησαν και διαφοροι επίσκοποι, ούτως ώστε πρό της είσδολης των Μογγόλων έχτος των λειτουργιχών βιδλίων οι 'Ρώσσοι είχον μεταπεφρασμένα έν τη σλαυϊκή και πολλά των συγγραμμάτων του Αθανασίου, Μ. Βασιλείου, Χουσοστόμου, Γρηγορίου, Δαμασαηνού, Κυριλλου Ίεροσολύμων, Θεοδώρου τοῦ Στουδίτου, Έρραἰμ καὶ άλλων (Φιλ. ἔν. ἄν. σελ. 35).— Έν τοῖς συγγράμμασι τούτοις ἐμορφώθησαν διάφοροι συγγραφεί; της ρωσσικής Έκκλησίας, επισημότεροι των οποίων είναι οἱ έξτζο. Νέστωρ ὁ Σεβαστός, ὁ ἐπίστμος χρονογράρος της ρωσσικής έκκλησίας († 1114), όστις έχων ύπὸ τὴν διάθεσιν αὐτοῦ "Ελληνας γρονογράφους καὶ ἐπωφεληθεὶς τὰς περὶ τζς Έχχλησίας αύτοῦ πηγάς χαὶ παραδόσεις, ἔγραψε τὸ περίφημον αύτου χρονικόν, περιλαμβάνον την Ιστορίαν της Δωσσικής Έκκλησίας άπὸ τοῦ 852-1110. Ἐν ἐχάστη σελίδι τοῦ χρονιχοῦ τοῦ Νέστορος διαχρίνει τις τὴν φιλαλήθειαν αὐτοῦ, τὸ χριστιανιχὸν πνεῦμα καί την φιλοσοφικήν παρατήρησιν. Κύριλλος δ έπίσκοπος Τυρόζου, δ Χουσόστομος των 'Ρώσσων κατά τὸν ΙΒ΄ αἰωνα († 1183) ούτος έξ έπισήμου οἰχογενείας καταγόμενος καὶ τὸν στυλιτικὸν βίον ἀσκήσας, ένεχα της άγιότητος του βίου αὐτοῦ χαὶ ἄχων άνεδιδάσθη ἐπὶ τοῦ ἐπισκοπικού θρόνου. ὁ Κύριλλος είναι σημαντικός ώς ιεροκήρυξ, οι λόγοι δ' αύτου διαχρίνονται ου μόνον διὰ τὴν εὐγλωττίαν αὐτου ἀλλὰ καί την όπερ της σωτηρίας του πλησίον μέριμναν. Σημαντικός επίσης είναι και δ επίσκοπος Σουσδάλης και Β. Ιαδιμήρου Σίμων, δ μόνος πόθος του όποίου ην να διδάσκη τὸν λαόν, ἐντευθεν καὶ οἱ χρονογράφοι όνομάζουσιν αὐτὸν διδακτικόν· οὐτος κατὰ τὸ παράδειγμα των Έλλήνων συνέταξε βίους μοταχών και άγιων άνδρων. Ούχ ήττον σημαντικός και μαλιστα διά τάς δογματικάς αύτου έργασίας ήν ο μητροπολίτης 'Παρίων († 1067) γράψας ομολογίαν τιτά πίστεως και διαφόρους λόγους. Κατάπτωσιν της άρξαμένης ταύτης πνευματικής κινήσεως και ζωής ἐπήνεγκεν ή Ταρταροκρατία, ότε οι χριστιανοί όλίγον σκεπτόμενοι περί σχολείων, την πίστιν αὐτῶν ἐδιδάσκοντο ἐκ τῶν λειτουργικῶν βιδλίων, ἐν οἰς εὕρισκον άμα και παρηγορίαν των δεινών αυτών. οι μοναχοί μόνον κατεγίνοντο περί την ανάγνωσιν των Πατέρων, τινές δε δυνάμενοι χατέφευγον είς τὸ βυζαντινὸν κράτος, ἔνθα προσεπάθουν νὰ κορέσωσι τὴν φιλομάθειαν αὐτῶν. ᾿Αλλὰ καὶ μεθ' ὅλην τὴν φοδερὰν ἔκείνην δοκιμασίαν δὲν κατέπαυσεν ὁλοτελῶς πᾶσα πνευματικὴ ἐργασία, ὡς τοῦτο δείκνυται ἐκ διαφόρων τῆς ἐποχῆς λογίων, τῶν μὲν μεταφραζόντων ἐκ τοῦ ἐλληνικρῦ διάφορα συγγράμματα, ὡς τοῦ Κυπριανοῦ, Στεφάνου καὶ ᾿Ανδρέου Κρίτσκη, τῶν δὲ γραφόντων χρονικά, ὡς τῶν χρονογράφων τῆς Σουσδάλης καὶ Βολυνίας καὶ ἄλλων ἀσχολουμένων περὶ ἄλλα· ἰδίως εἰς ἐπικουρίαν τῆς Ῥωσσίας ἡλθον κατὰ τοὺς χρόνους τούτους οἱ ἐν ᾿Αγίφ Ὅρει σλαῦοι καὶ ρῶσσοι μοναχοὶ (Φιλαρ. Α΄ 166).

## 3. INTOPIA TON BN ANATOAM, AMENNINENON BEKAHNION.

# \$ 171.

# ΝΕΣΤΟΡΙΑΝΟΙ.

Πρόλ. Jos. Sim. Asseman, de Syris Nestorianis in Biblioth. Orient. Rom. 4728 τόμ. 3 Μέρ. 2.—Jos. Al. Asseman, de Catholicis s. Patriarchis Chaldworum et Nestorianorum Comment. hist. chronolog. Rom. 4777.—L. Doucin hist. du Nestorianisme. Rottd. 1698 ×τλ.

1. Έν τῷ πρώτῳ τόμῳ (§ 72, 4) τῆς παρούσης Ιστορίας εἶδομεν πῶς ἐμορρώθη ἡ αἴρεσις τῶν Νεστοριανῶν, ἢτις διὰ τοῦ πατριάρχου Σελευκείας Βαβαίου ἀποχωρισθεῖσα τὸ 498 ἀπὸ τῆς ἀνατολικῆς Ὀρθ. Ἐκκλησίας ὑπεστηρίχθη ἐν Περσία καὶ μάλιστα ἐπεξετάθη μέχρι τῶν Ἰνδιῶν διὰ τοῦ Μὰρ-Θωμᾶ. Ἐκτοτε ἡ Περσία κατέστη ἡ ἐστία τῆς νεστοριανικῆς Ἐκκλησίας, ἢτις ἐπί τε τῆς περσικῆς καὶ ἀραδικῆς δυναστείας (636-1220) ἀπήλαυσε τῆς εὐνοίας τῶν κρατούντων, εἰτε διότι ὡς λέγει ὁ ᾿Ασσεμάνος ὁ Μωάμεθ ἢ ὁ ᾿Ομὰρ ὑπεσχέθη τοῖς Νεστοριανοῖς ἐλευθέραν ἐξάσκησιν τῆς θρησκείας αὐτῶν (πρδλ. Schröckh K-G. τόμ. 19 σελ. 396 καὶ Wiltsch K-Geog. und Statistik τόμ.

(EKKA. IETOPIA, TOM. B'.)

 ${f A}'$  σελ.  ${f 450}$ ), είτε διότι οι "Αραβες ένεκα της άναπτύξεως και παιδείας τῶν Νεστοριανῶν παρ' αὐτῶν παρελάμβανον τοὺς ἰατροὺς αὑτων, τούς γραμματείς και διαφόρους πολιτικούς άρχοντας. Ούτως οί Νεστοριανοί εὐημέρουν ἐπὶ τῶν Άράδων, κατώρθωσαν δὲ νὰ διαδώσωσι πολλαχού τὴν αϊρεσιν αὐτῶν, ὡς ἐντὸς τῆς Περσίας, εἰς τὴν Σογδιανήν, την Συρίαν, την ξρημον Άραβίαν, την Αξγυπτον, τάς Ίνδίας και τὴν Κίναν· ιδίως οι Νεστοριανοί μετὰ μεγάλης ἐνεργείας είργασθησαν εν Κίνα, πολλαχού της οποίας ίδρυσαν χριστιανικάς έκκλησίας. Ό πρώτος νεστοριανός, ὁ ἐνεργήσας ἐν Κίνα τὸ 781 είναι 'Ολόπεν τις, τὸν ὁποῖον ἀχολούθως ἐμιμήθησαν χαὶ ἔτεροι. Κατὰ τὲν ΙΑ΄ αίωνα οι Νεστοριανοί είλχυσαν ένταθθα είς Χριστόν ταταριχήν τινα φυλήν των Κεραϊτων μετά του ήγεμόνος αύτων, κατοικούσαν πρός νότον της λίμνης Βαϊκάλης. ὁ χριστιανίσας οὐτος ήγεμών τῶν Τατάρων ώνομάζετο Ung η Owang-Khan, τὸ ὄνομα δὲ τοῦτο ξοωκεν ἀφορμήν είς τὰ περί του πρεσθυτέρου 'Ιωάννου λεγόμενα. κατά πρώτον δηλ. το 1144 διεδόθη εν Δύσει, δτι εν τη μέση 'Ασία ὑπάρχει ἰσχυρός τις ἡγεμών ὑπὸ τὸ ὄνομα πρεσθύτερος 'Ιωάννης, είκοσι δὲ ἔτη ἀκολούθως παρουσιάσθη ἐν Εὐρώπη ἔγγραφόν τι του βασιλέως τούτου δήθεν, εν ώ μετά φαντασιώδους μεγαλοπρεπείας περιεγράφετο το βασίλειον αύτου, μάλιστα ο πάπας 'Αλέξανδρος ο  $\Gamma'$  ἀπέστειλε τὸ 1177 ἀπάντησιν πρὸς τὸν ἡγεμόνα τοῦτον· οἱ ἐν Παλαιστίνη Σταυροφόροι ήλπιζον πολλά παρά του ήγειμόνος τούτου και των διαδόχων αύτου, φερόντων έπίσης το όνομα πρεσθύτερος 'Ιωάννης, άλλ' ήπατήθησαν, ξγνων δὲ μόνον ὅτι ὁ τέταρτος τῶν χριστιανών τούτων Τατάρων ήγεμόνων έφονεύθη καὶ τὸ κράτος αὐτοῦ ύπετάχθη ύπὸ τοῦ Τσιγκὶς-Χὰν (1202). Έν τούτοις ἡ πίστις είς την υπαρξιν τοιούτου χριστιανού βασιλέως δεν εξηλείφθη παρά τοῖς δυτιχοίς, οί Πορτογάλλοι μάλιστα ένόμισαν ότι εύρον τὸν πρεσδύτερον Ίωάννην εν τῷ βασιλεί τῆς 'Αβυσσινίας' ὅτι ὁ 'Obàr-Xàr ώνομάσθη πράγματι πρεσβύτερος 'Ιωάννης περί τούτου μαρτυρεί καί ό Ίαχωδίτης Ιστορικός Βαρεβραίος, ώνομάσθη δὲ οὕτω, είτε διότι ἐν τῷ βαπτίσματι έλαδε τὸ ὄνομα Ἰωάννης καὶ ἐχειροτονήθη πρεσδύτερος, ως καὶ οἱ πλεῖστοι τῶν Νεστοριανῶν ἐν τἢ μέση ᾿Ασία ἐλάμδανον τὴν χειροτονίαν τοῦ πρεσδυτέρου, εἶτε διότι ἐχ παρεννοήσεως ἐχλήθη οὕτω, τοῦ μὲν ὀνόματος Χὰν ἀντιστοιχοῦντος πρὸς τὸ χαλδαϊκὸν Κahana—ἰερεύς, τοῦ δὲ 'Θβὰν πρὸς τὸ Ἰωάννης (πρδλ. G. Oppert, der Presbyter Johannes, Brl. 1870.—Schott, in Erman's Archiv. f. wiss. Kunde von Russland τόμ. 23 Brl. 1864.—Zarncke, der Priest. Johan. Leipz. 1879). Ὁπωςδήποτε οἱ Νεστοριανοὶ καὶ ἐπὶ τῆς κυριαρχίας τῶν Τατάρων ἤκμαζον μέχρις οἱ ἀναφανέντος τοῦ ἀγρίου Ταμερλάνου (1369-1405) κατεδιώχθησαν πανταχόθεν καὶ περιωρίσθησαν ἐν Κουρδιστάν.

2. Ἐπὶ τῆς ἀραδικῆς δυναστείας τοσούτον ἤκμασεν ἡ αἰρεσις τῶν Νεστοριανών, ώστε ὁ 'Ασσεμάνος ἀριθμεῖ εἴκοσι πέντε αὐτῶν μητροπόλεις, ὑφ' ᾶς ὑπέκειντο ἐκατὸν πεντήκοντα ἐπισκοπαί· ὁ πατριάρχης αὐτῶν καθολικὸς λεγόμενος τὴν ξόραν αὐτοῦ είγεν ἐν Σελευκεία-Κτησιφώντι, ότε δὲ καταστραφείσης της πόλεως ταύτης, τὸ 762 ἐκτίσθη ὑπὸ τοῦ Καλίφου 'Αλμανσούρ ἐχ τοῦ γένους τῶν 'Αββασσιδῶν τὸ Βαγδάτιον, τότε ἐκεῖ μετηνέχθη καὶ ὁ πατριαρχικὸς θρόνος ὁ καθολικός τῶν Νεστοριανῶν διατηρῶν καὶ μετὰ ταῦτα τὸν τίτλον πατριάρχης της Σελευκείας καὶ Κτησιφώντος ήρχεν έπί εύρυτάτης διοικήσεως, εκτεινομένης ἀπὸ της Μεσογείου θαλάσσης μέχρι της Κίνας και άπο της Σαμαρκάνδης μέχρι της Άραβίας και των Ίνδιῶν· ὅτε τὸ Βαγδάτιον κατεστράφη τὸ 1258 ὑπὸ τῶν Τατάρων, τότε οι καθολικοί ήδρευον έν διαφόροις πόλεσιν, ώς έν τῷ παρὰ τὸν Τίγριτα παλατίω του Καλίφου, ἐν τἢ ἐχχλησία Vicii Tertii, έν Μαραγά, 'Αρβήλοις, Καρμελίση, 'Αμίδη κτλ. 'Επί ττς άραδοκρατίας έπίσης οι Νεστοριανοί διεκρίθησαν και διά τὴν μεγάλην αύτων έν τοῖς γράμμασι χίνησιν χαὶ δὴ οὐ μόνον έν τοῖς θεολογικοις άλλά και τοις θύραθεν έν διαφόροις πόλεσιν, ώς έν Νισίδει, Έδέσση, Σελευχεία, Βαγδατίφ κτλ. ήχμαζον ἐπίσημοι σχολαί, ἐν αἰς έκτὸς της χαλδαϊκής, της συριακής και έλληνικής έδιδάσκοντο ή θεολογία, γραμματική, ρητορική, διαλεκτική, ποίησις, άριθμητική, γεωμετρία, μουσική, άστρονομία καὶ ἰατρική· τὰ ἔργα τῆς ἐλληνικής φιλολογίας πρό πολλου ήσαν μεταπεφρασμένα έν τη χαλδαϊκή, κατά την έποχην δε ταύτην μετεφράσθησαν τοιαυτα και μάλιστα

φιλοσοφικά και ίατρικά και έν τη άραδικη, ούτω δὲ διὰ τῶν ἀράδων οι Νεστοριανοί έγενοντο διδάσχαλοι των δυτιχών δυστυχώς ή φιλολογία των Νεστοριανών δέν είναι ήμιν γνωστή, αι όλίγαι δέ περί αὐτής πληροφορίαι ὀφείλονται είς τὸν ᾿Ασσεμάνον・ἐκ τῶν πολλών παρ' αύτοις λογίων άναφέρομεν τον καθολικόν αύτων 'Ιησονάδιον τὸν ἐχ Γαδάλων, τὸν χατορθώσαντα νὰ λάδη παρὰ τοῦ Μωάμεθ ή του Όμαρ τα ύπερ των όμοθρήσχων αύτου προνόμια. ούτος ήν λίαν σοφός και έγραψε πολλά, ώς λόγους, επιστολάς, ερμηνείαν είς τούς ψαλμούς κτλ· έπίσης σπουδαίος ήν και δ καθολικός 'Ανανγιέζους ο Α΄ η ο χωλός (†699), γράψας συγγράμματα ήθικά, ίστορικά και ὑπομνήματα είς τὰ ἀταλυτικὰ του Αριστοτέλους. ἄξιος μνείας είναι και δ καθολικός Τιμόθεος (778), όστις ξγραψεν έκκλησιαστικάς διατάξεις, περί ἀστέρων κτλ· άλλ' ἐπισημότατος πάντων ην δ' Εβέδ- Ίησοῦς, ἐπονομασθείς Bar Bricho=filius benedictus, και ἀποθανών τὸ 1318 ὡς μητροπολίτης Νισίδεως· οὐτος ἔγραψε πολλά, εξ ων εξεδόθησάν τινα, ως ο κατάλογος των εκκλησιαστικών συγγραφέων, συλλογή κανόνων και περί της άληθείας της χριστια. νικής θρησκείας. Κατά τὰ άλλα οἱ Νεστοριανοὶ ἐνέμενον εἰς τὰς ἀργαίας αύτων θεωρίας έν σχέσει πρός την διδασκαλίαν, την λατρείαν και το πολίτευμα· ούτω π. χ. ἀπέρριπτον την λέξιν Θεοτόκος, την προσκύνησιν τῶν εἰκόνων, τῶν ἀγίων καὶ τῶν λειψάνων, τὸν δὲ γάμον ἐπέτρεπον πάσι τοῖς ἱερωμένοις, μηδὲ τοῦ καθολικοῦ αὐτῶν ἐξαιρουμένου. Ἡ ρωμαϊκή Ἐκκλησία ἐπὶ τοῦ πάπα Ἰννοκεντίου τοῦ Δ΄ (1247) ήλθεν είς διαπραγματεύσεις περί ένώσεως μετά του καθολικοῦ τῶν Νεστοριανῶν Rabban-Ara, ἀλλ' ἐν τἢ ἀποσταλείση ὑπ' αύτου δμολογία της πίστεως επέμενεν είς την λέξιν Χριστοτόχος. έπίσης μετά τὸ τέλος τῆς ἐν Φλωρεντία συνόδου ἀνέλαβον οί Ῥωμαΐοι διαπραγματεύσεις μετά τῶν Νεστοριανῶν, διά τινος μάλιστα ένωτιχού δρου τὸ 1445 ἀνεχηρύχθη ἡ ἔνωσις μετ' αὐτῶν, ἀλλὰ καὶ αύτη ήν ματαία (πρόλ. Raynaldi Ann. ad. a. 1247 Nº 32 καὶ Labbei, Concilior. 13 σελ. 1225).

# § 172.

#### ΑΡΜΕΝΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑ.

Πρόλ. ἐκτὸς τῆς φιλολογίας ἐν § 61 καὶ 73 καὶ Migne τόμ. 133.—Veyssier la Croze, Histoire du Christianisme d'Éthiopie et d'Armenie, A la Haye 1737.—Γρηγ. Χίου περὶ 'Αρμενίων ἐν Κωνσταντινουπόλει 1871.—Schröckh K-G. τόμ. 34.—Kurtz ἔν. ἀν. σελ. 178 κτλ.

1. Πῶς ἡ ἀρμενικὴ Ἐκκλησία ἐκ τῆς μεγάλης αὐτῆς ἀντιθέσεως πρός τὸν Νεστοριανισμὸν περιέπεσεν εἰς τὸν Μονοφυσιτισμὸν καὶ οὕτως άπεσπάσθη της Όρθοδόξου άνατολικης Έκκλησίας είδομεν εν τῷ πρώτω τόμω τζε παρούσης ίστορίας (§ 61 και 73). Άπο τζε έποχής έχείνης ή άρμενική Έχκλησία άπεσχισμένη διατελούσα τής ήμετέρας διεκρίνετο άναμφιβόλως μεταξύ τῶν μονοφυσιτικῶν ἐκκλησιών, είς τοῦτο δὲ συνετέλει καὶ τὸ ὅτι ἐπί τινα χρόνον ὑπέκειτο ὑπὸ ίθαγενεῖς ἡγεμόνας. Ἡ μεγάλη ᾿Αρμενία κατακτηθεῖσα ὑπὸ τῶν Αράδων το 632, κατώρθωσεν ακολούθως το 885 ἐπὶ Ασχοδ τοῦ Α' του ίδρυτου της δυναστείας των Παγρατιδών νὰ ἀνεξαρτηθή, μέχρις ου το 1242 υπέχυψεν υπό τους Μογγόλους άπεναντίας ή μικρά Άρμενία μέχρι τέλους του ΙΑ΄ αίωνος τελούσα ύπό τοὺς Βυζαντινούς ἀπεσπάσθη ἀχολούθως ὑπὸ τῆς δυναστείας τῷν  $\dot{P}ov\pi\epsilon$ νιδών, μέχρις οὐ τὸ 1374 ὑπετάχθη τῷ Σουλτάνῳ τῆς Αἰγύπτου. Ή άρμενική Έκκλησία ἀπὸ τῆς ἀποσγίσεως αὐτῆς καὶ ἐντεῦθεν γαρακτηρίζεται συνήθως ώς μονοφυσιτική, καίτοι δεν εξεφράσθη παρρησία τας συνεπείας του μονοφυσιτισμού, διότι νομίζουσα ότι ή έν Χαλκηδόνι Δ΄ οίκουμενική σύνοδος διά της παραδοχής δύο εν Χριστῷ φύσεων καὶ μετὰ τὴν ἔνωσιν, περιέπεσεν είς τὸν νεστοριανισμόν, άντείχετο της φράσεως του Μ. 'Αθανασίου μια φύσις του Θεου Λόγου σεσαρχωμένη και παρεννοούσα αυτήν, μίαν έν Χριστῷ ἀπεδέχετο φύσιν ότι πράγματι ή άρμενική Έκκλησία έκυλίετο είς τὸν μονοφυσιτισμόν δείχνυται οὐ μόνον ἐχ τῶν πρὸς ἐνωσιν διαπραγματεύσεων του φιλοσόφου Θεωριανού μετά του καθολικου Νερσή του Κλαγένσης (πρόλ. Migne 133 σελ. 157. 173 κτλ.), ενθεν σαφως δείχνυται ότι μιαν έν Χριστώ φύσιν μετά την ένωσιν παρεδέχοντο, σύνθετον έκ θεότητος καὶ άνθρωπότητος καὶ ήρνούντο έν

αὐτῷ δύο  $\theta ε.l \dot{\eta} ματα$ , άλλὰ καὶ ἔχ τινος συμβόλου τῆς πίστεως, ὅπερ καθ' έκάστην ύπὸ τῶν Ιερέων αὐτῶν ἀναγινώσκεται καὶ ἐν τῷ Χριστῷ μίαν κοινὴν φύσιν ἀναμολογεί (Herzog, Real-Encyklopædie Exδ. A' τόμ. A' σελ. 503)· αὐτὸ τοῦτο μαρτυροῦσι καὶ αί μονοφυσιτικαί συνέπειαι, τὰς ὁποίας ἀπεδέξαντο, ὡς ἡ χρήσις τοῦ, ὁ σταυρωθείς δι' ήμας, τὸ μὴ ἀναμιγνύναι τῆ εὐχαριστία ὕδωρ κτλ. Βεδαίως πολλοί τῶν ἀρμενίων καθολικῶν καὶ διδασκάλων κατὰ διαφόρους ἐποχὰς ἡσαν ὀρθόδοξοι· οὕτω π. χ. πολλοὶ τῶν κατοίκων τῆς μικράς 'Αρμενίας έμειναν πιστοί είς τὴν 'Ορθοδοξίαν, ὀρθόδοξοι δὲ καθολιχοὶ ἀναφέρονται ὁ Εσδρας τὸ 628, Νερσής ὁ Γ' (648), Ίσαὰχ  $\delta B'$  (685) κτλ· οὐδαμῶς ὅμως ἐντεῦθεν δικαιούμεθα καὶ ἄπασαν τὴν άρμενικήν Έκκλησίαν νὰ θεωρώμεν ώς τοιαύτην καὶ έπομένως τήν ἀπὸ τῆς ἡμετέρας ἀπόσχισιν νὰ ἐκλαμδάνωμεν, ὡς στηριζομένην ἐπὶ όη μάτων καὶ ἐπὶ ἐξωτερικῶν διατυπώσεων καὶ ἐπὶ τῆς στενότητος της γλώσσης και ούχι έπι της ούσιας του περι οίκονομίας ζητήματος, ώς τὴν ἰδέαν ταύτην ἐξέφρασαν οἱ Μεχιταρισταὶ καὶ ἀπὸ τούτων έτεροι. 'Αλλά καίτοι ἡ άρμενική Έκκλησία ἀπεσχίσθη της άνατολικης, πρὸς ἐπικράτησιν δὲ' τοῦ σχίσματος τούτου οὐ μόνον ή εν Χαλκηδόνι σύνοδος πολλάκις άνεθεματίσθη, άλλά και δ καθολικός  $\mathbf{M}$ ωϋσής ἐν τή ἐν T ό $\theta$ ιν συνόδ $\phi$  τοῦ 551 κατήργησε τὴν χριστιανικήν χρονολογίαν είσαγαγών τήν άπό 552, έν τούτοις ούτε παρά τοις άρμενίοις ούτε παρά τοις ήμετέροις έσδέσθη ή πρὸς ένωσιν ἐπιθυμία, τούτου δὲ ἕνεκα ἀνέκαθεν ἐγένοντο διάφοροι ἀπόπειραι. Έν πρώτοις ύπερ ένώσεως των άρμενίων δραστηρίως είργάσθη δ Ιερός Φώτιος, δστις τὸ 864 ἀποστείλας πρὸς τὸν καθολικὸν Zaχαρίαν τὸν Νικαίας 'Αυάννην, πολλούς αὐτῶν ἐπέστρεψεν εἰς τὴν Ορθοδοξίαν (ἐπιστ. Φωτ. 167 ἔκδ. Βαλέττα), οὐτοι δὲ μετὰ τῶν πρότερον πιστών διατελεσάντων τη ήμετέρα Έχχλησία είναι οί λεγόμενοι Έλληνοαρμένιοι (Χαιχορούμ). Επειτα μετά πολλού ζήλου ξπανελήφθησαν αι ἀπόπειραι κατὰ τὸν ΙΒ΄ αίῶνα. Τῶν διαπραγματεύσεων τούτων κατήρξατο κυρίως ὁ καθολικὸς Γρηγόριος ὁ Γ', όστις τὸ 1148 ἔγραψεν ἐπιστολὴν περὶ ἐνώσεως τῷ Marouna Koμνηνώ, άλλα τούτου αποθανόντος το 1166 ο διάδοχος αύτου Νερ-

σής ὁ Δ' ὁ Κλαγιένσης ἀνέλαβε τὸ ἔργον καὶ ἐν ἐπιστολή τινι πρὸς τὸν αὐτὸν αὐτοχράτορα ἐξέφραζε τὴν ἐπιθυμίαν, ὅτι ἔτοιμός ἐστιτ άναδιδαχθείς τὰ παρὰ της Έκκλησιας της άγιας αἰτιώμετα ασμέτως υποδέξασθαι τον τούτου λόγον και θειναι το μέρος αύτου μετά της άγιωτάτης Έκκλησίας. Ὁ Μανουήλ εύχαριστῶν αὐτῷ ἐπὶ τούτοις ἀντιγράφει, πέμπει δ' ἄμα τὸν φιλόσοφον Θεωριατὸν μετά τινος οἰκείου αὐλικοῦ (Λιζίου) καὶ τὸν ᾿Αρμένιον μοναχὸν "Ατμανον" οἱ ἀπεσταλμένοι τοῦ αὐτοχράτορος συνηντήθησαν μετὰ τοῦ Νερστ, ἐν τῷ κουλῷ τῶν Ρωμαίων ('Ρούμ-καλὲ) καὶ ήρξαντο της διαλέξεως το 1170, αντιχείμενον δε λόγου εγένοντο αί έν τη ἐπιστολή του Νερσή πρὸς τὸν αὐτοχράτορα ὑπάρχουσαι ἰδέαι, δτι δηλ. μία έτ Χριστώ φύσις καὶ μετά τητ έτωσιτ, επομένως καί εν θέλημα, ότι τὰ Χριστούγεννα εορταστέα τη εκτη iarovaρίου, ότι άναγκαία ή έν τῷ τρισαγίω προσθήκη, ό σταυρωθείς δι ήμας και ότι τὸ άγιον μύρον κατασκευαστέον έκ σησαμε-Aalov. Έν τη διαλέξει ταύτη τὸν λόγον ἐχ μὲν τῶν 'Αρμενίων είγεν ο Νερσής, έχ δὲ τῶν ἡμετέρων ο Θεωριανός, ὅστις μετά πολλής της διαλεχτικότητος και διά πολλών άποδειξεων καταπείσας τὸν Νερσήν, τὸν ἀνεψιὸν αὐτοῦ Γρηγόριον καί τινα διδάσκαλον Στέφανον περί τοῦ ἐσφαλμένου τῶν προτάσεων αὐτῶν, ἀπέδειζεν εἶτα ὅτι καὶ αὐτὸς ὁ ὅρος τῆς  $\Delta'$  οἰκουμενικῆς συνόδου ἡν κυρίως συντεταγμένος ἐχ τῶν ῥήσεων τῶν Πατέρων χαὶ αὐτοῦ ἔτι τοῦ ᾿Αλεξανδρείας Κυρίλλου· τούτων ούτω λεγομένων, ὁ μὲν Γρηγόριος πολλάκις ἀνεφώνησεν ότι φρονεί ώς οι Ρωμαίοι, ο δε Νερσής είπεν, εγώ οὐδεν erartlor τῆ ὀρθοδόξω πίστει εύρίσκω er τούτω τῷ ὅρω καὶ θαυμάζω πως οι πρό ήμων άναιδως είς συχοφαντίαν έχώρησαν κατ' αυτού. Οίντως αποτελεσθείσης της διαλέξεως, ο Νερσης εδήλωσε τῷ Θεωριανῷ ὅτι εἶναι ἀνάγκη νὰ συγκληθῶσιν εἰς σύνοδον οί άρμενιοι επίσχοποι, επειδή δε χίνδυνος ύπάρχει να φανή αύτος παραδεχόμενος έχ των προτέρων την 'Ορθοδοξίαν, συνεννοήθη μετ' αὐτου ίνα έν τη συνόδφ των άρμενίων ἐπισκόπων παραστή αὐτὸς ύποστηρίζων τὸν μονοφυσιτισμὸν καὶ εἶτα πειθόμενος περὶ τῆς ὁρθοδοξίας των δύο φύσεων· πρός τουτο μάλιστα έδωχεν ο Νερσής

τῷ Θεωριανῷ δύο ἐπιστολὰς πρὸς τὸν αὐτοχράτορα, ἐν τῇ πρώτῃ τῶν ὁποίων ἀπεδέχετο τὸν ὅρον τῆς  $\Delta'$  συνόδου, ἐνῷ ἐν τῆ δευτέρα επέμενεν είς την μιαν εν Χριστώ φύσιν. Οι Ελληνες πρεσδευταί άνεχώρησαν είς Κωνσταντινούπολιν, τὸ δὲ 1172 ἔγοντες μεθ ἐαυτῶν και πρεσδύτερον τινα Μιχαήλ έρχονται είς 'Αρμενίαν κομίζοντες τῷ Νερσή μίαν μυστικήν ἐπιστολήν τοῦ αὐτοκράτορος, ἐν ἡ ὑπερεπηνεῖτο διὰ τὴν ὀρθοδοξίαν αὐτοῦ καὶ δύο φανερὰς τοῦ αὐτοκράτορος καὶ τοῦ πατριάρχου, ἐν αἰς προὐτρέπετο νὰ ἀποστῆ τῆς σκανδαλώδους φράσεως μία φύσις. Ουτω το 1172 συνεχροτήθη εν Ρουμ-καλε ή σύνοδος των άρμενίων ἐπισκόπων, ἐν ἡ δυστυχῶς ἀποκαλυρθείσης τής μυστικής συνεννοήσεως του Νερσή μετά των Βυζαντινών οὐδὲν κατωρθώθη εν πρώτοις αὐτοί οἱ ἀρμένιοι εἶχον ὑπονοίας περὶ τούτου, είτα δὲ ὁ ἀρμένιος μοναγὸς ᾿Ατμανος μαθών παρὰ τοῦ αὐτοκράτορος τὰ μυστικῶς γενόμενα δὲν ἐτήρησεν αὐτά, ἀλλ' ὅτε ὁ Νερ. σής παρουσιάσθη έν τη συνόδω ύπερασπίζων τὸν μονοφυσιτισμόν, έγερθείς παρετήρησεν ὅτι είναι ἀνάγχη καταλείπων τοὺς λόγους νὰ πράξη ό,τι ύπεσχέθη τῷ αὐτοχράτος: μυστιχῶς ἐκ τῆς ἀποχαλύψεως ταύτης οἱ 'Αρμένιοι ἐταράχθησαν, ὁ δὲ Νερσής διαλύσας ἐπί τινας ήμέρας την σύνοδον, προέτεινεν είτα τῷ Θεωριανῷ ϊνα προτείνη τούς όρους της ένώσεως, οὐτος δὲ προέτεινε τοὺς έξης ὀκτώ· 1) τὴν παραδοχήν δύο έτ Χριστῷ φύσεωτ, 2) τὴν ἀφαίρεσιν ἐχ τοῦ τρισαγίου του σταυρωθείς δι' ήμας, 3) τον συνεορτασμόν των δεσποτικών καὶ θεομητορικών έορτών, 4) τὴν χρησιν ἐνζύμου ἄρτου ἐν τη εύχαριστία και οίνου κεκραμένου ύδατι, 5) την τέλεσιν του άγιου μύρου δι' έλαιου έξ έλαιωτ, 6) τὴν κατὰ τὴν λειτουργίαν παράστασιν πάντων των Χριστιανών έν τῷ καθολικῷ τῆς ἐκκλησίας καὶ ούχι έν τῷ νάρθηκι, 7) τὴν ἀποδοχὴν τῶν ἐπτὰ οἰπουμενικῶν συνόδων και 8) την προβολην του καθολικου ύπο του αὐτοκράτορος. Τούτων ούτω γενομένων οί πρεσδευταί άνεχώρησαν φέροντες έπιστολήν του Νερσή, έν ή ύπέσχετο την άφαίρεσιν της σκανδαλώδους φράσεως, ούδὲν ὅμως κατωρθώθη, ἀποθανόντος αὐτοῦ κατὰ τὸ έπόμενον έτος (πρόλ. Migne τόμ. 133 σελ. 120). Έν τούτοις ὁ αὐτοχράτωρ Μανουήλ δὲν ἀπέδαλε πᾶσαν ἐλπίδα, συντίψε δὲ νέας δια-

πραγματεύσεις μετά του άνεψιου του Νερσή και ήδη καθολικου Γρηγορίου τοῦ Δ΄ ἐπὶ τούτω τὸ 1179 συνεκροτήθη ἐν 'Ρούμ-καλὲ σύνοδος, ήτις ἀπεδεξαμένη τὸν ὄρον της Δ΄ οίχουμενιχης συνόδου, ἀπεφάσισεν ίνα ἐπὶ τῆ βάσει ταύτη γένηται ἡ ἔνωσις· εἰς τοιαύτην ἀπόφασιν τής συνόδου ούκ όλίγον συνετέλεσε καὶ ὁ λόγιος άρχιεπίσκοπος Ταρσού Νερσής ὁ ἐκ Λαμπρών, ὅστις ἔπεισε τοὺς ᾿Αρμενίους διὰ σπουδαίου λόγου (ίδε αὐτὸν ἐν Illgen's Hist. Zeitschrift 1843 σελ. 123). 'Αλλά δυστυχώς και πάλιν ή ένωσις δεν έπετεύχθη, το μεν διότι οἱ ἀπεσταλμένοι τής συνόδου ένεκα ἐκραγεισῶν ταραχῶν δὲν ήδύναντο νὰ καταλάδωσι τὴν Κωνσταντινούπολιν, τὸ δὲ διότι ἀποθανόντος του Μανουήλ το 1180 συνέδησαν έπίσης έν Βυζαντίω ταραγαί, οι δὲ βυζαντινοί δὲν ἡδύναντο νὰ σχεφθῷσι περὶ τῶν ᾿Αρμενίων. Νέαν άλλ' ἐπίσης ματαίαν διαπραγμάτευσιν μετὰ τῶν 'Αρμενίων συνήψε κατά τὸ πρώτον ήμισυ τοῦ ΙΓ' αίωνος ὁ πατριάρχης Γερματὸς ὁ Β' ('Ay. Μαΐου Nova Collectio 6, 314 καὶ Spicilegium 10, 2 σελ. 442), ώς καὶ ὁ 'Hoataς περὶ τὰς ἀρχὰς τοῦ ΙΔ' αἰῶνος (Miklosich A', σελ. 158).

2. Καθώς ή έλληνική, ούτω και ή λατινική Έκκλησία προέδη είς ένωτικάς άποπείρας μετά τῶν 'Αρμενίων, άλλ' οὐδὲν ἐντεῦθεν κατωρθώθη, τὸ μὲν διότι οἱ πάπαι δὲν ἡδύναντο νὰ πληρώσωσι τὰς ἀξιώσεις των άρμενίων ήγεμόνων, τὸ δὲ διότι οἱ τελευταῖοι δὲν ἡδύναντο νὰ καταδάλωσι τὴν πρὸς τὰ ρωμαϊκὰ δόγματα καὶ τὰς τελετὰς δυσμένειαν τοῦ λαοῦ αὐτῶν. Είς τὴν συνάφειαν τῶν δύο Ἐκκλησιῶν συνετέλεσαν αί σταυροφορίαι. Ὁ ἡγεμών τζς μικράς Αρμενίας Λέων ὁ B' ίνα λάδη παρά του αὐτοχράτορος της  $\Gamma$ ερμανίας 'Eρρίχου του  $\Sigma T'$ τὸν τίτλον τοῦ βασιλέως ὑπέταξε τὴν Ἐκκλησίαν αὐτοῦ τῷ πάπα καὶ τὸ 1199 ἐστέφθη ὑπὸ τοῦ ἀρχιεπισκόπου Μογουντιακοῦ Κονράδου από της έποχης ταύτης οί πάπαι έθεώρουν την μικράν 'Αρμενίαν ύποτελή έαυτοζο, Γρηγόριος δὲ ὁ Θ΄ ἀπέστειλε τὸ 1239 τῷ καθολικῷ ττς 'Αρμενίας τὸ ώμοφόριον: ἤδη δὲ τὸ 1237 ἐπιέσθη νὰ ὑποταχθή είς τὸν λατίνον πατριάρχην τής 'Αντιοχείας καὶ ὁ καθολικὸς του Σίς εν Κιλικία, άλλα τούτου άντιστάντος ο πάπας ενέδωκεν. Έν τούτοις ή γενομένη αΰτη ένωσις ήν κενή, τοιαύτη δ' ἀπεδείχθη

χαὶ ἡ περὶ τὰ τέλη τοῦ  $\Pi'$  αἰῶνος γενομένη ὑπὸ τῶν ἀρμενίων ἡγεμόνων Xετούμ καὶ  $\Lambda$ έοντος, διότι καίτοι άνεκηρύχθη αὕτη ἐν τῆ ἐν Σίς συνόδω το 1292, δεν εύρεν διιως εἴσοδον ούτε παρά τῷ λαῷ οὐτε παρά τῷ κλήρω· ἐπίσης ἀπεδιώχθη ὑπὸ τοῦ λαοῦ ἡ κατὰ τὸ 1318 άποσταλεϊσα ύπό του πάπα πρεσδεία τῶν Δομινικανῶν, σκοπούσα νὰ έπενέγκη τὸ όμοιόμορφον τῶν ἐκκλησιαστικῶν τελετῶν τῆς ἀρμενικής Έχχλησίας πρός την λατινικήν έπειδή όμως ο πάπας ἐπέμενεν έν τοϊς σχεδίοις αύτου., οί κάτοικοι της μικράς Αρμενίας ήνώθησαν μετά της Ρώμης το 1323. άλλα και ή ένωσις αυτη ήν φαινομένη, διότι ήδη το 1341 ο πάπας Βενέδικιος ο ΙΒ΄ ἐπέστειλε τῷ βασιλεί καὶ τῷ καθολικῷ κατηγορῶν τῶν Αρμενίων ἐπὶ 117 διαφοραῖς, μεταξύ τῶν ὁποίων ἀναφέρεται ἡ ἄρνησις τῶν δύο ἐν Χριστῷ φύσεων, τής έκπορεύσεως του Πνεύματος και έκ του Υίου, του καθαρτηρίου, ή άρνησις της προπατορικης άμαρτίας έν τοις μετά Χριστόν γεννωμένοις, ή παρατήρησις του μωσαϊχού νόμου, ή άρνησις της μετουσιώσεως, του παπιχού πρωτείου χτλ. Οἱ ᾿Αρμένιοι ἵνα χαταπραύνωσι τούς 'Ρωμαίους συγκροτούσι σύνοδον, παρόντων και άπεσταλμένων της Ρώμης και καταδικάζουσι τὰς προσαφθείσας αὐτοῖς πλάνας, άλλ' ήδη το 1350 έγνώσθη εν 'Ρώμη ότι οι 'Αρμένιοι εμμένουσιν είς τὰς θεωρίας αὐτῶν $\cdot$  τότε  $K\lambda\eta\mu\eta$ ς ὁ  $\Sigma T'$  ὀργισθείς γράφει αὐτοῖς, δτι τότε μόνον θέλει ἀποστείλη τὰ ὑποσχεθέντα χρήματα, ὅταν ἡ ἀρμενική Έκκλησία κατά τε τὸ δόγμα καὶ τὴν λατρείαν μεθαρμοσθή πρὸς την ρωμαϊκήν. Έπι τέλους ή περί ένώσεως ίδεα παρουσιάσθη κατά την έν Φλωρεντία σύνοδον, ότε προτροπή του πάπα Εὐγενίου του Δ΄ ένεφανίσθησαν το 1439 άντιπρόσωποι της άρμενικης Έκκλησίας έν Φλωρεντία και μετά τινας συζητήσεις ὑπέκυψαν είς τὴν ἐξουσίαν τοῦ πάπα. ὁ Εὐγένιος διεκήρυζε τότε πανδήμως τὴν ἕνωσιν, ὁ δὲ ἐκδοθείς δρος ἐπέδαλλε τοῖς 'Αρμενίοις τὴν παραδοχὴν τῆς προσθήκης, του δρου της έν Χαλκηδόνι συνόδου, των έπτὰ μυστηρίων, του καθαρτηρίου καὶ τῆς παπικῆς ἐξουσίας. 'Αλλά καὶ ἡ ἔνωσις αὕτη ἡν ματαία, τὸ μόνον δὲ ὅπερ κατώρθωσεν ἡ Ῥώμη ἐν ταῖς διαφόροις περί ένώσεως μετὰ τῶν Αρμενίων ἀποπείραις ἡν ἡ προσέλχυσις τῶν λεγομένων άρμετοπαθολιπών και ή έν τη άρμενική Έκκλησία διατήρησις έθεμων τινών, ώς της πιννοειδούς μέτρας, του δακτυλίου τών έπισκόπων, της έν τη αυτή λειτουργία χειροτονίας πολλών εερέων καὶ διακόνων καὶ εἴ τινος τοιούτου (πρόλ. Schröckh K-G. τόμ. 34 σελ. 451.—Kurtz σελ. 181 καὶ Wiltsch τόμ. Β΄ σελ. 376).

3. 'Από του χωρισμού αὐτῆς ἡ άρμενικὴ Έκκλησία ἡκολούθησεν ίδιαν όδὸν ώς ἐν τῷ δόγματι, οὕτω καὶ τῷ πολιτεύματι. Ἡδη ἀπὸ Γρηγορίου του φωτιιιτου έπι της άρμενικης Έκκλησίας ήρχεν είς πατριάρχης, καθολικός λεγόμενος και τὴν χειροτονίαν αὐτοῦ ἀπὸ του Καισαρείας Καππαδοχίας λαμβάνων ή έδρα του χαθολιχου μέχρι τῶν μέσων τοῦ Ε΄ αἰῶνος ἡν ἡ Βαλαρσαπάτ, περί δὲ τὸ 465 μετετέθη είς τὴν πόλιν  $T \delta extit{Bir}$ , δτε λήγοντος τοῦ  $\Sigma extbf{T}'$  αἰῶνος ὑπὸ τοῦ αὐτοχράτορος Μαυρικίου διηρέθη είς δύο οὕτως ὑπήρχον δύο καθολιχοί, ὁ μὲν τῆς μιχρᾶς 'Αρμενίας έδρεύων ἐν Καρὶν ἡ Θεοδοσιουπό-. ει, δ δὲ τῆς μεγάλης ἐν Τόβιν τὸν καθολικὸν τῆς μεγάλης 'Αρμενίας κατά τὸ 726 εύρισκομεν ἐν Αραμιόν, τὸ 738 πάλιν ἐν Τόβιν καὶ κατὰ τὰς ἀργὰς τοῦ ΙΑ΄ αἰῶνος ἐν Τσοροβάγγ, Σεβαστεία καὶ Τσάμιδαου· ἀπὸ τοῦ ΙΑ΄ αἰῶνος ἀντὶ δύο ἀπαντῶμεν τέσσαρας καθολιχούς, Ένα εν Αιγύπτω, Ετερον εν Χονί, τρίτον εν Άνι και τέταρτον εν Μαράς, η κατ' άλλους δύο εν Αίγύπτω και τέσσαρας έν 'Αρμενία. άλλά και οι θρόνοι ούτοι φαίνεται δτι δέν ήσαν σταθεροί, διότι ἀπὸ τοῦ τέλους τοῦ ΙΑ΄ αἰῶνος εύρίσχομεν πλείονας καθολιχούς ώς εν Σίς της Κιλιχίας, εν Αγδαμάρ, εν Ρούμ-καλέ, εν 'Αρουσαλήμ, εν 'Ετσμιατζίν και εν Κωνσταντινουπόλει (άπο του 1461) πάντες οὐτοι ἐλέγοντο χαθολιχοί, ὡς πρῶτον ὅμως αὐτῶν άνεγνώριζον τὸν ἐν Ἐτσιματζίν. Ὑπὸ τοὺς καθολικοὺς τούτους ἐτέλουν πολλοί ἐπίσκοποι, τὰς ἔδρας αὐτῶν ἔχοντες ἐν Αρμενία, Κιλικία, μικρά 'Ασία, Συρία και Παλαιστίνη κατά τὸν Λευκυΐνον άπὸ του 1216 ή άρμενική Έκκλησία είχε τέσσαρας μητροπόλεις, την Καισάρειαν Καππαδοκίας, την Ταρσόν, Σεβάστειαν καί Δαρὸν καὶ ἐξήκοντα τέσσαρας ἐπισκοπάς· ἐκτὸς τῶν μερῶν τούτων Άρμένιοι ἀπαντῶσι καὶ ἐν Κύπρφ, Μακεδονία, Θράκη, 'Ρωσσία καὶ Πολωνία (πρόλ. Wiltsch A' σελ. 229 και 467 και Β' 153 και 375). Έν τέλει σημειωτέον ότι ή άρμενική Έκκλησία οὐ μικρόν

316

διεχρίθη και διά τὸν ἐπιστημονικὸν αὐτής βίον καθ' δλον τὸν μεσαιώνα συναντώμεν άδιάρρηκτον σειράν σπουδαίων άνδρών, ου μόνον μεταφραζόντων έχ τῶν ἀρχαίων κλασικῶν καὶ τῶν Πατέρων τζ Έχχλησίας, άλλα χαὶ συγγραφόντων ίδια συγγράμματα ίδίως ὁ Η΄ χαὶ μάλιστα ὁ ΙΒ΄ αἰών διαχρίνεται ἐπὶ τούτω, δυνάμενος νὰ παρα- $\delta \lambda \eta \theta \bar{\eta}$  πρὸς τὸν  $\mathbf{E}'$  αίῶνα της άρμενικης φιλολογίας. Έχ τῶν πολλῶν 'Αρμενίων συγγραφέων ἀναφέρομεν τοὺς ἐπισημοτέρους: 1) 'Ιωάντητ του έξ 'Οτστούτ, του φιλόσοφοι, άναβάντα του πατριαρχικου θρόνον τὸ 718 οὐτος ἀναγνωρίσας καὶ ὑπερασπίσας τὰς ἀποφάσεις της εν Χαλκηδόνι συνόδου έγραψε και διάφορα συγγράμματα, ώς περί τῶν καθηκόντων τῶν κληρικῶν, περί ἐνανθρωπήσεως τοῦ Θεοῦ καὶ τῶν δύο ἐν Χριστῷ φύσεων κτλ. 2) Στέφανον ἀρχιεπίσκοπον Συνίκ, σύγχρονον του προηγουμένου καὶ έντριβέστατον ἐν τῆ ἐλληνική. ή χυρία αὐτοῦ ἐνέργεια συνίσταται εἰς τὴν μετάφρασίν τινων Πατέρων, ἔγραψεν ὅμως καὶ ἴδια συγγράμματα 3) Νεροήν τὸν Κλαγιένσης, τὸν χαρίεντα λεγόμενον διὰ τὸ ύφος του λόγου· οὐτος είναι πράγματι ο κόσμος και το καύχημα της άρμενικης Έχκλησίας, αποθανών ἐπὶ τοῦ θρόνου τοῦ Ἐτσμιατζίν τὸ 1173 · ἐκτὸς προσευχών, όμιλιών και έπιστολών ό Νερσής έγραψε και τό ποίημα Ίησυνς ό Υίὸς έξ 8,000 στίχων, έν οίς έκτίθησι τὴν θείαν οίκονομίαν· τὸ ποίημα τοῦτο χαρακτηρίζεται ὡς τὸ ἄνθος τῆς ἀρμενικῆς ποιήσεως καί 4) Νερσην τον έκ Λαμπρών άνεψιον του προηγουμένου και άρχιεπίσκοπον Ταρσού ούτος διεκρίνετο διά την πολυμάθειαν αύτου και όξυδέρκειαν, ώς και διά την ισχύν του λόγου και κατέλιπε πολλά και διάφορα, ώς έρμηνευτικά, όμιλίας και μεταφράσεις· έχτος τούτων άναφέρονται και πολλοί έτεροι έπίσημοι, οί μέν. διά τάς χρονογραφίας αὐτῶν, οἱ δὲ δι' ἔτερα συγγράμματα, ὡς ὁ καθολικὸς Ἰωάντης ὁ Δ΄ (Θ΄ αἰών), Θωμᾶς ὁ ἸΑρτσερούτι (Θ΄ αἰών), Χοσρόθιος ὁ μέγας (Ι΄ αἰών), 'Αριστάκης (ΙΑ΄ αἰών), Βαρτάν ὁ μέγας (ΙΓ αἰών), Σεμβὰδ (ΙΔ΄ αἰών), και ἄλλοι (πρδλ. Kurtz σελ. 179).

#### § 173.

#### OI EN EYPIA: IAKOBITAI.

Πρόλ. Βαρεδραίου, Chronikon Syriacum ἔχδ. Abeloos et Lamy, Lov. 1872.—
Assemani, Bibl. Orient. τόμ. Β΄.—Le Quien, Oriens christianus καὶ
Wiltsch, Kirchl. Geog. und Stat.

1. Ἡ χυριωτέρα έδρα τῶν Μονορυσιτῶν μετὰ τὴν Ἀρμενίαν ἡν ή Συρία μετά της Μεσοποταμίας, Μ. 'Ασίας, Κύπρου καί Παλαιστίτης, ή Αϊγυπτος καὶ ή 'Αβυσσιτία. 'Εν τη έβδομηκοστή τρίτη & είδομεν πῶς ἡ αίρεσις τῶν Μονορυσιτῶν ἐν διαλύσει διατελούσα συνεκρατήθη ύπὸ Ίακώβου τοῦ Ζανζάλου καὶ ὅτι πρὸς τιμήν αὐτοῦ οἱ ἐν Συρία μονοφυσῖται ώνομάσθησαν Ἰαχωβίται. Οὐτοι καὶ κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην ἀπεσχισμένοι ὑπάρχοντες τῆς ἀνατολικής Έχκλησίας ἀπέρριπτον τὴν ἐν Χαλκηδόνι σύνοδον καὶ ἀπεδέχοντο τὴν ληστρικήν, παρεδέχοντο μίαν ἐν Χριστῷ φύσιν μετὰ την ένωσιν, έν τη θεία εύχαριστία μετεχειρίζοντο μέν ένζυμον άρτον, άνεμίγνυον όμως αὐτῷ ἔλαιον καὶ άλας, ἐσφραγίζοντο δι' Ενὸς δακτύλου και την έκλογην των έπισκόπων αυτών έποίουν διά κλήρου. 'Απὸ τοῦ Ζ' αἰῶνος οἱ σύρο: Ίαχωδῖται ὑπέχυπτον τὸ μὲν ὑπὸ τοὺς "Αραδας, τὸ δὲ ὑπὸ τοὺς Βυζαντινούς, ἔνεκα δὲ τῆς πρὸς τοὺς τελευταίους σχέσεως πολλοί αὐτῶν προσηλθον είς τὴν 'Ορθοδοξίαν' οὕτω π. χ. τὸ 1072, ἔνεκα ἔριδος συμβάσης παρ' αὐτοῖς 16,000 ἐκ των Ἰαχωδιτων ἐγένοντο Ὀρθόδοξοι (Schröckh K-G. τόμ. 23 σελ. 317) εκατὸν ἔτη μετὰ ταῦτα φαίνεται ὅτι ὁ αὐτοκράτωρ Μανουὴλ συνήψε διαπραγματεύσεις περί ένώσεως μετ' αὐτῶν: ἐν τῆ δευτέρα δηλ. άποστολή του Θεωριανου είς Αρμενίαν άναφέρεται ότι ούτος ξστειλεν ἐπιστολὴν τοῦ αὐτοκράτορος πρὸς τὸν καθολικὸν τῶν Ίακωδιτών, ούτος δὲ ἀπαντῶν τῷ Θεωριανῷ ὡμολόγει μὲν τὴν ὀρθοδοξίαν έν τοις λοιποις, επέμενεν όμως έν τη φράσει ότι ό Ίησους Χριστός είναι μια ύπήστασις καὶ μια φύσις. Ο θεωριανός εύρίσκετο εν Κεσσουνών και ήλθεν είς διάλεξιν μετά του άπεσταλμένου του καθολικου Θεοδώρου, ἐπίσης δὲ καὶ μετὰ τοῦ ἐπισκόπου Κεσσουνίου 'Ηλία (Μίgne 133 σελ. 277), άλλ' έχ τζς διαλέξεως οὐδὲν προήλθεν ἀποτέλεσμα. Τοὺς Ελληνας ἡχολούθησαν ἐν ταῖς μετὰ τῶν Ἰαχωδιτῶν περὶ ένώσεως ἀποπείραις και οι Ύωμαζοι. 'Ο Ύαϋνάλδος ἀναφέρει ότι τὸ 1247 δ χαθολιχὸς αὐτῶν ἔστειλε τῷ πάπα Ἰννοχεντί $\phi$  τῷ  $\Delta'$  ἐπιστολήν μετά όμολογίας πίστεως, έν ή παρεδέχετο τὸν Χριστὸν ὡς τέλειον Θεόν και άνθρωπον άνευ τινός συγχύσεως, άπασαν την διδασκαλίαν τὴν συμφωνούσαν τῆ ἐν Νικαία συνόδω καὶ τὴν ῥωμαϊκήν Έκκλησιαν έθεώρει ώς κεραλήν πασῶν τῶν ἐκκλησιῶν, ἀπήτει όμως όπως οἱ Ἰαχωδίται ἐκλέγωσι τὸν ἐαυτῶν πατριάρχην και μηδαμώς ὑπόχηνται τῷ λατίνφ πατριάρχη, μή τελώσι φόρους, καὶ μή χρίωνται μύρω προσερχόμενοι είς τὴν Ῥώμην έκτὸς τῆς όμολογίας ταύτης ἀναφέρονται καὶ δύο ἔτεραι, ὅμοιαι κατὰ πάντα, ἀλλ' οι νεώτεροι άμφιδάλλουσι περί της γνησιότητος αὐτῶν. άλλὰ κα άληθεζς έαν ήσαν οὐδὲν ἀπεκόμισεν ή Ῥώμη (Schröckh 29 σελ.ὶ 364), διότι και πάλιν κατά τὴν ἐν Φλωρεντία σύνοδον ἀνέλαδον οἱ ρωματοι την μετά των Ίαχωδιτων ένωσιν, τη δε 30 σεπτεμβρίου 1444 εξέδωχεν ὁ πάπας Decretum pro Syris, ὡς μνημεῖον τῆς τελεσθείσης ένώσεως. άλλά και ή ένωσις αυτη έμεινε μόνον έπι του χάρτου. Ούτως οί έν Συρία Ίαχωδίται ξιμεινάν πιστοί ταϊς θεωρία:ς αὐτων, χαίτοι έν ταϊς μεταξύ Έλλήνων χαί Λατίνων έρεσιν ήσαν ύπέρ τῶν πρώτων (Herzog Real-Encyklo. ἔκδ. α' ἐν λέξει Jakobiten).

2. Οι Ίαχωδίται ἡσαν διεσχορπισμένοι ἐν πολλαῖς ἐπαρχίαις τελουντες ὑπὸ τὸν πατριάρχην τῆς ᾿Αντιοχείας, ὡς ἔδρα τοῦ ὁποίου ἀπὸ τοῦ 700 ἐχρησίμευεν ἡ Κούδα τῆς Μεσοποταμίας, διάφορα μοναστήρια, ἡ παρὰ τὸν Τίγριτα Ἦμιδα καὶ ἀπὸ τοῦ 1176 ἡ Μαρδίνη· περὶ τὰ τέλη ὅμως τοῦ ΙΒ΄ αίῶνος ἀντὶ ἐνὸς ἀπαντῶμεν δύο πατριάρχας τῶν Ἰαχωδιτῶν, τὸν δεύτερον τὴν ἔδραν αὐτοῦ ἔχοντα ἐν Κιλικία· ἡ διαίρεσις αὕτη τοῦ θρόνου διήρχεσε μέχρι τοῦ 1216, ὅτε ὅμως τὸ 1293 ἀνεφύη μέγα παρὰ τοῖς Ἰαχωδίταις σχίσμα, ἐπὶ δύο διαρχέσαν αίῶνας, τότε πάλιν ἀντὶ ἐνὸς εὐρίσχομεν δύο, τρεῖς καὶ πολλάχις τέσσαρας πατριάρχας. Μετὰ τὸν πατριάρχην εἴπετο ὁ Μαφριάν, ἑδρεύων ἐν Ταγρίτη τῆς Μεσοποταμίας ἡ ἐν Μοζούλη καὶ μετ' αὐτὸν διάφοροι μητροπολίται καὶ ἐπίσχοποι· ὁ Λεχυίνος μέχρι τοῦ 1073 ἀναφέρει 17 μητροπολίτας καὶ 46 ἐπισχόπους, ἐφε-

ξής δε 14 μητροπολίτας και 38-45 επισκόπους (πρόλ Wiltsch A' σελ. 225 και 463.—Β΄ σελ. 148 και 367). Καθώς δὲ παρὰ ταῖς λοιπαϊς αίρετικαϊς έκκλησίαις, ούτω καὶ παρὰ τῆ των Ἰακωδιτῶν άνεπτύχθη οὐ μικρά φιλολογική κίνησις. Ὁ Ασσεμάνος άναρέςει 40 σύρους συγγραφείς, επισήμους διά την παιδείαν αυτών και τά συγγράμματα· ἐπισημότεροι τούτων είναι οἱ ἐξῆς· Θωμᾶς ὁ ἐκ Χάρκελ δ διορθώσας την μετάφρασιν της Κ. Διαθήκης του Φιλοξένου (§ 73, 3) η μαλλον ώς ἀπέδειζεν ο 'Ασσεμάνος, νέαν ποιήσας μετάφρασιν. ό πατριάρχης Διονύσιος (775) διακριθείς ίδίως ώς γράψας δύο χρονικά ἀπὸ τῆς δημιουργίας τοῦ κόσμου μέχρι τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ. Μωΰσης Βάρ-Κηφα γράψας περί παραδείσου Διονύσιος Βάρ-Σαλιδί, έπισχοπος 'Αμιδης (+ τὸ 1171) οὐτος ὑπεμνημάτισεν ὅλην σχεδὸν την άγιαν Γραφήν έπι τη βάσει των Έλληνων και Σύρων έρμηνευτων έκτος τούτων κατέλιπε και έτερα συγγράμματα περί θεου, Τριάδος, κατὰ Ἰουδαίων, Ἑλλήνων, Λατίνων καὶ Νεστοριανῶν καὶ έρμηνείαν τής λειτουργίας του Ίαχώβου· άλλ' ἐπισημότερος πάντων τούτων είναι δ Γρηγόριος 'Αβουφαράτς δ Βαρεβραίος, επίσχοπος Κούδας και Μαφριάν εν Μοζούλη († 1286) εν τῷ τελευταίφ ἀξιώματι ανέπτυξε μεγάλην πρακτικήν και φιλολογικήν ένέργειαν, ίδιως δὲ μεγάλως ώφέλησε τοὺς όμοπίστους αὐτοῦ ἐπὶ τοῦ ἡγεμόνος τῶν Μογγόλων Χουλαχού ο Βαρεδραΐος έκοσμεῖτο ύπο σπανίων προτερημάτων και μάλιστα ευγλωττίας και βαθείας παιδείας, ώς ο κόσμος δὲ τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ θεωρούμενος μεγάλως ἐτιμᾶτο ὑπὸ τῶν Χριστιανών, Μωαμεθανών και Ίουδαίων μεταξύ των πολλών αύτου συγγραμμάτων διακρίνονται έρμηνείαι της άγίας Γραφής, έκτενής τις δογματική, ἐπιτομή τῶν κανόνων καὶ τὸ συριακὸν αὐτοῦ χρονικὸν (πρόλ. Kurtz ἔν. ἀν. σελ. 183 και Schröckh τόμ. 20 σελ. 379 καί 28 σελ. 319).

# \$ 174.

## ΟΙ ΕΝ ΑΙΓΥΠΤΩ: ΚΑΙ ΑΒΥΣΣΙΝΙΑ ΚΟΠΤΑΙ ΚΑΙ ΟΙ ΜΑΡΩΝΙΤΑΙ.

- Πρόλ. Jos. Abudacnus, Hist. Jacobitarum s. Coptorum, Oxf. 1675.—Trommler, Abbildungen d. Jakob. oder Koptischen Kirche, Jena 1749.—Wansleb. hist. de l'église d'Alexandrie, Paris 1677. Dan. de Goes, fides. religio moresque Aethiopum, Paris 1541.—Veyssier la Croze. hist. du christianisme d'Éthiopie et d'Armenie, à la Haye 1739.—Βαρεδραίου χρονικόν.—Γουλιόλμου τοῦ Τόρου bellum sacrum 22, 8.—Eutychii, Annales.—Assemani, bibl. Orient. I. Schnurrer, de ecclesia maronitica, Tub. 1810.—τοῦ αὐτοῦ die maronitische Kirche in Stäudlin's und Tzschirner's Kirchenhist. Archiv. I, 1. χτλ.
- 1. Έν τοῖς ἔμπροσθεν (§ 73, 5) είδομεν πῶς εἰς τὸν μονοφυσιτισμόν περιέπεσε και ή Αίγυπτος, ο ίθαγενής της οποίας πληθυσμός ύπο το δνομα Κόπται (Αίγύπτιοι) και μεθ' έλας τὰς καταπιέσεις και τάς πρός ένωσιν άποπείρας των Βυζαντινών ένέμειναν μετά πεισμονής είς την μονοφυσιτικήν αίρεσιν καί ώς τοιούτος διατηρείτα: καί κατά την περίοδον ταύτην. Οἱ Κόπται ἀπὸ της κυριαρχίας τῶν 'Αράδων, καίτοι πολλών δειγμάτων εύνοίας έκ μέρους τών κρατούντων έτυχον (πρόλ. Schröckh τόμ. 20 σελ. 381 και 35 σελ. 463) διατελούσιν όμως έν οίκτρα καταπτώσει κατά την άνάπτυζιν, την σημασίαν καὶ τὸν ἀριθμόν. 'Ομοία είναι καὶ ἡ ἐκκλησιαστική αὐτῶν κατάστασις· ώς γλώσσα της θείας λατρείας ξμεινεν ή κοπτική, άλλ' ένεκα της τρομεράς άμαθείας ού μόνον ύπο του λαου, άλλα και ύπ' αὐτοῦ τοῦ κλήρου δυσκόλως κατενοεῖτο. Οἱ Κόπται ἐκτὸς τῶν τριῶν πρώτων οίχουμενιχών συνόδων ούδεμίαν άλλην παρεδέγοντο, έχτὸς δὲ τῶν κανόνων αὐτῶν είγον ἐν χρήσει καὶ τοὺς ἀποστολικοὺς κανόνας καὶ τὰς διαταγάς. ἡ ἐν χρήσει παρ' αὐτοῖς λειτουργία ἀπεδίδετο εἰς τον Ιερον Κύριλλον, παρεδέχοντο έπτα μυστήρια, ανεγνώριζον την περί μετουσιώσεως και θυσίας διδασκαλίαν, έχρῶντο ἄρτφ ἐνζύμφ, διετήρουν δμως την περιτομήν και την έορτην του σαββάτου. Περί ίδιαιτέρας θεολογικής φιλολογίας οὐδείς δύναται νὰ γείνη παρ' αὐτοῖς λόγος. έκτος λειτουργικών τινων συγγραμμάτων άπαντώσι παρ' αὐτοῖς καί τινες μεταφράσεις τῶν ἀρχαίων πατέρων. Ἡ ἡμετέρα ἐκκλησία ούδεμίαν συνήψε πρός τοὺς Κόπτας περί ένώσεως διαπραγμάτευσιν, ένῷ ἡ λατινιχή, ἔρριψε καὶ είς αὐτούς τὰ προσηλυτιστικὰ αύτης δί-

κτυα, καίτοι οἱ Κόπται τοὺς Λατίνους ἐθεώρουν γείρονας αἰρετικοὺς ἡ τους 'Ορθοδόξους. Κατά το 1441 λέγεται ότι ήγούμενος τις της μονής του άγιου 'Αντωνίου 'Ανδρέας έχόμισε τῷ πάπα ἐπιστολὴν του πατριάργου αὐτῶν Ἰωάννου, ἐν ἡ οὐτος ἀποκαλῶν ἐαυτὸν δοῦλον των δούλων του Χριστού καὶ λειτουργόν του θρόνου του εύαγγελιστού Μάρκου άνεκοίνου τῷ πάπα τὴν εὐχάριστον ἐντύπωσιν, ἢν αὐτῷ τε καὶ πᾶσι τοῖς Κόπταις ἐνεποίησεν ἡ ἐπιστολή αὐτοῦ, ἡ περὶ ένώσεως διαπραγματευομένη. Την έπιστολην ταύτην δούς δ 'Ανδρέας τῷ πάπα παρουσιάσθη εἰς τὴν ἐν Φλωρεντία σύνοδον, ὡμολόγησε τὸν πάπαν ἐπίγειον θεὸν καὶ ἐπίτροπον τοῦ Χριστοῦ, ἀνεγνώρισε τὴν όρθοδοξίαν της ρωμαϊκής έκκλησίας και την κακοδοξίαν των Έλλήνων, 'Αρμενίων και Αιθιόπων και έξέρρασε την ευχήν, δπως και ούτοι δδηγηθώσιν είς την εύθεταν όδόν. Ούτως άπετελέσθη ή μετά τῶν Κοπτων ένωσις, τὸ δὲ 1442 ἐξεδόθη ἐν Ῥώμη τὸ Decretum pro Jakobinis. Έν τούτοις εν Αιγύπτω οὐδεν εγίνωσχον περί πάντων τούτων, άναμφιβολον δὲ είναι σήμερον ότι πάντα ταῦτα καὶ τὰ περι τούτων έγγραφα ἐπλαστογραφήθησαν ἐν Ῥώμῃ (Schröckh 34 σελ. 459-). Έπὶ τῶν ἐν Αἰγύπτω Κοπτῶν ἡρχεν ὁ πατριάρχης αὐτῶν. έπεκτείνων την κυριαρχίαν αύτου και έπι της θηδαίδος και Αίθιοπίας μέγρι της  $\Pi$ αλαιστίνης· πόσοι ήσαν οἱ ὑπ' αὐτὸν μητροπολίται καὶ ἐπίσκοποι ἀγνοοῦμεν, τοῦτο μόνον γινώσκομεν ὅτι καθὼς ὁ πατριάρχης των έν Συρία Ίαχωδιτων ώς δεύτερον είχε τὸν Μαφριάν, ούτω και δ των Κοπτων τον εν 'Αδυσσινία 'Αββουνά, γειροτονούμενον ὑπ' αὐτοῦ καὶ ἀποστελλόμενον ἐκεῖσε· διότι καὶ ἡ 'Αδυσσινία μετά της μητρός Έχχλησίας της Αίγύπτου έμεινε πιστή είς τὸν μονοφυσιτισμόν, διετήρησεν όμως την άνεξαρτησίαν αὐτης ἀπέναντι τῶν 'Αράδων' ἀλλὰ καὶ ἡ ἐν 'Αδυσσινία 'Εκκλησία καὶ μεθ'ὅλην τὴν έμμονὴν αὐτῆς εἰς τὰς ἀρχαίας αὐτῆς παραδόσεις χατέπεσεν εἰς μεγάλην άμάθειαν καὶ νάρκωσιν.

2. "Ότι τὰ λείψανα του Μονοθελητισμού πανταχόθεν καταδιωκόμενα, ἐπὶ τέλους εὐρον καταφύγιον εἰς τὸ μοναστήριον τοῦ ἀγίου Μάρωνος ἐν Λιδάνω καὶ ὅτι ἐνταῦθα καὶ καθ' ὅλην ἐν γένει τὴν ὁρεινὴν χώραν ἐμορρώθη μονοθελητική τις ἐκκλησία, ταῦτα εἰδομεν

(EKKA. IETOPIA, TOM. B'.)

έν τῷ πρώτφ τόμφ τῆς παρούσης ἰστορίας (§ 74, 5). δτι δὲ πράγματι οί κάτοικοι του Λιβάνου καὶ 'Αντιλιβάνου, οἱ λαβόντες τὸ ὄνομα Μαρωνίται ήσαν μονοθελήται, περί τούτου έκτὸς τοῦ Εὐτυχίου 'Αλεξανδρείας μαρτυρεί και ο ίερος Δαμασκηνός (περι όρθου φρονήματος κεφ. 8 καὶ περὶ τρισαγίου ύμνου κεφ. 5), ώς καὶ παρεμβολή τις ἐν τῷ συγγράμματι Tιμοθέου τινός, ἀχμάσαντος κατὰ τὸν  $\Sigma T'$ αίῶνα. Τὸ γεγονὸς τοῦτο ἡθέλησαν νὰ διαμφισδητήσωσιν ὁ Ναϋρόνος καί Ασσεμάνος, διϊσχυριζόμενοι ότι ή πίστις τῶν Μαρωνιτῶν πάντοτε συνεφώνει πρὸς τὴν τῆς Ῥώμης καὶ ὅτι μόνον ἐν δευτέρου λόγου ζητήμασιν ύπηρχον διαφοραί τινες. άλλά τον διϊσχυρισμόν τουτον άπέ. προυσαν ό Λεκυίνος, ό 'Ρενωδότος καὶ έτεροι. Οι Μαρωνίται ἀποδεχόμενοι τὰς μονοθελητικὰς θεωρίας, μέχρι τῶν σταυροφοριῶν διητῶντο ἐπὶ τῶν ὀρέων αὐτῶν, τήν τε ἀνεξαρτησίαν αὐτῶν διατηροῦντες ἀπέναντι τῶν βυζαντινῶν καὶ τῶν σαρακηνῶν καὶ τὴν ίδίαν όμολογίαν, ότε διὰ τῶν σταυρορόρων προσήλθον είς τὰς ἀγκάλας τῆς Ῥώμης. Κατά Γουλιέλμον τὸν ἀρχιεπίσκοπον Τύρου τὸ 1182, 40,000 Μαρωνιτών ἐπὶ χεφαλής ἔχοντες τὸν πατριάρχην αὐτών μετά τινων ἐπισκόπων ἡνώθησαν μετὰ τῆς ῥωμαϊκῆς Ἐκκλησίας, διακηρύξαντες τῷ λατίνφ πατριάρχη 'Αντιοχείας Αίμερίχω ὅτι ἀκολουθοῦσι τοῖς παραγγέλμασι της 'Ρώμης' ότι δὲ δὲν ποοσηλθον πάντες οἱ Μαρωνίται τη Ρώμη, τουτο δείχνυται έχ του ίαχωδίτου Βαρεβραίου, δμιλούντος περί Μαρωνιτών έμμενόντων είς τον μονοθελητισμόν (Schröckh τόμ. 20 σελ. 452—Herzog, R-Encyklop. τόμ. 10 σελ. 176). Άλλ' ή μετὰ τῆς Ῥώμης ἔνωτις ἐπανελήφθη καὶ κατὰ την εν Φλωρεντία σύνοδον το 1445, διαρχές δε θεμέλιον εύρεν αύτη το 1584, ότε Γρηγόριος ο ΙΓ΄ ϊδρυσεν εν Ῥώμη το Κολλέγιον των Μαρωνιτών, δπου μέχρι σήμερον μορφούνται οί κληρικοί αὐτῶν (Schröckh τόμ. 24 σελ. 370). Οὕτως οἱ Μαρωνῖται ἡνώθησαν μετά της λατινικής Έκκλησίας, χωρίς όμως νά ἀποδάλωσι άργατά τινα αύτων έθιμα, ώς την λειτουργίαν, άποδιδομένην είς Έφραλμ τὸν Σύρον, τὴν συριακὴν γλώσσαν ἐν τῆ θεία λατρεία, τὴν μετάδοσιν τῆς εὐχαριστίας ὑπ' ἀμφότερα τὰ είδη, τὸν γάμον των ιερέων και τα τοιαύτα εν τούτοις κατά τα λοιπά άπεδεχθηραν

τὰς ἀποφάσεις τῆς ἐν Τριδέντω συνόδου. Ἐπὶ κεφαλῆς τῶν Μαρωνιτῶν ἴστατο ὁ ἡγούμενος τῆς μονῆς τοῦ ἀγίου Μάρωνος, φέρων τὸν τίτλον τοῦ πατριάρχου τῆς 'Αντιοχείας καὶ πάντοτε τὸ ὄνομα τοῦ Πέτρου· ἡ ἐκκλησιαστικὴ αὐτοῦ περιφέρεια δὲν δύναται νὰ ὁρισθῆ ἀκριδῶς, κατὰ τὸν Λεκυῖνον μέχρι τῶν ἀρχῶν τοῦ ΙΓ΄ αἰῶνος ὑπ' αὐτὸν ἐτέλουν οἱ μητροπολίται Τύρου, Δαμασκοῦ, 'Αλεππίου, Τριπόλεως καὶ Νικωσίας τῆς Κύπρου καὶ οἱ ἐπίσκοποι Σιδῶνος, Βηρυττοῦ καὶ Έδεν, ἀκολούθως δὲ ταῖς ἐπισκοπαῖς ταύταις προσετέθησαν καὶ αὶ τῆς Βύδλου, Βότρυος καὶ 'Ακκούρας· ὑπὸ τὸν μαρωνίτην πατριάρχην ἐτέλουν ἐπίσης καὶ περὶ τὰ διακόσια μοναστήρια ἀνδρῶν καὶ γυναικῶν (Wiltsch τόμ. Α΄ σελ. 468 καὶ Β΄ σελ. 155 καὶ 380).

# IZTOPIA THE AYTIKHE EKKAHEIAE.

# KEΦΑΛΑΙΌΝ Α΄. REAUAΩΣΙΣ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΝΟΥ.

### S 175.

#### Ο ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ ΕΝ ΕΥΡΩΠΗ:.

1. Καὶ μεθ' όλην τὴν διάδοσιν τοῦ Χριστιανισμοῦ ἀνὰ τὴν Εὐρώπην κατά τὴν προηγουμένην περίοδον, οὐδὲν ἦττον κατά τὴν παρούσαν πολλαχού των βορείων αὐτῆς γωρών βλέπομεν ἐπιπολάζοντα τὸν ἐθνισμὸν καὶ τὴν Ἐκκλησίαν τῆς Ῥώμης, ὡς καὶ διαφόρους της Ευρώπης ήγεμόνας διὰ διαφόρων μέσων θεμιτῶν καὶ ἀθεμίτων προσπαθούντας την γριστιάνισιν αὐτῶν. Έν πρώτοις τοῦτο κατορθούται παρά τοις διαφόροις βενδικοίς λαοίς. ήδη δηλ. έν τη προηγουμένη περιόδω (§ 126, 3) είδομεν δτι ο χριστιανισμός άρχούντως διεδόθη εν τῷ βενδιχῷ χράτει και ὅτι τὸ δεύτερον ἡμισυ τοῦ ΙΑ΄ αίῶνος καὶ μεθ' όλας τὰς προσπαθείας τῶν Γερμανῶν κατεστράφη οὐτος ύπο των έθνιχων Βένδων στε όμως το 1131 απέθανεν ο βασιλεύς αὐτῶν Κνοῦτος καὶ τὸ βενδικὸν κράτος διηρέθη μεταξύ πολλῶν ήγεμόνων, τότε οἱ ἀγῶνες τῶν Γερμανῶν τοῦ διατηρήσαι τὸν χριστιανισμόν ένταυθα έστέφθησαν ύπό έπιτυχίας. ίδίως έν τούτφ διεκρίθη 'Αλβρέχτος ή άρκτος, όστις μετά πολλούς άγωνας καὶ έπαναστάσεις συντρίψας τὴν δύναμιν τῶν Λουτιζίων (1157) εδρυσε τας ἐπισχοπας Havelberg και Brandenburg και είς τας έρημωθείσας χώρας ἀπώχισε πολλούς Γερμανούς αύτο τουτο ἔπραξε καὶ Έρρτκος ὁ Λέων (1142-1162) καταστρέψας καὶ τὰ τελευταϊα ίχνη του έθνισμου των Βένδων έκτὸς τούτων πρὸς έδραίωσιν του Χριστιανισμού μεταξύ των βενδιχών λαών είργάσθησαν

καὶ ὁ ἐπίσκοπος Meissen Βέννων († 1107) καὶ ὁ Ολδεμβούργου Βικελτιος (πρόλ. Giesebrecht, Wendische Geschichten Brl. 1863. — J. Wigger's, K-G. Mecklb. Parchim 1840.— Spieker, Kirchen und Ref. Geschichte d. Mark Brandenburg, I, 1839.—Kruse, st. Vicelin, Altona 1826 κτλ.). Noμιμώτερον διεδόθη δ Χριστιανισμός παρά τοις Πομμερανοίς, τους δποίους ύποτάξας το 1121 ο ήγεμών των Πολωνών Βολεσλαύος ο Γ΄ ύπεχρέωσε μὲν εἰς τὴν ἀποδοχὴν τοῦ Εὐαγγελίου, δὲν κατώρθωσεν όμως νὰ χριστιανίση τελείως, διότι μεταξύ τοῦ κλήρου αὐτῶν δὲν εύρισκε κατάλληλα πρός τουτο πρόσωπα· τὸ 1122 παρουσιάσθη ίσπανός τις μοναχός Βεριχάρδος, άλλα καὶ οὐτος ἀπέτυχε, καταδιωγθείς ύπο των Πομμερανών διά τὴν ίδιοτέλειαν αὐτοῦ. ὁ Βολεσλαῦος τότε περιηλθεν είς την ίδέαν, ότι έν τῷ ἔργφ της ἐπ.στροφης τῶν Πομμερανών δύναται να έπιτύχη μόνον άνηρ συνενών έν έαυτῷ πίστιν καὶ ἀροσίωσιν εἰς τὸ ἔργον μετὰ κοσμικής λαμπρότητος καὶ μεγαλείου, τοιούτος δὲ παρέστη ὁ ἐπίσκοπος Βαμβέργης "Οθων" ούτω λοιπόν ό "Οθων έν δυσί περιοδείαις (1124 και 1128) συνοδευόμενος ύπο πολλής ἀκολουθίας, φέρων πλούσια δώρα, ἄμφια καὶ σκεύη ἰερά, παρέχων δ' ξαυτόν ξτοιμον και είς αὐτόν τον μαρτυρικόν θάνατον ίδρυσε τὴν ἐν Πομμερανία Ἐκκλησίαν, παρασχών οὕτω μοναδικόν παράδειγμα εύγενους και άποτελεσματικής ένεργείας καθ' όλον τὸν μεσαιώνα· τὰ ἀγάλματα τῶν θεῶν πανταγοῦ κατεστράφησαν καὶ μάλιστα του θεου των Πομμερανών Τρίγλοφ, τὰ ἰερὰ αὐτών ἡρημώθησαν και πανταχού, ίδια δὲ ἐν Στεττίνη και τη νήσω Βολλίνη ύψώθησαν χριστιανικαί έκκλησίαι μόνον έν τη νήσφ Ρύγεν διετηρήθη ὁ ἐθνισμὸς καὶ τοῦτο μέχρι τοῦ 1168, ὅτε ὁ βασιλεὺς τῶν Δανῶν Βαλδεμάρος ὁ Α΄ συνενωθείς μετὰ τῶν Πομμερανῶν ἐχυρίευσε την νήσον και κατέστρεψε τοὺς έθνικοὺς αὐτῶν ναοὺς (πρόλ. Jaffé, Bibl. rer. Germ. V.-Kannegiesser, Bekehrungsgeschichte d. Pomm. Greifsw. 1824. — Sulzbeck, Leben d. h. Otto v. Bamb. Regsb. 1866.—Zimmermann, der h. Otto v. Bamb. Freib. 1875.—Barthold, Gesch. von Rüg. und Pomm. Hamb. 1839 κτλ.)

2. Έκτος τῶν χωρῶν τούτων ὁ χριστιανισμὸς κατὰ τὴν περίοδον ταύτην μετεφυτεύθη και είς την Φινλανδίαν και δή έκ Σουηδίας το 1157 ύπο Έριχου τοῦ άγιου τούτω κατηκολούθησεν είς το έργον και ὁ ἐπίσκοπος Ούψάλης Έρρικος, άλλὰ τὸ ἐπόμενον ἔτος εὖρε τὸν θάνατον αὐτοῦ· ἐν γένει οἱ Φίννοι ἐμίσουν τὸν χριστιανισμὸν καὶ τὴν σουηδικήν κυριαρχίαν, μόλις δὲ Θόρπελ ὁ Κνούτσων (1293) μετὰ τρεϊς έχστρατείας χατώρθωσε νὰ στηρίξη ἀμφότερα μετὰ τοὺς Φίννους τὸ 1279 ὑπὸ τὸν σουηδικὸν ζυγὸν ὑπέκυψαν καὶ οἱ Λαπλανδοί, τὴν πρώτην δ' έκκλησίαν παρ' αὐτοζς ένεκαίνισε το 1335 έν Τορνέα δ ἐπίσκοπος Οὐψάλης Χέμιγγ (πρόλ. F. Rühs Finnland und s-Bewohner, Lps. 1809). Φινλανδικής καταγωγής ήσαν και οι κάτοιχοι της Έσθλανδίας, Λιβλανδίας και Κουρλανδίας, παρ' οίς έπίσης οί Σουηδοί, ώς και οί Δανοί ἐποιήσαντο τὰς πρώτας ἀποπείρας πρός διάδοσιν του Εύαγγελίου. Έν Κουρλανδία ήδη το 1048 γριστιανοί ξιμποροι Ιδρυσαν έχχλησίαν, τὸ δὲ 1098 ὁ πάπας 'Αλέξανδρος ὁ Γ' ὡς ἐπίσχοπον τῆς χώρας ἔπεμψεν αὐτόθι Φούλκονά τινα. Κυρίως διμως πρός χριστιάνισιν της χώρας ἀποτελεσματικώς ἐνήργησε το γεμανικόν κήρυγμα και ξίρος περί τὰ μέσα δηλ. του ΙΒ΄ αίωνος γερμανοί εμποροι συντίψαν έμπορικάς σχέσεις πρός τάς γώρας ταύτας, ίερεὺς δέ τις Μάτηγαρτ ἀχολουθήσας αὐτοὺς τὸ 1186 ίδρυσεν έχχλησίαν έν Υξχύλλη και έγένετο ἐπίσκοπος αὐτῆς τοῦτον διεδέχθη το 1196 Βερθολθος τις έχ του έν Αννοβέρφ μοναστηρίου του Λόκκου και τουτον ο 'Αλθέρτος, δστις μεταθείς την επισκοπικήν έδραν εν 'Ρίγα, συνέστησε το 1202 προς διάδοσιν του Εύαγγε λίου το τάγμα των ξιφοφόρων, έγκατέστησε πολλαγού έπισκόπους και σχεδόν έχριστιάνισε την χώραν († 1229). Έκτος τῶν Γερμανῶν ενήργησαν καὶ οἱ Δανοὶ ἐπὶ Βαλδεμάρου τοῦ Β', ἀλλὰ μέγρι τοῦ 1227, δτε ήναγκάσθησαν νὰ καταλίπωσι τὴν χώραν ὁ Χριστιανι. σμός των χωρών τούτων χυρίως έξησφαλίσθη άπό του 1253, ότε η 'Ρίγα εξυψώθη είς μητρόπολιν, του πάπα 'Irrnxertlov του Δ΄ ώς πρώτον μητροπολίτην άποστείλαντος 'Αλβέρτον τὸν Σουερβέρ (πρ $\delta$ λ. Rutenberg, Gesch. d. Ostseeprovinzen Lpz. 1859.—C. Kröger, Gesch. Liv-Esth-und Kurland's Pétersb. 1868.—Papst,

Meinhard, Livland's Apostel, Reval 1847.—Hausmann, Albert von Riga, in die Allg. deutsch. Biograph. I, 196 κτλ.).

3. Τελευταΐοι ἀποδεχθέντες τὸν χριστιανισμὸν κατὰ τὴν περίοδον ταύτην είναι οι Πρώσσοι και οι Λιθουανοί, άμφότερο: λεττικής καταγωγής παρά τοις Πρώσσοις ήδη περί τα τέλη του Ι΄ αίωνος ἐνήργησεν ὑπὲρ τοῦ Εὐαγγελίου ὁ ἐπίσκοπος Πράγας 'Αδαλβέρτος, άλλ' αὐτός τε καὶ οἱ ἀκολουθήσαντες αὐτῷ εἰς τὸ ἔργον ἀπέθανον τὸν μαρτυρικὸν θάνατον, οὕτω δὲ ἐπὶ διακόσια ἔτη οὐδεὶς ἐτόλμα νὰ μεταδή είς Πρωσσίαν· τὴν αὐτὴν τύχην ἔσχε καὶ ὁ κατὰ τὸ 1207 χηρύζας ἐνταῦθα τὸ Εὐαγγέλιον Γοδδοφρίδος ἀλλ' ἐπιτυχέστερον τούτου εἰργάσθη τὸ 1209 ὁ χυρίως ἀπόστολος τῶν Πρώσσων Χριστιανός, όστις το 1214 χειροτονηθείς και ἐπίσκοπος ἐνήργει μέχρι τοῦ θανάτου αὐτοῦ τὸ 1244 ὁ Χριστιανὸς ἴνα ἐνισχύση τὴν ἐνέργειαν αύτου συνέστησε το 1225 το τάγμα των στρατιωτών του Χριστοῦ (Milites Christi), προσχαλεσάμενος δ' είς βοήθειαν χαί τὸ τάγμα τῶν Γερμανῶν Ιπποτῶν, ἐπεγείρησε τὴν ἐκρίζωσιν τοῦ έν Πρωσσία έθνισμου. Έκτος του Χριστιανού έν Πρωσσία ένήργησε καί τις Γου. λιέλιιος, διοργανώσας τὴν Έκκλησίαν τῆς χώρας εἰς τέσσαρας ἐπιτχοπάς, ὑπαγομένας ὑπὸ τὸν μητροπολίτην 'Ρίγας (1243) καὶ ὁ μοναγὸς 'Υάκινθος († 1257 πρόλ. Thornwaldt, in Zeitsch. f. hist. Theol. 1853, 2.—Pawlowski, st. Adalb. Ap. d. Preussen Danz. 1868.—Ewald, die Eroberung Preuss. durch d. Deutsch. Halle 1872 κτλ.). Δοσκολώτερον διεδόθη τὸ Εύαγγέλιον παρά τοῖς Λιθουανοῖς. ὅτε τὸ 1230 ἰδρύθη ἡ μεγάλη ήγεμονία της Λιθουανίας υπό του Ριγγόλδου, την οποίαν ο υίος αύτου Μινδοφ εζήτει να επεκτείνη, οι Πρώσσοι τοσούτον κατεπίεσαν αὐτόν, ώστε τὸ 1252 ἐδέχθη τὸ βάπτισμα, καίτοι μετ' ὁλίγον (1260) ἀποδαλών τὸ προσωπεῖον ἤρξατο νὰ καταδιώκη τοὺς χριστιανούς· εὐτυχῶς ὁ υίὸς αὐτοῦ B  $\lambda$  d  $\sigma$ τηνὶχ ἔμεινε πιστὸς εἰς τὸν Χριστιανισμόν, άλλα μετά τὸν θάνατον αὐτοῦ κατεστράφη πῶν Ιχνος αύτου (1266) πρώτος ὁ ἡγεμών Γεδιμίν (1315-1340) ἡνέχθη τούς χριστιανούς έν τῷ χράτει αὐτοῦ, δομινιχανοί δὲ καὶ ρῶσσοι ξερεζς ήμιλλώντο πρὸς ἀλλήλους πρὸς διάδοσιν του Εὐαγγελίου. ὁ

διάδοχος αὐτοῦ 'Ολγέρδος ἐδέχθη παρὰ τῶν 'Ρώσσων τὴν 'Ορθοδοξίαν καὶ ἀκολούθως ἐξέπεσε, ὁ δὲ υίὸς αὐτοῦ 'Ιαγελλώ ἀσπασθεὶς τὸν Χριστιανισμὸν ἔθηκε τέρμα τῷ ἐθνισμῷ (1386).

# \$ 176.

#### Ο ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ ΕΝ ΤΑΙΣ ΛΟΙΠΑΙΣ ΗΠΕΙΡΟΙΣ.

1. Πρὸς διάδοσιν του Χριστιανισμού ή δυτική Έκκλησία ἐνήργησε και έκτὸς τῆς Εὐρώπης και δὴ πρῶτον ἐν ᾿Ασία ἐν τῷ μεγάλφ κράτει τῶν Μογγόλων. Καίτοι καὶ προηγουμένως μνημονεύονται ἐνέργειαί τινες του πάπα ' $A\lambda$ εξάν $\delta
ho$ ου του  $\Gamma'$  (1177) πρός τινα etaασιλέα τῶν Τατάρων Ἰωάννην τὸν πρεσθύτερον (2 171), χυρίως όμως ή περί ἐπιστροφής αὐτῶν ίδέα ἐγεννήθη ἀπὸ τοῦ 1240, ὅτε οἰ Τάταροι κατερημώσαντες τὴν Ῥωσσίαν, Πολωνίαν, Σιλεσίαν, Μοραβίαν και Ούγγαρίαν, ήπειλουν και την λοιπήν Ευρώπην ό πάπας τότε Ινγοχέντιος ὁ Δ΄ ἀπέστειλε τὸ 1245 δύο πρεσδείας Δομινικανῶν καὶ Φραγκισκανῶν πρὸς τοὺς ἀρχηγοὺς τῶν Μογγόλων, προτρέπων αὐτούς εἰς τὴν ἀποδοχὴν τοῦ Εὐαγγελίου. ἀλλ' αἱ πρεσδεῖαι αύται ἀπέτυχον, καθώς και αι ὑπὸ τοῦ βασιλέως της Γαλλίας Λουδοβίκου τοῦ άγιου τὸ 1249 καὶ 1253 ἀποσταλεῖσαι ἡ δευτέρα των πρεσδειών τούτων έχουσα έπι κεφαλής τον φραγκισκανόν Γου-Aiélior de Rabruquis εζήτησε παρά του Xàr Μαγγου έλευθέραν διαμονήν έν τη χώρα αὐτοῦ, ἀλλ' οὐτος οὐ μόνον δὲν ἐπέτρεψε τούτο, άλλα και απήτησε την είς έαυτον ύποταγην του Λουδοδίκου. Μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Μαγγοῦ τὸ μογγολικὸν κράτος διηρέθη εἰς τὸ ἀνατολικὸν τὴν Κίτατ καὶ τὸ δυτικὸν τὴν Περσίατ (1257) καὶ έπι μέν του πρώτου τρξεν ο Χάν Κουβλάι, έπι δε του δευτέρου ο Χάν Χουλαγού. Οὐτος ἐκ χριστιανής μητρὸς καταγόμενος καὶ λαδών γυναϊκα χριστιανήν κατέστρεψε το 1258 το καλιφάτον τζς Βαγδάτης, άλλὰ πιεσθείς ύπὸ τοῦ Σουλτάνου της Αἰγύπτου συνέδεσε μαχράς διαπραγματεύσεις μετά τῶν παπῶν καὶ τῶν ἡγεμόνων τῆς Γαλλίας και Άγγλίας, όπως ούτω παρασκευάση κοινήν κατά τῶν Σαρακηνών έκστρατείαν έν τῷ αὐτῷ πνεύματι εἰργάσθησαν καὶ πολλοί τῶν διαδόχων αὐτοῦ, ὧν τινες ἡσαν χριστιανοί, ἀλλ' ἄνευ

άποτελέσματος, μέχρις οὐ τὸ 1387 ἐπὶ τῶν ἐρειπίων αὐτῶν ὁ Taμερλάνος ίδρυσε το νέον αύτου μογγολικόν χράτος. άλλά και το χράτος τουτο διετηρήθη μέχρι του 1405, ἀπὸ τῆς ἐποχῆς δὲ ταύτης ἐπεκράτησε πάλιν ὁ Ἰσλαμισμός. ᾿Απεναντίας ἐν Κίνα ἐγένοντο ἀποτελεσματικώτεραι ένέργειαι καίτοι ένταυθα ήρχεν δ Χάν Κουβλάι, άγνὸς τύπος μογγολικοῦ θρησκευτικοῦ κράματος, ὅστις μάλιστα διά του κατά τὸ 1260 διορισμού του πρώτου Δαλάι-Λάμα παρέσχε τῷ Βουδδαἴσμῷ ἰεραρχικὴν μορφὴν καὶ ἐνότητα, ἐν τούτοις Μάρχος τις έχ Βενετίας έχ της οἰχογενείας τῶν Πόλι, μεταβὰς αὐτόθι (1269) τοσούτον ἀπέχτησε τὴν εύνοιαν αὐτού, ὥστε ἀνήλθε και είς διάρορα άξιώματα και κατά το 1295 επιστρέψας είς Ευρώπην παρέσχε τὰς πρώτας ἀχριδεῖς πληροφορίας περὶ τῆς καταστάσεως της άνατολικης 'Ασίας. Κυρίως όμως ύπερ του έν Κίνα χριστιανισμού ενήργησεν ο φραγκισκανος Ίωάννης de Monte Corvino (1291-1328), είς τῶν εὐγενεστέρων ἀποστόλων τοῦ μεσαιῶνος· οὐτος διαλύσας τὰς ράδιουργίας τῶν Νεστοριανῶν, ἀπέκτησε την εύνοιαν του Χάνου, Ιδρυσεν έν τη πρωτευούση αὐτου Cambalu, τω Πεχίνω δύο ἐχχλησίας, ἐβάπτισε περὶ τὰς 6000 Μογγόλων και μετέφρασεν είς το μογγολικόν τὴν Κ. Διαθήκην και τον Ψαλττρα· τὰς ἐνεργείας αὐτοῦ μαθών ὁ πάπας Κλήμης ὁ Ε΄ ώνόμασεν έπίσχοπον Cambalu καὶ οὕτως ηὕξανεν έδραιουμένη ἡ χριστιανική έχχλησία της Κίνας. Έν τούτοις αι μεταξύ τῶν διαδόχων του Κουδλάϊ ἐσωτερικαὶ διγόνοιαι ἐξησθένισαν τὴν δύναμιν τῶν Μογγόλων, ότε δὲ τὸ 1368 ὑπερίσχυσεν ἡ ἰθαγενής δυναστεία τῶν Μγγ ἀπεδιώχθησαν και οι κήρυκες του Εύαγγελίου και ούτω κατεστράρη ό σπαρείς σπόρος (πρόλ. D'Avezac, Relation des Mongoles ou Tartares, Paris 1838. — D'Ohsson, Hist. des Mong. depuis Tschingis-Khan jusqu'à Timur-Lenk, Paris 1824. — Külb, Geschichte d. Missionsreisen nach d. Mongolei, Regsb. 1860.—κτλ.).

2. Έκτὸς τῶν Μογγόλων τὸν Χριστιανισμὸν ἐπειράθησαν νὰ διαδώσωσιν οἱ δυτικοὶ καὶ παρὰ τοῖς Σαρακηνοῖς καὶ δὴ τοῖς ἐν Ἱσπανὰ καὶ ᾿Αφρικῆ. ἤδη τὸ 1219 ἐν τῆ πολιορκία τῆς Δαμιέττης ὁ

Φραγχίσκος, δ άρχηγὸς τοῦ τάγματος τῶν Φραγχίσκανῶν ἀπεπειράθη νὰ προσελχύση εἰς Χριστὸν τὸν Καιιέλ, τὸ παράδειγμα δ' αὐτοῦ έμιμήθησαν και πολλοί των όπαδων αύτου, άλλ' άνευ τινό; άποτελέσματος. Είς τὸ ἔργον τοῦτο διεκρίθησαν καὶ οἱ Δομινικανοὶ καὶ μάλιστα ο ήγούμενος του τάγματος αὐτῶν 'Païμοῦνδος de Penaforτί († 1273), όστι; πρὸς παρασχευήν ἀποστόλων ίδρυσε σχολήν τῶν άσιατικών γλωσσών· σημαντικώτερος του 'Ραϊμούνδου τούτου ήν δ  $\dot{P}ai\mu v v \delta \sigma c \Lambda v \lambda \Lambda \sigma c$  ex Mayiopxas, östis tols enl toutu metéby eis την βόρειον 'Αρρικήν, άλλ' άνευ τινός άποτελέσματος. Έπίσης μάτην προσεπάθησάν τινες νὰ διαδώσωσι τὸν Χριστιανισμὸν καὶ παρὰ τοῖς ἐν τῆ Δύσει διεσπαρμένοις Ἰουδαίοις, διότι οὐτοι ἔνεκα τῶν ποιχίλων αὐτῶν χαταπιέσεων ἐχ μέρους τοῦ λαοῦ καὶ τῶν ἀρχόντων, ούτω π. γ. ἡναγκάζοντο νὰ κατοικῶσιν ἐν ἰδιαιτέροις τμήμασι τῶν πόλεων, νὰ φέρωσι ίδιαίτερα σημεΐα ἐπὶ τοῦ στήθους καὶ ίδιαίτερον πίλον, διεδίδετο κατ' αὐτῶν ὅτι ἀρπάζουσιν ἡγιασμένον ἄρτον καὶ τρυπώσι διά βελονών, ότι σφάττουσι τέχνα χριστιανών χατά τὸ πάσχα κτλ. ἐσκληρύνοντο ἐπὶ πλέον καὶ ἐὰν δέ ποτε προσήρχοντο εἰς Χριστον έπραττον τουτο κατ' άνάγκην· καίτοι δε πολλάκις διάφοροι πάπαι ως Γρηγόριος ὁ Ζ΄, 'Αλέξανδρος ὁ Γ΄ καὶ 'Ιννοκέντιος ὁ Γ΄ καὶ ἡγεμόνες ἔλαβον αὐτοὺς ὑπὸ τὴν προστασίαν αὐτῶν, οὐδὲν ἡττον ή κατάστασις αὐτῶν ἡν πάντοτε οἰκτρά, ἰδίως ἐν Ἱσπανία, ὅθεν Φερδινάνδος ὁ Καθο.λικός ἀπεδίωξε 400,000 ἐξ αὐτῶν τὸ 1492 καὶ μετὰ ἔν ἔτος 100,000 ἐκ Σικελίας οδυνηρὰ ἡν καὶ ἡ κατάστασις τῶν χριστιανισάντων Ἰουδαίων, πολλοὶ τῶν ὁποίων ἐγένοντο θύματα τῶν βασανιστηρίων τῆς ἰερᾶς ἐξετάσεως (πρόλ. Stobbe, die Juden in Deutschland im MA. Brchw. 1866.—Weber, die Juden in d. K. d. MA. Nördb. 1861) - Περὶ τὰ τέλη του μεσαιώνος ή άνακάλυψις της δυτικής 'Αρρικής και ίδιως της 'Αμερικής παρέσχεν εύρυ στάδιον είς τὴν ύπερ του Χριστιανισμου ένεργειαν, άλλ' ή πλεονεξία, ώμότης καὶ διαφθορά τῶν Ἱσπανῶν παρεχώλυον το ξργον. έναντίον τούτων ήγερθησαν διάφοροι δομινιχανοί και φραγκισκανοί μοναχοί κηρύσσοντες φιλανθρωπίαν πρές τοὺς ίθαγενείς, μάλιστα είς τοῦτο διεχρίθη ὁ ίσπανὸς ἐπίσχοπος Βαρθολοματος de las Casa, δστις δλον αὐτοῦ τὸν βίον (1474-1566) ἐθυσίασεν ὑπὲρ τοῦ ἔργου τούτου καὶ διὰ τοῦτο ἐπτάκις μετέδη εἰς ᾿Αμερικὴν ἐν τούτοις ἡ κατάστασις τῶν ἰθαγενῶν ἐξηκολούθει οὖσα τοιαύτη, μέχρις οὐ ἐδελτίωσέ πως αὐτὴν Κάρο.log ὁ Ε΄ ἐκδοὺς τὸ 1517 νόμον περὶ τῆς προσωπικῆς αὐτῶν ἐλευθερίας (πρόλ. Margraf, K. und Sklaverei seit Entdeckung von Amerika, Tübing. 1868.—Baumstark, Barthol. de las Casa, Freib. 1879 κτλ.).

#### KEPAAAION B'.

#### AIPEZEIZ KAI EXIZMATA.

## § 177.

#### OI KAGAPOI.

Πρόλ. χαθόλου Biblioth. Patrum maxima τόμ. 24 καὶ 25.—D'Achery, Spicilegium I.—Ioh. Moneta. adv. Catharos et Valdenses ed. Ricchini Rom. 1743.—Marténe et Durand, Thes. nov. anectod. V.—Ch. Schmidt, Hist. et doctrine des Catharos et Albigeois Paris 1849.— Peyrat, Hist. des Albig. Paris 1870.—Lombard, Pauliciens, Bulgares et Bons-hommes en Orient et Occident, Geneve, 1879.—Douais, Les Albigeois, Paris 1879.—Steude, in Zeitsch f. K-G. 5, 1.—χτλ.

1. Έρόσον ἡ ἱεραρχία τῆς Δύσεως ἐπιλήσμων τῆς πνευματικῆς αὐτῆς κλήσεως γινομένη εἰς ἀδιακόπους διετέλει ἀγῶνας, ὅπως ὑποτάξη ὑρ ἑαυτὴν πᾶσαν κοσμικὴν ἐξουσίαν, ἐφόσον ἡ ἀνάπτυξις τῆς διδασκαλίας περιέβαλλε τὸν ἀνθρώπινον λόγον διὰ δεσμῶν στενοτέρων, ἐφόσον τὰ μυστήρια ἐστεροῦντο τοῦ πνευματικοῦ αὐτῶν χαρακτῆρος καὶ τέλος ἐφόσον τὸ πολυποίκιλον ἐκκλησιαστικὸν σύστημα τῆς Δύσεως ἀποδάλλον τὴν πνευματικὴν αὐτοῦ ἰσχύν, διὰ τῆς βάς μόνον ἐζήτει νὰ ἐπιδληθῆ, ἐπὶ τοσοῦτον πάντα ταῦτα διήγειρον συχνὰς καὶ ἰσχυρὰς ἀντιδράσεις, αἴτινες φύσεως πρακτικῆς δυσκόμεσα, τὰ ὁποῖα μετεχειρίσθη κατ αὐτῶν ἡ ῥωμαϊκὴ Ἐκκλησία. Αἰ ἀντιδράσεις αὐταν κινηθείσαι καθ ὅλου ἐν γένει τοῦ συστήματος τῆς δυτικῆς Ἐκκλησίας, μὴ περιορισθεῖσαι δυστυχῶς ἐντὸς τῶν ὁρίων τῆς φρονήσεως καὶ τῆς ἀληθείας περιέπεσαν εἰς διαφόρους πλάνας,

ἀπορρίψασαι μετὰ τῶν ψευδῶν καὶ πολλὰ ἀληθη τῆς Ἐκκλησίας στοιχεῖα καὶ ἐν τῷ φανατικῷ αὐτῶν ἐνθουσιασμῷ ὑποσκάψασαι τὰς κοινωνικὰς σχέσεις καὶ ἀπειλήσασαι Ἐκκλησίαν καὶ πολιτείαν. Αἱ αἰρετικαὶ αὐται τάσεις πολλαὶ καὶ διάφοροι, ἄλλαι μὲν τὴν γένεσιν αὐτῶν ὀρείλουσιν εἰς τὰς μνησθείσας ἀρορμάς, ἄλλαι δὲ εἰς αἰρετικὰ στοιχεῖα ἐξ ᾿Ανατολής μεταφυτευθέντα. Πρώτους ἐν τῆ σειρᾳ τῶν αἰρετικῶν τούτων τάσεων ἀναφέρομεν τοὺς Καθαροὺς (περὶ τῶν αἰρέσεων καθόλου τῆς περιόδου ταύτης πρόλ. C. Duplessis d'Argentré, Collectio judicior. de novis errorib. ab initio 12 saeculo usque ad a. 1632. Paris 1728.—Füsslin, Unparteische K-und Ketzerhist. d. mittl. Zeit Leipz. 1770.—Flathe, Gesch. d. Ketzer im Mittelalter, Stuttg. 1845. — Neander K-G. τόμ. 8, σελ. 354.—Gieseler K-G. τόμ. 2, σελ. 530 καὶ 3 σελ. 301.— Ritter K-G. τόμ. 1, σελ. 591.— Hagenbach τόμ. 2, σελ. 263 καὶ 325 καὶ Κurtz Lehrbuch τόμ. 1, 2, σελ. 204—).

2. 'Από του ΙΑ' ήδη αίωνος πολλαχού της Δύσεως ένερανίσθη παρά τῷ λαῷ ἀντίδρασίς τις κατά τῆς Ἐκκλησίας, ἡτις ἀκολούθως έπεξετάθη ώς αϊρεσις· ή άντίδρασις αυτη προελθούσα το πρώτον έχ τής μή ίκανοποιήσεως του θρησκευτικού αἰσθήματος του λαού ἀπὸ μέρους της Έχχλησίας ύπεστηρίχθη βεβαίως χαὶ ἐτράφη ὑπὸ μανιγαϊκών και γνωστικών στοιχείων έκ Βουλγαρίας μεταφυτευθέντων, ώς περί τούτου μαρτυρούσι και τὰ διάφορα ὀνόματα τοῦ αίρετικοῦ τούτου συμπλέγματος, οἰον Καθαροί, ὡς ἀποτελοϋντες τὴν ἀγνὴν καὶ ἀδιάφθορον Ἐκκλησίαν, Βούλγαιοι καὶ κατὰ σύντμησιν Βουγροι, ώς ἀπὸ Βουλγαρίας ἔχοντες τὴν ἀρχὴν καὶ Γάζαροι εἶτε κατὰ διεφθαρμένην προφοράν του καθαροί είτε άντί του Χάζαροι· οί αίρετιχοί οὐτοι ὀνομάζονται ἐπίσης καὶ Tisserandes—ὑφάνται, Boni homines, Publicani κατά παραφθοράν Ισως άπό του Παυλικιανοί καὶ Παταρίνοι ἡ Πατερίνοι κάγύρται είτε ἐκ τῆς ἐν Μεδιολάνω Παταρίας είτε έχ του Pater noster, ου μεγάλην εποιούντο χρήσιν.  $\Pi$ άντες οἱ τὰ διάφορα ταθτα ὀνόματα φέροντες ἔχουσι μὲν χοινὸν τὸν κατά της Έκκλησίας καὶ ἱεραρχίας πόλεμον, διαφέρουσιν ὅμως ἐν πολλοίς, τὰ ὁποία δὲν δύνανται νὰ ὁρισθῶσιν. Παρὰ τοῖς Καθαροῖς

έμδλέπομεν παυλικιανικάς καὶ βογομιλικάς τάσεις καὶ πρὸ πάντων ὅσον αποδλέπει είς το πρακτικόν μέρος της διδασκαλίας αὐτῶν. 'Αφορμώμενοι έχ τινος δυασμού έδιδασχον ότι δ άγαθός θεός είναι δ της K.  $\Delta$ . δυτις δημιουργήσας τὸν οὐρανιον κόσμον κατώκισεν αὐτὸν δι' ούρανίων ψυγών, φερουσών αίθέριον σώμα άπέναντι του θεου τούτου υπάρχει ο πονηρός, ο θεός της  $\Pi$ . Δ. δστις δημιουργήσας τὸν όρατον τούτον κόσμον ήρπασε μέρος των ουρανίων ψυχων και ένέκλεισεν αὐτὰς εἰς Υήϊνα σώματα. οὐδὲν ἤττον ὅμως αἱ ψυχαὶ αὐται είναι ἐπιδεκτικαί σωτηρίας και πρὸς τουτο ἐστάλη ὁ οὐράνιος ἄνθρωπος, δ Ίησους, εν σώματι κατά δόκησιν οι Καθαροί περαιτέρω ἀπέδαλλον την Π. Διαθήκην και ύπερετίμων την Κ. ἀπέρριπτον τὸν γάμον, τὸ βάπτισμα, τὴν εὐχαριστίαν καὶ τὴν ἱερωσύνην, ἡρνοῦντο την προσκύνησιν των άγιων, των λειψάνων και των είκόνων και άπέδιδον μεγάλην σημασίαν είς τὰς νηστείας, τὰς γονυκλισίας καὶ τάς συνεχείς προσευχάς, ίδια δε είς το Πάτερ ήμων. ή κοινότης τῶν Καθαρῶν διηρεῖτο εἰς τοὺς ἐκ.leκτοὺς (perfecti, electi, boni homines) και τούς κατηχουμένους (credentes), των όποιων την κατωτέραν βαθμίδα ἀπετέλουν οἱ ἀκροαταὶ (audientes). ἡ μετάβασις είς τὴν τάξιν τῶν τελείων ἐγίνετο διὰ τοῦ πνευματικοῦ βαπτίσματος (consolamentum), συνισταμένου είς τὴν ὑπὸ τοῦ πρεσδυτέρου (Ancia) ἐπίθεσιν τοῦ κατὰ Ἰωάννην εὐαγγελίου ἐπὶ τῆς κεφαλής του μυουμένου, ή των γειρών των έκλεκτων οί τοιούτοι έδει να απέχωσι του γάμου, του κρέατος και της μετά των λοιπών άνθρώπων χοινωνίας. Έν τη άχμη αὐτῶν οἱ Καθαροὶ εἶχον ένα πάπαν έδρεύοντα έν Βουλγαρία, δώδεκα ἀποστολους καὶ 72 ἐπισκόπους· ό βίος τῶν Καθαρῶν καὶ ὑπ' αὐτῶν τῶν ἐναντίων ἐθαυμάζετο ὡς ήθικώτατος· τὰ μόνα μέσα πρὸς μακαριότητα ήσαν ή προσευχή, ή έγχράτεια και το πνευματικόν βάπτισμα, μετά ήρωϊκής δὲ γενναιότητος ανέβαινον συνήθως τας πυράς, είς ας κατεδικάζοντο. ή αίρεσις των Καθαρών ήν διαδεδομένη πανταχού της Ευρώπης, τοσαύτην δ' ίσχὺν ἀπέχτησαν ἐν Γαλλία, ὥστε τὸ 1167 συνεχρότησαν ἐν Τολώση μεγάλην κατὰ τῆς παπικῆς Ἐκκλησίας σύνοδον καὶ μεθ' δλους δε τούς φριχώδεις χατ' αύτῶν διωγμούς, διετηρήθησαν μέχρι

του  $I\Delta'$  αίῶνος. Συγγενής πως τοῖς Καθαροῖς εἶναι καὶ ἡ μικρὰ αἴρεσις τῶν ὁδιτῶν (Passagier), ὁνομασθέντων οὕτω πιθανῶς ἐκ τῶν ἱερῶν αὐτῶν ὁδοιποριῶν· οὐτοι κατὰ τὸν IB' αίῶνα ἀναφερόμενοι ἐν Λομδαρδία ἐκτὸς τῶν θυσιῶν ἀπεδέχοντο πάντα τὸν λοιπὸν μωσαϊκὸν νόμον, τὴν περιτομὴν συνῆπτον μετὰ τοῦ βαπτίσματος καὶ τὸν Χριστὸν ἐθεώρουν ὡς κτίσμα.

# § 178.

# ΠΑΝΘΕΊΣΤΙΚΑΙ ΤΙΝΈΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΡΡΥΘΜΙΣΤΙΚΑΙ ΑΙΡΕΣΕΙΣ.

1. Περί τὰ τέλη του IB' αἰῶνος ἐνερανίσθη ἐν  $\Gamma$ αλλία πανθεἴστική τις τάσις, γνωστή ύπο το δνομα αίρεσις του άγιου Πνεύματος. άρχηγὸς της αιρέσεως ταύτης παρουσιάζεται 'Αμαλριχός τις διδάσκαλος της φιλοσοφίας εν Παρισίοις, κατά πάσαν δε πιθανότητα τά σπέρματα της διδασκαλίας αύτου ηρύσθη έκ των συγγραμμάτων του Σκώτου Έριγένους. Τὸ ἐν Παρισίοις πανεπιστήμιον καὶ ὁ πάπας Ίννοχέντιος δ Γ΄ ἡνάγχασαν αὐτὸν νὰ ἀναχαλέση τὴν πανθεϊστικήν αύτου διδασκαλίαν ότι ούδελς σώζεται μή πιστεύων ότι είναι μέλος του σώματος του Χριστου. Μετά τὸν 'Αμαλρίγον τὴν διδασκαλίαν αύτου διέδιδε ο μαθητής αύτου Δαυτό, ώς και τις Σιμων, χυρίως όμως αύτη εύρε παρά τῷ λαῷ εἴσοδον, ὅτε παρουσιάσθη χρυσοχόος τις Γουλιέλμος, χηρύσσων την Ελευσιν της περιόδου τοῦ άγιου Πιεύματος ὁ χρυσοχόος οὐτος ἐδίδασκεν ὅτι καθώς άλλοτε ὁ Θεὸς ἐνεφανίσθη τῷ ᾿Αβραὰμ ὡς Πατὴρ καὶ ἐν Χριστῷ ἐνεσαρχώθη ώς Υίός, ουτω και έν τη περιόδω ταύτη ένσαρχουται έν παντί πιστῷ ὡς άγιον Πνεϋμα, πᾶς δὲ τοιοϋτος είναι κατὰ τὴν αὐτην έννοιαν Θεός, καθ' ην καὶ ὁ Χριστός καθώς δὲ ἐν τῆ περιόδφ του Υίου ἀπώλεσε τὴν δύναμιν αὐτου ὁ μωσαϊκὸς νόμος, οὕτως ἐν τή του άγιου Πνεύματος τά μυστήρια και ή θεία λατρεία· δ Θεός είναι τὰ πάντα ἐν πᾶσιν, ὁ αὐτὸς ὡμιλησε διὰ τοῦ Ὀδιδίου, ὡς καὶ διὰ του Αὐγουστίνου και του αύτου Χριστου μεταλαμδάνομεν ἀπολαύοντες συνήθους άρτου ή τοῦ άρτου τής εὐχαριστίας. περαιτέρω ξδίδασκεν ότι ή προσκύνησις των άγίων είναι είδωλολατρεία, ετι δέν ύπαρχει νεχρών αναστασις, δτι ό παράδεισος και ή κόλασις ύπαρχει ἐν τῆ καρδία τῶν ἀνθρώπων, ὅτι ἡ Ῥώμη εἰναι ἡ Βαδυλών καὶ ὁ πάπας ὁ ἀντίχριστος. Συνεπεία τούτων ἡ ἐν Παρισίοις σύνοδος τὸ 1209 τὸν χρυσοχόον τοῦτον καί τινας ἐκ τῶν ὁπαδῶν αὐτοῦ κατεδίκασεν εἰς τὸν ἐπὶ τῆς πυρᾶς θάνατον, τὰ ὀστᾶ τοῦ ἀμαλρίχου ἐξώρυξε καὶ ἐκλαδοῦσα ὡς πηγὴν τῆς διδασκαλίας ταύτης τὰ φυσικὰ τοῦ ἀριστοτέλους ἀπηγόρευσε τὴν χρῆσιν αὐτῶν τοῦτο ὁμως ἡν ἐσφαλμένον, ὡς ἀνεγνωρίσθη μετὰ ταῦτα, μαρτυρεί δὲ καὶ ἡ κατὰ τὸ 1225 καταδίκη τῶν συγγραμμάτων τοῦ Ἐριγένους. "Ομοια τούτοις ἐδίδασκε καὶ ἡ αἴρεσις τῶν ᾿Οριλιβαρίων (ἀπὸ τοῦ ἀρχηγοῦ αὐτῶν Ortlieb) καταδικασθεῖσα τὸ 1212 ὑπὸ Ἰννοκεντίου τοῦ Γ΄ (πρδλ. Engelhardt, K-geschichtlichen Abhandl. Erlang. 1832.— Krönlein, in Stud. und Kritik. 1847, 2.— A. Jundt, Hist. du pantheisme populaire au moyen âge Paris 1875.—Preger, Geschichte d. deutsch. Myst. I καὶ Reuter, Geschichte der relig. Aufklärung II 218—).

2. Κατά τὴν ἐποχὴν ταύτην ἐνεφανίσθησαν καὶ ἔτεραι κυρίως μεταρρυθμιστικαί αίρέσεις αί έξτς: 1) Οι 'Αρνολδισταί, όπαδοί 'Αρνόλδου τοῦ ἐκ Βρεσκίας. Οὐτος κατὰ τὸ πρῶτον ἡμισυ τοῦ ΙΒ΄ αίωνος άκμάσας, ην μαθητής του 'Αβαιλάρδου, καταληφθείς δὲ ὑπδ ζήλου πρός μεταρρύθμισιν της Έχχλησίας έδίδασχεν ότι ό χληρος πρέπει νὰ περιορισθή μόνον είς τὰ πνευματικά, ἀποδάλλων πᾶσαν κτησιν και έξουσιαν. Τὸ 1139 καθαιρεθείς διὰ τοῦτο ὑπὸ Ἰννοκεντίου του Β΄ εν τη δευτέρα εν Λατερανώ συνόδω κατέφυγεν είς την Γαλλίαν και έκετθεν είς την Ζυρίχην έπι του πάπα Κελεστίνου του Β΄ (1143) ὁ ᾿Αρνόλδος ἀνέλαδε τὴν ἐλευθερίαν αὐτοῦ, ἀλλ' οἱ ἀντιχληρικοί αύτου λόγοι τοσουτον ἐπέδρασαν, ἔτι δὲ καὶ ἐν αὐτῆ τῆ Ῥώ. μη, ώστε οἱ Ῥωμαῖοι ἡρνήθησαν τὴν πρὸς τὸν πάπαν ὑπακοὴν καὶ περιώρισαν τὰς δεκάτας καὶ τὰ ἀφιερώματα· ἐντεῦθεν ᾿Αδριανὸς ὁ  $\Delta'$  (1154) κατεδίωξεν αὐτόν, οὐτος δὲ συλληφθεὶς ὑπὸ τοῦ αὐτοκράτορος της Γερμανίας Φριδερίχου του Α΄ παρεδόθη είς τὸν πάπαν, δστις ἀπηγχόνισεν αὐτόν, τὸ σῶμα αὐτοῦ κατέκαυσε καὶ τὴν κόνιν έρριψεν είς τὸν Τίβεριν (πρόλ. H. Franke, Arnold von Brescia Zürich 1825. — Clavel, Ar. de Bres. et les Romains du 12

siècle Paris 1868.—Guibal, A. de Br. et les Hohenst. Paris 1868. — Giesebrecht, A. de Br. München 1873—). 2) of Πετροδρουσιανοί ὀνομασθέντες ούτω ἀπὸ Πέτρου von Bruys· οὐτος ην ιερεύς εν τη μεσημβρινή Γαλλία και ήδη άπό του 1104 παρουσιάσθη όμιλῶν κατὰ της όρατης Έκκλησίας, θεωρῶν αὐτὴν περιττήν, προέτρεπεν είς τὴν καταστροφὴν τῶν ἐκκλησιῶν, διότι ὁ θεὸς προσχυνείται καὶ ἐν τοῖς σταύλοις, κατέκαιε τοὺς ἐσταυρωμένους καὶ ἐζήλου κατὰ τῆς ἀγαμίας τοῦ κλήρου, τῆς λειτουργίας καὶ του νηπιοβαπτισμού. ἐπὶ τέλους μετὰ είχοσαετη ἐνέργειαν ἀπέθανεν έπι της πυράς το 1124 είς των οπαδών αυτου Έρρικος ο έκ Λωζάνης τεθείς ἐπὶ κεφαλής τής αιρέσεως συνετέλεσε πολύ είς τὴν προσέλευσιν όπαδων, οίτινες ἀπ' αύτου ώνομάσθησαν Έρρικιανοί. Ο Έρρτκος κατεδικάσθη ὑπὸ τῆς ἐν Πίση συνόδου τὸ 1134 εἰς ἰσόδια δεσμά, όθεν διαφυγών και αύθις συνελήφθη και ἀπέθανεν έν φυλακή τὸ 1149· ἐκ τῶν ὀπαδῶν αὐτοῦ πολλοὺς ἐπέστρεψεν εἰς τὴν ρωμαϊκήν Έκκλησίαν Βερνχάρδος ὁ ἐκ Κλαιρδώ. Ἐν τῷ αὐτῷ μεταρρυθμιστικώ πνεύματι ενήργησαν ο Ταγγελίνος εν Κάτω Χώραις περί τὸ 1115, ὅστις ἔλεγεν ἐαυτὸν χεγρισμένον ὑπὸ τοῦ ἀγίου Πνεύματος καὶ ἐπομένως τῆς αὐτῆς άξίας τῷ Χριστῷ καὶ ὁ Κούδων de Stella (1148) ἐν Βρεταννία τῆς Γαλλίας, ὅστις ἀρνούμενος τὴν θείαν έγχατάστασιν της ίερωσύνης, ἀπέρριπτεν ώς ψευδη την ρωμαϊκήν Έκκλησίαν, ήρνείτο την άνάστασιν των σωμάτων, άπέκρουε τὸν γάμον ὡς μυστήριον καὶ ὡς μόνον βάπτισμα ἀνεγνώριζε τὴν δι' έπιθέσεως τῶν χειρῶν μετάδοσιν τοῦ άγίου Πνεύματος· πολλοί τῶν όπαδών αύτου κατεδικάσθησαν είς τὸν ἐπὶ τῆς πυρᾶς θάνατον, ὁ ἴδιος δὲ ἐκληφθεὶς ὡς παράφρων παρεδόθη εἰς τὸν ἀρχιεπίσκοπον τῆς χώρας 3) οί Άποστολικοὶ ἐν Ἰταλία ἐμφανισθέντες κατά τὸν ΙΓ΄ αίωνα, ορτοι εν αντιβερει μόρς τον βιεώβαδητελον κυμόδο εποδόφοραν άκτήμονά τινα σωματεΐα, και έπειδή οί πάπαι ήρνήθησαν την υπαρξιν αύτων ετράπησαν είς φανεράν κατά της Ρώμης άντίδρασιν δ άρχηγὸς τῶν ἀποστολικῶν Γεράρδος Σεγαρέλλης συλληρθείς ἀπέθανεν επί της πυράς το 1300, την αίρεσιν όμως αυτού εστήριξεν δ διάδοχος αὐτοῦ Δολκινος, ἐνθουσιωδῶς κηρύττων καὶ προφητεύων

κατά της νέας Βαδέλ. Το 1300 απέστειλεν έγχύχλιον προς πάντας τούς Χριστιανούς, εν ή έλεγεν ότι μεχρι του 1303 οί εχθροί αυτου καταστραφήσονται και οι Χριστιανοι ώς άληθη Έκκλησιαν άναγνωρίσουσι τὴν ἰδίαν αὐτοῦ κοινότητα κατὰ τὸ 1303 ἐξέδωκε καὶ δευτέραν εγχύχλιον, εν ή παρεδέχετο τέσσαρας περιόδους τής άναπτύξεως του βασιλείου του Θεου, α') την της Π. Διαθήκης, 6') τους τρεϊς πρώτους αίωνας της γριστιανικής Έκκλησίας, έν οίς ήργεν άγνότης καὶ ἀκτημοσύνη, γ') τὴν μέχρις αὐτοῦ Ἐκκλησίαν, πλουτήσασαν μὲν καὶ δοξασθεῖσαν, άλλά καὶ διαφθαρεῖσαν καὶ δ΄) τὴν ἀπὸ τοῦ 1304 ἀργομένην Έχχλησίαν των ἀποστολιχών. Διὰ των διδασχαλιών τούτων ό Δολχίνος προσείλχυσε πλήθος πολύ λαού χαὶ διὰ τοῦτο, ὅτε τὸ 1305 έχινήθη κατ' αύτοῦ τακτική σταυροφορία, ούτος μετὰ τῶν ὁπαδῶν αὐτοῦ ἡδυνήθη νὰ ἀντιστῆ ἐπὶ 2 ἔτη, μέχρις οὐ ἐπὶ τέλους ὑποχύψας είς τὴν πείναν καὶ τὴν δύναμιν τῶν ἐναντίων ὑπέστη πολλὰς βασάνους και άπέθανεν έπι τής πυρᾶς τὸ 1307 (πρδλ. Mosheim, Gesch. der Apostelord. in s. Versuch einer unpart. Ketzergesch. Helmst. 1748.—J. Krone, Fra Dolcino und die Patarener Lpz. 1844—). Συγγενείς τῆ προφητική τάσει τοῦ Δολκίνου ήσαν καὶ ἔτεραι κατὰ τῆς ρωμαϊκῆς Ἐκκλησίας ἀντιδράσεις, αἴτινες έπίσης διὰ προφητειῶν κατήγγελλον τὴν κατ' αὐτῆς ὀργὴν τοῦ Θεοῦ. αι τάσεις αύται άντεπροσωπεύοντο ύπο της άγιας Χιλδεγάρδης, είς τάς προρητείας της όποιας προσείχον και έξοχοι έτι άνδρες, της άγιας 'Ελισάβετ († 1165) καὶ ἰδίως ὑπὸ τοῦ ἐκ Καλαβρίας († 1202) Ίωακείμ, ὅστις παρουσιασθείς μὲ τὸ αἰώνιον αὐτοῦ εὐαγγέλιον, τρεϊς περιόδους εδίδασκεν εν τη ιστορία της 'Αποκαλύψεως, την του Πατρός ἐν τῆ Π. Διαθήχη, τὴν τοῦ Υίοῦ ἐν τῆ Κ. καὶ τὴν τοῦ άγίου Πνεύματος, τὴν ἀπ' αὐτοῦ ἀρχομένην, καὶ τὴν μὲν πρώτην έχαρακτήριζεν ώς έποχὴν τῶν Λαϊκῶν καὶ παρωμοίαζε πρὸς τὸ φῶς τῶν ἀστέρων, τὴν δὲ δευτέραν ὡς τὴν τῶν κ.ἰηρικών καὶ παρέβαλλε πρὸς τὴν σελήνην καὶ τὴν τρίτην ὡς τὴν τῶν μοταχῶν, ἀνταποχρινομένην πρὸς τὸν ήλιον (πρόλ. Hahn in Stud. und Kritik. 1849, 2.—Renan in Revue des deux mondes τόμ. 64.— Döllinger in hist. Taschb. 1871. — Schneider, Joachim (EKKA. IETOPIA, TOM. B'.) 22

von Floris und die Apokalyptiker d. MA. Dillg. 1873 κτλ.).

3. Συγγενή τη διδασκαλία του Άμαλρίχου (§ 178, 1) παρουσιάζονται κατά τὸν ΙΓ΄ καὶ ΙΔ΄ αίῶνα ἐν Γερμανία καὶ Ἑλβετία πολλά σωματεΐα άνθρώπων ζηλούντων κατά της ρωμαϊκής Έκκλησίας καὶ ὀνομαζομένων ἀδελφοί καὶ ἀδελφαί τοῦ ἐλευθέρου πιεύματος (Fratres et Sorores liberi spiritus) τὰ σωματεία ταῦτα αύξάνουσι τερατωδώς, πολλάκις δὲ ἡ ἱερὰ ἐξέτασις ἀντεπεξηλθε κατ' αὐτῶν ώμῶς, μέχρις οὐ ἐπὶ τέλους χατέστρεψεν ἡ διδασχαλία αὐτῶν είναι ἡ αὐτὴ μὲ τὴν τῶν ὁπαδῶν τοῦ ἀμαλρίχου. Τούτοις κατατάσσονται οἱ 'Αδαμιται (1312), οἱ Λουκιφεριανοί (1336), οἱ TουρJουπtνοι (1372) και οι κατά τὸν IE' αίῶνα ἀναφανέντες Hοmines intelligentiae = ἄνθρωπο: του νου (πρόλ. Jundt και Preger ἔνθ. ἀν. Schmidt, in Zeitschrift f. hist. Theol. 1840, 3). Πρα. κτικώτερον χαρακτήρα φέρουσιν έτερα σωματεία, τὰ όποῖα καίτοι δέν περιέπεσαν είς αίρετικάς θεωρίας, κατεδιώχοντο όμως ώς αίρετικά· τοια τα είναι α') οι Λολλά μδοι (παρὰ τὸ lollen=τρέμα ψάλλειν), οίτινες ἀπὸ τοῦ 1300 ἐμφανισθέντες ἐν Κάτω γώραις ἐπεξετάθησαν και είς τὴν Γερμανίαν και ἔργον αὐτῶν κυρίως είχον τὴν περιποίησιν των ἀσθενων και τὸν ἐνταφιασμὸν των νεκρων. οὐτοι ὡς κατοικούντες εν κελλίοις ώνομάσθησαν και κε.λλιωται (Fratres cellitae)· 6') οι μαστιγούμενοι (Flagellantes), οιτίνες ἀπὸ του ΙΒ΄ αίωνος έμφανιζόμενοι περιήρχοντο διαφόρους πόλεις και κώμας, ήμέρας καί νυκτός καί κατά τούς δριμυτάτους έτι χειμώνας, γυμνοί μέχρι της όσφύος, χεχαλυμμένοι την χεραλήν διά μέλανος η λευχου χαλύμματος, χλαίοντες χαὶ όδυρόμενοι ἐπὶ ταῖς άμαρτίαις αὐτῶν, ψάλλοντες διάφορα ἄσματα καὶ μαστιγούντες τὸ σώμα αὐτῶν. Οί μαστιγούμενοι ούτοι έν μεγάλφ παροξυσμφ παρουσιάσθησαν χυρίως κατά τὸν μέγαν λοιμὸν (1348-50) πολλαγοῦ τῆς Εὐρώπης καὶ μαλιστα έν Λομβαρδία, δπου ένεκα της λευκης αὐτῶν ἐνδυμασίας ώνομάσθησαν .leuxol, Bianchi, Albati. Έναντίον τῶν μαστιγουμένων τούτων, τινές των δποίων περιέπεσαν είς αίρετικάς θεωρίας, άντεπεξηλθον ήγεμόνες, πάπαι, λόγιοι, πανεπιστήμια και σύνοδοι και πρό πάντων ή ίερὰ ἐξέτασις, καὶ ὅμως λείψανα αὐτῶν διετηρήθηταν μέ-

χρι της μεταρρυθμίσεως και γ') οι χορευταί (Chorisantes), οιτινές ημίγυμνοι καὶ στέφανον ἐκ φύλλων ἐπὶ κεφαλής φέροντες περιήρχοντο τὰς δδούς χορεύοντες καὶ παρασύροντες εἰς τὸν χορὸν αὐτῶν τοὺς παρεργομένους οί τοιούτοι έθεωρούντο ώς δαιμονώντες, διότι Επιπτον χαμαί άναισθητοι και άφριζοντες (πρόλ. Hecker, die Tanzwuth d. MA. Brl. 1832.—Hirsch, die grossen Volkskrankheiten d. MA. Brl. 1865 xal Höniger, der schw. Tod in Deutschl. Brl. 1882). Έν τέλει ἀναφέρομεν καὶ τοὺς κατὰ τὸν ΙΔ΄ αἰῶνα ἐμφανισθέντας φιλους του Θεου (Ίωάνν. 15, 15), οϊτινες προσκείμενοι είς μυστικήν τινα και θεωρητικήν τάσιν δέν προσέδαλλον μέν τήν διδασκαλίαν και λατρείαν της Έκκλησίας, έλυπούντο όμως διά τήν διαφθοράν αὐτῆς· ἀπὸ τῶν μέσων τοῦ  $\mathrm{I}\Delta'$  αἰῶνος παρουσιάζεται δ μέγας φίλος του θεου, πρόσωπον μυστηριώδες και άνώνυμον, τὸν δποϊόν τινες εταύτισαν πρὸς Νικόλαον τὸν ἐκ Βασιλείας, ὅστις ἐμφανισθείς ενώπιον του πάπα Γρηγορίου του ΙΑ΄ ὑπέδειξεν αὐτῷ τὴν άθλιαν της Έκκλησιας κατάστασιν κατά το 1380 συναθροισθέντες πανταχόθεν οι φίλοι του Θεου έν τινι δασώδει μέρει, έν τη έχστάσει αὐτῶν είδον βιόλιον πεσὸν ἐχ τοῦ οὐρανοῦ, κατὰ τὸ ὁποῖον ὁ Θεὸς την διχαίαν αὐτοῦ ὀργήν ἔμελλε νὰ ἀναδάλη ἔτι ἐπὶ τρία ἔτη· τότε ούτοι ύπεσγέθησαν άλλήλοις, ΐνα όπως άποσοδήσωσι την όργην του θεοῦ ἐγκλεισθῶσι καθ' ὅλον αὐτῶν τὸν βίον καὶ ἀπὸ τῆς ἐποχῆς ταύτης ξμεινεν άγνωστος ο μέγας φίλος του Θεού και ή έγκλείστρα αὐτου. Κατά των φίλων τούτων του Θεου έξανέστη ή ίερα έξέτασις, πολλούς ἐξ αὐτῶν καύσασα ἐπὶ τῆς πυρᾶς, ὡς καὶ Νικόλαον τὸν ἐκ Βασιλείας (πρόλ. Schmidt, die Gottesfreunde im 14 Jahrh. in strassb. Beiträg. f. th. Wiss. V. Jena 1854. - Preger, in Zeit. f. hist. Theol. 1869, 1.—Denifle, in Jahrbuch. f. schwe iz. Gesch. I, Zürich. 1876. — Jundt, Les amis de Dieu au 14 siècle, Paris 1879 κτλ.).

are s

# § 179.

### OI AMBITIOI KAI OI BAMAIOI.

1. Οι Αλβίγιοι ἐκλήθησαν οὕτως ἐκ τῆς πόλεως Albi ἐν τῷ διαμερίσματι Albigeois της μεσημβρινής Γαλλίας, ύπο την όνομασίαν δέ ταύτην περιελαμβάνοντο διαφόρων είδῶν αίρετικοί, μεγάλην συγγένειαν έχοντες πρὸς τοὺς Καθαρούς (§ 177) ούτω π. χ. καὶ ούτοι έτρεφον ἄσπονδον μίσος πρός την ρωμαϊκήν Έκκλησίαν, άποκαλούντες αὐτὴν Βαβυλώνα τῆς ᾿Αποκαλύψεως, τὰ περί τοῦ Χριστου έξελάμβανον δοκητικώς, ἀπέρριπτον τὰ μυστήρια, τὴν ὕλην έθεώρουν ώς έδραν του κακου, ήρνουντο την άνάστασιν του σώματος, τούς ναούς έθεώρουν περιττούς καί ώς μόνον μέσον σωτηρίας είχον τὸ πνευματικόν βάπτισμα (Consolamentum). Οἱ ᾿Αλδίγιοι ἡσαν πολυπληθείς εν Γαλλία ύποστηριζόμενοι ύπο διαφόρων φεουδαρχών και δή του δουκός της Τολώσης  $\dot{P}$ αυμούνδου του  $\Sigma T'$ . Ὁ Ίννοκέντιος  $\Gamma'$ άποτυχών να έπιστρέψη αὐτούς, ἀπέστειλε το 1203 πρεσδείαν ἐπὶ χεφαλής έχουσαν  $\Pi$ έτρον τινά μετά πλήρους πληρεξουσιότητος χατά των αίρετικων· άλλ' ό τυχαίος φόνος του Πέτρου άποδοθείς είς τόν 'Ραϋμιτυνδον προύκαλεσεν αύστηρά κατά των 'Αλδιγίων μέτρα' ἐπὶ 20 δλα έτη άπο του 1209 στρατός σταυροφόρων μετ' άνηχούστου μανίας καὶ φανατισμού ἐπολέμει τούς δυστυγεῖς, ἄνευ διακρίσεως άθώων και ἐνόχων, 'Αλδιγίων και ἄλλων χριστιανῶν, ὡς τοῦτο ίδίως κατεφάνη εν τη άλώσει της πόλεως Beziers, ότε ο παπικός άπεσταλμένος ἐφώνει πρὸς τοὺς σταυροφόρους, φονεύετε ἀδιακρίτως, ὁ θεὸς διακρίτει τοὺς ἐαυτοῦ! Έκτὸς τούτων ἡ ῥωμαϊκή Έκκλησία έλαδε και άλλα κατ' αὐτῶν μέτρα, ὑποδαλοῦσα εἰς διαφόρους ποινὰς τούς φειδομένους των αίρετικών καί παρά παντός χριστιανού άπαιτούσα νὰ ὁρχίζηται μὲν κατὰ πᾶν δεύτερον ἔτος ὑπὲρ τῆς πίστεως καὶ του παπισμού, νὰ μεταλαμβάνη δὲ τῶν μυστηρίων τρὶς του ένιαυτου, έν έναντία περιπτώσει και ούτος έθεωρείτο υποπτος έπί τη αίρέσει. Έν τούτοις Γρηγόριος ὁ Θ΄ παρετήρησεν ἀκολούθως δτι τὰ μέσα ταϋτα δὲν ἐπετύγχανον τοῦ σχοποῦ αὐτῶν καὶ διὰ τοῦτο τὰ περί των 'Αλδιγίων ανέθηκεν είς την Ιεράν εξέτασιν (1232). 'Ως 'Αλδίγιοι κατεδιώκοντο ἐν Γερμανία καὶ οἱ Στετίγγοι, οἱτινες ὑπὸ πνεύματος ἐλευθερίας κινούμενοι ἡγέρθησαν κατὰ τῶν καταπιέσεων τῶν εὐγενῶν καὶ τοῦ κλήρου καὶ ἡρνήθησαν τὴν πληρωμὴν τῆς δεκάτης καὶ ἄλλων φόρων· καὶ κατὰ τούτων Γρηγόριος ὁ Θ΄ παρεσκεύασε δύο σταυροφορίας, κατὰ τὴν δευτέραν τῶν ὁποίων (1234) χιλιάδες ἀθώων χωρικῶν κατεδικάσθησαν ὡς αἰρετικοὶ ἐπὶ τῆς πυρᾶς (πρδλ. Sismonde de Sismondi, Les croisades contre les Albigeois, Paris 1828.—Fauriel, Les crois. c. les Alb. Paris 1838.—Barrau et Darragon, Histoire des crois. c. les Alb. Paris 1843.—Schumacher, die Stedinger, Bremen 1865).

2. Έπι πολύ ἐπιστεύετο ὅτι ἡ αϊρεσις τῶν Βαλδίων ( Waltenses) την άρχην αύτης καὶ τὸ ὄνομα όρειλει είς τὰς ἐν Πεδεμοντίφ χοιλάδας (Valles), ξυθα ἀπὸ τοῦ  $\Theta$  αἰῶνος η ἀπὸ τοῦ M. Κωνσταντίνου και τῶν ἀποστολικῶν ἔτι χρόνων ἐμορφώθη τάσις τις μεταρρυθμιστική φέρουσα τὸ ὄνομα Vallenses ή Valtenses, ή ίδέα δὲ αὕτη ἐστηρίζετο καὶ ἐπὶ τῆς ἀρχαίας φιλολογίας τῶν Βαλδίων, καθ' ἢν διάφορος παρίσταται ή διδασχαλία αὐτῶν τῆς μετὰ ταῦτα. Έν τούτοις ή νεωτέρα Ιστοριογραφία την διαφοράν ταύτην έξηγούσα έχ των δύο διαφόρων περιόδων της Ιστορίας αὐτῶν, τοὺς Βαλδίους τοῦ ΙΒ΄ αίωνος άνάγει εἰς Πέτρον τινὰ Βάλδον, ὅστις πλούσιος κάτοικος του Λουγδούνου ύπάρχων, μετέφρασεν είς την έγχώριον γλώσσαν την Κ. Διαθήκην και άνθολογίαν τινά έκ τῶν πατέρων της Έκκλησίας και έλλαμφθείς έκ της άναγνώσεως των βιδλίων τούτων έδωρήσατο τὸ 1170 τοῖς πτωχοῖς τὴν περιουσίαν αὐτοῦ καὶ συνέστησε σωματεϊόν τι (Societas Valdesiana) πρὸς διδασχαλίαν του λαου. Οι όπαδοι του Βάλδου στοιχούντες τη εύαγγελική ρήσει (Λουκ. 10) περιήρχοντο τὰς χώρας ἀνὰ δύο, ἄνευ ράβδου καὶ πήρας, ξύλινα σανδάλια φέροντες (sabates, sabots) καὶ ἐν γένει ἐν ἀποστολικῆ ἀκτημοσύνη καὶ ἀπλότητι τοὺς τοιούτους ώνόμαζον Pauperes de Lugduno (πτωχούς του Λουγδούνου), Leonistae (έχ της Λυών), καὶ Sabatati ένεκα των πεδίλων αὐτων. Κατ' άρχὰς οὐδαμως άντεστρατεύοντο πρός τὴν ρωμαϊκὴν Ἐκκλησίαν, ὅτε ὅμως ὁ μὲν πάπας 'Αλέξανδρος ὁ Γ' τὸ 1179 δὲν ἐπεκύρωσε τὸ σωματεῖον αὐτῶν, ἐπὶ

δὲ Λουχίου τοῦ Γ΄ (1184) ἡ ἐν Βερώνη σύνοδος ὑπέδαλεν αὐτοὺς τῷ άναθέματι, τότε και οι Βάλδιοι διέρρηξαν τούς πρός την ρωμαϊκήν Έχχλησίαν δεσμούς και παρρησία κατεφέροντο κατά πολλών αὐτης διδασχαλιών ούτω π. χ. ωνόμαζον τὴν Ῥώμην Βαδυλώνα, τὸν παπαν 'Αντίχριστον, τὴν προσκύνησιν τῶν ἀγίων είδωλολατρικήν, ὕδρίζον τὸν μοναχικὸν βίον καὶ ἀπέρριπτον τὴν περὶ ἰκανοποιήσεως καὶ άφέσεως διδασχαλίαν, το χαθαρτήριον, την λειτουργίαν και την μυστικήν έξομολόγησιν. Ὁ Βάλδος ένεργῶν κατ' ἀρχὰς ἐν Γαλλία, μετὰ τὸ ἀνάθεμα τῆς ἐν Βερώνη συνόδου μετέδη εἰς Ἰταλίαν καὶ ἐκείθεν είς Βοημίαν († 1197) πανταχού δέ προσείλκυσε πολυαρίθμους όπαδούς, ὡς ἐν τῆ μεσημβρινῆ Γαλλία, τῆ ἀνατολικῆ Ἱσπανία, τῆ βορείω Ίταλία, τη νοτίω Γερμανία, ταις Κάτω Χώραις και τη Άγγλία. Ὁ πάπας Ίννοχέντιος ὁ  $\Gamma$  χατανοήσας τὴν ὑπὸ τῶν προχατόγων αύτου γενομένην τοις Βαλδίοις άδικίαν, προσεπάθησε το 1210 να μετατρέψη αὐτοὺς εἰς μοναχικόν τι τάγμα ὑπὸ τὸ ὄνομα Pauperes catholici, άλλ' ην πλέον άργά, διότι έκεινοι δεν ήτο δυνατόν νά συγκατατεθώσιν είς ένωσιν μετά της Ύρωμης ούτως ήρξαντο κατ' αὐτῶν διάροροι διωγμοὶ μέχρις οὐ τὰ λείψανα αὐτῶν ἀπεσύρθησαν είς τὰ ἀπόχεντρα πεδία του Πεδεμοντίου, ἔνθα μέχρι τῆς σήμερον σώζονται τινες. Κατά τινας ή κοινότης των Βαλδίων διηρείτο είς τούς perfecti και credentes, είχον όμως προισταμένους ονομαζομένους Barben = θετοι· παρά πάντων δὲ καὶ αὐτῶν τῶν ἐχθρῶν αὐτῶν έγχωμιάζεται ή χαθαρότης των ήθων αὐτων καὶ ή μεγάλη γνώσις τῶν ἀγίων Γραφῶν (πρόλ. Perrin, Hist. des Vaudois et des Albigeois, Genéve 1618.—Muston, Hist. d. Vaud. Paris 1851. -Monastier, Hist. de l'église Vaud. Laus. 1847.-Hudry-Ménos, ev Revue des deux mondes 1867.68.69.—Dieckhoff, die Waldenser im MA. Gttg. 1851.—Zezschwitz, die Katechismen der Waldenser und böhmischen Brüder, Erlg. 1863 κτλ.).

3. Μὴ ταυτιζόμενοι πρὸς τοὺς Βαλδίους, ἀλλὰ τὸ μὲν ἐπηρεασθέντες ὑπὲρ τῶν 'Αρνολδιστῶν (§ 178, 2), τὸ δὲ σχετιζόμενοι μόνον πρὸς τοὺς ἐν Γαλλία Βαλδίους είναι οἱ λεγόμενοι πτωχοὶ ἰτασον

λοὶ ἡ πτωχοὶ τῷ πνεύματι (pauperes spiritu) ἡ ταπεινοὶ (humiliati), ἐν Λομβαρδία κυρίως ἔχοντες τὴν ἔδραν αὐτῶν· οἱ πτωχοὶ οὐτοι ἰταλοὶ εἰχον μὲν κοινάς τινας διδασκαλίας πρὸς τοὺς Βαλδίους, διέφερον ὅμως αὐτῶν κατὰ τοῦτο, ὅτι τὴν ἐνέργειαν τῶν μυστηρίων διἴσχυρίζοντο ἐξαρτωμένην ἐκ τῆς ἀξίας τῶν τελούντων αὐτὰ καὶ ὅτι συνίστων σωματεῖα ἐργατῶν (congregationes laborantium)· ἐντεθθεν ἔνεκα τῆς πρώτης αὐτῶν διδασκαλίας ἀποτροπιαζόμενοι τοὺς ἱερεῖς τῆς ρωμαϊκῆς Ἐκκλησίας εἰχον ἰδίους λεγομένους Μinistri, ἐπὶ κεφαλῆς τῶν ὁποίων ἵστατο ὁ Præpositus. Οἱ πτωχοὶ ἰταλοὶ ἐπεξετάθησαν ἰδίως ἐν Γερμανία καὶ μεθ' ὅλους δὲ τοὺς διωγμοὺς τῆς ἱερᾶς ἐξετάσεως διετηρήθησαν ἐν Αὐστρία, Βοημία καὶ Μοραδία μέχρι τοῦ ΙΕ΄ αἰῶνος, ἔνθα τὰ λείψανα αὐτῶν ἡνώθησαν μετὰ τῶν βοημιῶν ἀδελφῶν (πρόλ. Preger, Beiträge z. Gesch. d. Waldenser im MA. München 1875).

# § 180.

### Η ΠΡΟΣ ΜΕΤΑΡΡΥΘΜΙΣΙΝ ΤΗΣ ΡΩΜ. ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΤΑΣΙΣ.

 $\Pi$ άσαν ἐν γένει τὴν περίοδον ταύτην χαρακτηρίζει τάσις τις πρὸς μεταρρύθμισιν της δωμαικής Έκκλησίας κατά τε την κεφαλην καὶ τὰ μέλη αὐτής, δυστυχῶς ὅμως ἡ τάσις αὕτη κατέληξεν εἰς τὸ μηδέν, διότι ή σχοπουμένη μεταρρύθμισις δέν έτεινεν είς αὐτὴν τὴν ούσίαν και τὸ πνεϋμα τῆς Ἐκκλησίας, ἀλλ' εἰς τὸ ἐξωτερικὸν φαινόμενον και το γράμμα. ή μεταρρυθμιστική αυτη τάσις δεν εζήτει νά ἀποσπάση τὴν ρίζαν τοῦ κακοῦ τῆς ρωμαϊκῆς Ἐκκλησίας, ἀλλὰ τὰς παραφυάδας αὐτης, οὕτω π. χ. τὴν αὐθαιρεσίαν της ἰεραρχίας, τὰς καταπιέσεις των παπών, τὴν ἀνηθικότητα τοῦ κλήρου καὶ τὰ τοιαύτα, προχειμένου δὲ περὶ τῆς διδασχαλίας οὐδεὶς ἐγίνετο λόγος, μάλιστα οἱ ὁπαδοὶ τοῦ μεταρρυθμιστιχοῦ τούτου πνεύματος ἐνόμιζον, ότι ή διδασκαλία της Έκκλησίας πρέπει νὰ μείνη ώς έχει, άναπτυσσομένη κατά τὰς τεθείσας βάσεις έκτὸς τούτων οἱ τοιοῦτοι ἐνεπνέοντο και ύπο της ίδεας ότι δεν πρέπει να χωρήσωσιν είς μεταρρύθμισίν τινα της Έχχλησίας, στερουμένης πάπα. Έν τη ούτω νοουμένη μεταρρυθμίσει διεχρίθη πρό πάντων τὸ πανεπιστήμιον τῶν Παρισίων

καὶ διάφοροι αὐτοῦ καθηγηταί, ὡς Πέτρος ὁ d'Ailly (de Alliaco) καθηγητής και καγκελλάριος του πανεπιστημίου, από του 1397 επίσχοπος Καμαράχου (Cambray) καὶ ἀπὸ τοῦ 1411 καρδινάλιος († 1425), Ίωάννης ὁ Γέρσων ἐπίσης καθηγητής καὶ καγκελλάριος του πανέπιστημίου των Παρισίων († 1429), Νικόλαος ὁ Κλεμάγγ, πρύτανις του αυτου πανεπιστημίου († 1440) και Λουδοδικος ό d'Aleman καρδινάλιος και άρχιεπίσκοπος 'Αρελάτης († 1450)· τοῦ αὐτοῦ πνεύματος ήσαν καὶ ὁ Εφρικος von Langenstein († 1397), 'Ιάκωβος ὁ Ἰούτερβοκ († 1465) καὶ πρὸ πάντων Νικόλαος ὁ Κουζάνος, Φηλιξ ο Μαλλέολος και Αίνειας Σύλδιος ο Πικκολομίνης (πρόλ. Tschackert, Peter von d'Ailly Gotha 1877.—Schmidt, Essai sur J.Gerson, Paris 1839.—Schwab, J. Gerson, Wrzb. 1858.—Müntz, Nic. de Clém. Strassb. 1846.—Kellner, Jak. von Jüterbogk in tüb. Quartschr. 1866, 3.—Reber, Fel. Hemmerlin, Zür. 1846 κτλ.). Έκτὸς ὅμως τοῦ μεταρρυθμιστικοῦ τούτου πνεύματος, εν 'Αγγλία, Βοημία, Κάτω Χώραις και Ίταλία άνεφάνησαν έτεραι μεταρρυθμιστικαί τάσεις άντιπροσωπευόμεναι ύπὸ του Βίκλεφ, Χούς, Βέσσελ και Σαβοναράλα και διαφέρουσαι των άλλων οὐ μόνον καθ' δσον ἔτεινον είς τὴν ἀπὸ τῆς ῥίζης ἀποκοπὴν του χαχού, άλλὰ χαι διότι ήσαν διαδεδομέναι χαι παρά τῷ λαῷ χαί προέβαινον και είς τὴν της διδασκαλίας μεταρρύθμισιν, καίτοι εν τη δρμή αὐτῶν περιέπεσαν είς διαφόρους πλάνας. Οἱ ἀντιπρόσωποι τῶν μεταρρυθμιστικών τούτων τάσεων όνομάζονται συνήθως πρόδρομοι της μεταρρυθμίσεως του ΙΣΤ΄ αίωτος οὐ μόνον διὰ τὴν συγγένειαν των άργων, έξ ων ώρμήθησαν, άλλα και διότι προωδοποίησαν και παρεσκεύασαν τὸ μέγα σχίσμα τῆς δυτικῆς Ἐκκλησίας. 'Αλλά καὶ αί μεταρρυθμιστικαί αύται κινήσεις δέν έστέφθησαν ύπὸ έπιτυχίας, όπερ έχτος άλλων ἀποδοτέον καὶ εἰς τὸ ἀκατάλληλον τῶν περιστάσεων (πρόλ. περί αὐτῶν χαθόλου Neander K-G τόμ. 9, σελ. 169. -Gieseler B', 3, σελ. 321.-4, σελ. 390.-Hagenbach B', σελ. 508-523-561.—Ritter B', σελ. 93 κτλ.).

# § 181.

### ΠΡΟΔΡΟΜΟΙ ΤΗΣ ΜΕΤΑΡΡΥΘΜΙΣΕΩΣ.

1. Ήδη κατά τὸν  $\Pi'$  καὶ  $\Pi'$  αἰῶνα ἀνεφάνησαν ἐν Αγγλί $\varphi$ κατά της διαφθοράς της ρωμαϊκής Έκκλησίας διάφοροι ἄνδρες, ώς 'Ιωάννης ο έκ Σορβιοδού ου (Salisbury), Ροβέρτος ο Γρόστχιτ,  $\dot{P}$ ογήρος  $\dot{o}$  Bάκων καὶ ἄλλοι, δτε μετὰ τὰ μέσα τοῦ  $\mathrm{I}\Delta'$  τοῖς ἴχνεσιν αὐτῶν ἡχολούθησεν ἀνήρ, ὅστις διὰ τῆς ὀξυδερχείας αὐτοῦ χαὶ πολυμαθείας ξικελλε νὰ παραγάγη διαρχή χίνησιν ὁ ἀνήρ οὐτος είναι ό Ίωάννης Βύκλεφ η Βίκλεφ, όστις γεννηθείς τὸ 1324, ἐγένετο μέλος του εν Όξωνίω σωματείου των καθηγητών (Fellow) και τὸ 1366 συνετάχθη τῷ βασιλεῖ τῆς ᾿Αγγλίας Ἐδουάρδ $\varphi$  Γ΄ ἀρνουμένφ νὰ καταβάλη τῷ πάπα φόρον οὕτως ἀποκτήσας τὴν εὔνοιαν τῆς αὐλής ἀνηγορεύθη τὸ 1372 διδάκτωρ καὶ καθηγητής της θεολογίας έν 'Οξωνίφ καὶ κατά τὸ 1374 καταμαθών ἐκ τοῦ σύνεγγυς τὰς καταχρήσεις και βαδιουργίας της ρωμαϊκής αυλής έχαρακτήρισεν έν τε ταϊς παραδόσεσιν αὐτοῦ καὶ τοῖς λόγοις τὸν πάπαν ὡς ἀντίγριστον. Τότε Γρηγόριος ὁ Θ΄ ἐκδίδωσι τρεῖς βούλλας κατὰ τοῦ Βίκλεφ, καταδικάζει 19 θέσεις έκ των συγγραμμάτων αὐτοῦ καὶ ἀπαιτεῖ τὴν φυλάχισιν αὐτοῦ καὶ τὴν δίχην (1377) · ἀλλ' ἡ αὐλὴ ἔσωσεν αὐτόν, καθώς καὶ ἀπὸ τῆς κατ' αὐτοῦ τὸ 1378 ἐν Λονδίνω συγκροτηθείσης συνόδου. Έν τούτοις ὁ Βίκλεφ λαβών ἀφορμήν ἐκ τοῦ τότε ἐπικρατούντος παπικού σχίσματος ἐκδίδωσιν ἰδιαίτερον περὶ τούτου σύγγραμμα, όμιλει έλευθερώτερον κατά τῶν καταγρήσεων τῆς Έχκλησίας και παρέγει τη ένεργεία αυτού γαρακτήρα μεταρρυθμιστιχόν· συνίστησι δηλ. πρὸς διδασχαλίαν του λαου ίδιαίτερον σωματείον καὶ μεταφράζει εἰς τὸ ἀγγλικὸν τὴν ἀγίαν Γραφήν, μὴ ἀρκούμενος δ' είς ταῦτα ἀρνεῖται καὶ τὴν περὶ πραγματικής παρουσίας τοῦ σώματος και αϊματος του Κυρίου έν τη εύχαριστία διδασκαλίαν της Έχχλητίας έντευθεν όμως ου μόνον οι έχθροι άλλά και πολλοί των φίλων αύτου έξερεθίζονται, διά τουτο έκδιώκεται του πανεπιστημίου καὶ ἔν τινι ἐν Λονδίνω συνόδω τοῦ 1382 αὐτός τε καὶ 24 θέσεις αύτου καταδικάζονται· ὁ Βίκλεφ τότε μηδαμού εύρίσκων ύποστήρι-

ξιν καταφεύγει είς Λυττερδόρτον καὶ ἐκεῖ ἀποθνήσκει τὸ 1384, πλέον δὲ ἢ μετὰ 40 ἔτη τὰ ὀστᾶ αὐτοῦ ἐξορύττονται καὶ καίονται. 'Αλλ' ή χίνησις, τὴν ὁποίαν διήγειρεν ὁ Βίχλεφ ἡν τοσοϋτον ἰσχυρά, ώστε καὶ μετὰ τὸν θάνατον αὐτοῦ διετηρήθη παρὰ τοῖς μαθηταῖς αὐτοῦ τοίς Βικλεφίταις, οίτινες καίτοι τρομερώς επολεμήθησαν ύπο τής ρωμαϊκής Έκκλησίας, καίτοι διάροροι κατ' αὐτῶν ἀποράσεις ἐξεδόθησαν ύπό τε τῶν ἐν Λονδίνω συνόδων τοῦ 1396 καὶ 1408 καὶ τῆς βουλής του 1400, καίτοι και αὐτή ή ἐν Κωνσταντία σύνοδος κατεδίχασεν ώς αίρετικάς 45 θέσεις έχ τῶν συγγραμμάτων του Βίκλεφ, διετηρήθησαν όμως μέχρι της μεταρρυθμίσεως. Ἡ διδασχαλία του Βίκλερ περιεγομένη χυρίως έν τῷ τριλόγω αὐτοῦ είναι ἡ έξτς: ὡς άρχὴν της θεολογίας και πάσης μεταρρυθμίσεως έθεώρει μόνον τὴν άγιαν Γραφήν και διά τουτο άπεσαλλε πάσαν παράδοσιν, ώς γνώμην άνθρωπίνην έντεῦθεν ἀπέρριπτε τὴν προσκύνησιν τῶν εἰκόνων, τῶν λειψάνων καὶ τῶν άγίων, τὴν χρῆσιν τῆς λατινικῆς γλώσσης, τὸ έχχλησιαστιχόν ἄσμα, τὴν πληθύν τῶν ἐορτῶν, τὰς ἰδιωτιχὰς λειτουργίας, τὸ εὐγέλαιον καὶ ἐν γένει τὰς τελετάς, τὴν περὶ ἀφέσεων διδασχαλίαν, τὸν ἀφορισμὸν καὶ τὴν ἀπαγόρευσιν διεχήρυττεν ὡς βλάσφημα, την μυστικήν έξομολόγησιν ώς έξαναγκασμόν της συνειδήσεως και την έξουσίαν του δεσμείν και λύειν ώς σχετικήν άπορρίπτων δὲ τὴν πραγματικὴν παρουσίαν τοῦ Κυρίου ἐν τῆ θεία εὐγαριστία παρεδέχετο μετάδοσιν θείας τινός δυνάμεως, έξαρτωμένην ου μόνον ἀπὸ τῆς πίστεως τοῦ χοινωνοῦντος, ἀλλὰ χαὶ ἀπὸ τῆς ἀξίας του ιερέως περαιτέρω ο Βίκλεφ απέρριπτε το καθαρτήριον, τον παπισμόν έθεώρει ώς άντιχριστιανικόν, τὸν πάπαν ἔλεγε λαβόντα τὴν έξουσίαν αύτοῦ ἀπὸ τῆς πολιτείας, τῆ ἱερωσύνη ἡρνεῖτο τὸν ἀνεξάλειπτον αὐτής χαρακτήρα, εἰς πάντα πιστὸν ἀπέδιδε χαρακτήρα ἰερατικόν και τον μοναγικόν βίον έθεώρει ώς άφύσικον (πρόλ. Jäger, Joh. Wykleff und s. Bedeutung f. d. Reformation, Halle 1854.—Lechler, J. Wykl. und die Vorgeschichte d. Reformation Lpz. 1872.—Lewald, in Zeitsch. f. hist. Theol. 1846. 47, καὶ Budensieg, Studien zu Wykleff αὐτόθι 1874 καὶ 75).

2. "Ηδη ένεκα της έλληνικης αὐτης καταγωγης (δ 103, 2) ή

βοημική Έκκλησία διετήρησεν ιδιαίτερά τινα ἐκκλησιαστικά ἔθιμα, μετά πολλής δὲ τής δυσκολίας καὶ ἀντιστάσεως ὑπήχθη ἐπὶ τέλους είς τὸ ρωμαϊκόν πολίτευμα καὶ τὴν λειτουργίαν άλλά καὶ ἡ ἐν Βοημία διαμονή του Βάλδου και των οπαδών αυτου (§ 179, 2) ου μικρόν συνετέλεσεν είς τήν αὐτόθι καλλιέργειαν του μεταρρυθμιστικού σπόρου έναντίον τζε ρωμαϊνζε Έκκλησίας. και είναι μέν άληθες ότι διὰ τῆς κατὰ τὸ 1348 Ιδρύσεως τοῦ πανεπιστημίου τῆς Πράγας ἡ ρωμαϊκή [εραρχία εύρεν αὐτόθι τὸν ἰσχυρὸν αὐτῆς πρόμαχον καὶ τὸ ἐχχλησιαστιχὸν αὐτῆς σύστημα τοὺς ζηλωτοτέρους αὐτοῦ ὀπαδούς, έν τούτοις και πρό του Χούς δέν έλειψαν ένταυθα στοιχεία μεταρρυθμιστικά, αντιπροσωπευόμενα ύπο Κογράδου του Βαλτχάουζεν († 1369), Ίωάννου Μίλιτς († 1374) και Ματθία Γίαιωφ († 1394), οίτινες διά της διδασχαλίας του λαού καὶ του πολέμου κατά της διαφθοράς της ρωμαϊκής Έκκλησίας ού μικρόν παρεσκεύασαν τό ἔργον τοῦ Χοὺς (πρόλ. Palacky, Die Vorläufer des Hussitenthums in Böhmen, Prag 1869.—Zitte, Lebensbeschreibung der 3 Vorläufer d. J. Huss Prag, 1876 ατλ.). 'Αλλ' ὁ χυρίως μεταρρυθμιστής των Βοημων είναι δ Ιωάντης Χούς ούτος γεννηθείς το 1369 έν τη κάτω Βοημία (έν Husinecz) ἐσπούδασεν ἐν τῷ πανεπιστημίφ της Πράγας και διορισθείς ένταυθα καθηγητής της φιλοσοφίας από του 1398, ανέλαδε το 1402 και το αξίωμα του ιεροκήρυκος εν τή έχχλησία της Βηθλεέμ. ἐν τῷ ἔργῳ αὐτοῦ τούτῳ χατανοήσας τὰς άνάγκας του λαού και τὴν διαφθοράν του κλήρου κατεδίκαζε τὸ κακὸν μετὰ συνέσεως καὶ θάρρους δπου αὐτὸ συνήντα, ἔγων μάλιστα ύπὲρ ἐαυτοῦ καὶ τὸν ἀρχιεπίσκοπον τῆς πόλεως  $\Sigma 6 \dot{\gamma} \gamma \kappa o$ . Ὁ Χοὺς μέχρι του 1402 δὲν ἐγίνωσκε τὰ συγγράμματα του Βίκλεφ, ὅτε ὅμως κατά τὸ ἔτος ἐκεῖνο ἐπανέκαμψεν ἐξ 'Οξωνίου ὁ ἐνθουσιώδης τοῦ Βίκλεφ όπαδὸς και φίλος του Χούς Γερώνυμος τότε και έκετνος διετέθη εύνους αύτῷ, Ενεκα τούτου όμως ήδη τὸ 1404 κατηγορήθη ὁ Χού: ὡς Βικλερίτης, καὶ εἰς τοῦτο ἔδωκαν ἀφορμὴν δύο ἄγγλοι θεολόγοι, βικλερίται, οἴτινες μή δυνάμενοι νὰ διδάσκωσι τὰς διδασκαλίας του Βίκλερ έξέθηκαν είς το δημόσιον δύο είκόνας, την μέν παριστάνουσαν την είς την Ἱερουσαλημ εἴσοδον τοῦ Χριστοῦ μετὰ τῶν

μαθητών αύτου άνυποδήτων, την δὲ τὸν πάπαν εἰσερχόμενον ἐν μεγαλοτρεπεία μετά των χαρδιναλίων αυτου είς την 'Ρώμην' ή άντίθεσις αύτη διήγειρε την προσοχήν πολλών, ό δὲ Χούς ἔχων μεθ' έαυτου και τὰ βοημικά μέλη του πανεπιστημίου της Πράγας, καίτοι κατεδίκασε την πράξιν των άγγλων θεολόγων δέν ηδύνατο όμως καί νὰ ἀρνηθή τὴν ἀλήθειαν τῆς παριστανομένης ἀντιθέσεως ἀλλὰ τὰ λοιπά μέλη του πανεπιστημίου οι Σάξονες, οι Βαυαροί και οι Πολωνοί ἔχοντες τρεῖς ψήφους κατέδαλον τοὺς Βοημούς, μίαν μόνον ψήφον Εχοντας και το 1408 εξέδωκαν απόρασιν καταδικάζουσαν 45 θέσεις του Βίκλεφ. Έν τούτοις ὁ Χοὺς διὰ του ἡγεμόνος Βέντσελ κατώρθωσε τὸ 1409, ὅπως οἱ Βοημοὶ ἔγωσι τρεῖς ψήφους, μίαν δὲ τὰ τρία έτερα έθνη· έντευθεν όμως έξερεθισθέντες οι ξένοι, συμποσούμενοι είς 2 η κατ' άλλους 20-30 χιλιάδας μαθητών καὶ διδασκάλων έγκατέλιπον τὴν Πράγαν καὶ ἴδρυσαν τὸ πανεπιστήμιον της Λειψίας ούτως ένισχύθη μέν ή μερίς του Χούς, όστις μαλιστα διωρίσθη και πρύτανις του πανεπιστημίου, άλλά και οι έναντίοι δεν ελειψαν να καταστήσωσιν αυτόν υποπτον επί βικλεφιτική αίρέσει, μάλιστα ήδη καὶ ὁ άργιεπίσκοπος της Πράγας ἐνεκάλεσεν έπὶ τούτω τὸν Χοὺς εἰς τὴν Ῥώμην, ὁ δὲ πάπας Αλέξανδρος ὁ Ε΄ διέταξε την είς το πυρ παράδοσιν τῶν συγγραμμάτων του Βίκλεφ. Ο Σδύγκο έκτελέσας τὰς διαταγὰς τοῦ πάπα, ἀπαγορεύει ἄμα τὸ 1410 τὸ ἐν ίδιωτιχοῖς ναοῖς χήρυγμα καὶ κατὰ τὸ ἐπόμενον ἔτος ἀφορίζει τὸν Χούς έν τούτοις ὁ βοημὸς μεταρρυθμιστής έχων ὑπὲρ έαυτου τὸν λαὸν καὶ τὸν βασιλέα έξακολουθεί τὸ κήρυγμα αὐτου καὶ έχκαλει τὸ ζήτημα αύτου a papa male imformato ad papam melius imformandum. τὰ πράγματα τότε ἐτραγύνθησαν, διὰ τῆς έπεμβάσεως όμως του βασιλέως και του πανεπιστημίου ἐπήλθεν είρήνη, ήτις δεν διήρχεσεν έπι πολύ· ὁ πάπας δηλ. 'Ιωάντης ὁ ΚΓ' κηρύξας σταυροφορίαν κατά του Λαδισλαύου του βασιλέως της Νεαπόλεως έξέδωχεν άμα και άφέσεις, αίτινες και έν Βοημία έπωλούντο μετά πολλής της άναιδείας. έναντίον της πράξεως ταύτης έξανέστη τότε ὁ Χοὺς μετὰ πολλῶν ἐχ τῶν ὁπαδῶν αὐτοῦ, ὁ δὲ πάπας ἐξοργισθείς έχτοξεύει τὸ 1413 χατὰ μὲν τοῦ Χοὺς τὸ ἀνάθεμα, χατὰ

παντός δὲ τόπου, ὅπου ἤθελε μεταθή πρὸς κατοικίαν τὴν ἀπαγόρευσιν. Ὁ Χοὺς ἐχχαλέσας νῦν τὸ ζήτημα εἰς τὸν μόνον δίχαιον χριτήν, τὸν Χριστόν, ἐκδίδωσι τὸ περὶ Ἐκκλησίας σύγγραμμα αὐτοῦ και καταλιπών τὴν Πράγαν ἔργεται είς τὸν τόπον τῆς γεννήσεως αύτου και έξακολουθει έκει διδάσκων τον λαόν και συγγράφων. Έν τῷ μεταξύ συνεχροτήθη ἡ ἐν Κωνσταντία οἰχουμενική σύνοδος (1413), ήτις ξμελλε να αποφασίση και περί των έν Βοημία συμβαινόντων είς ταύτην προσκληθείς και δ Χούς ύπο του αυτοκράτορος Σιγισμούνδου παρουσιάσθη τὸ 1414, ἀλλὰ μετὰ τὴν πρώτην ἀχρόασιν συλληφθείς έρριφθη δέσμιος είς τὰς φυλαχάς. ἐπὶ ἐπτὰ σχεδὸν μήνας κατετήκετο ένταθθα δ Χούς, μέχρις οὐ τὸ 1415 ἐπετράπη αὐτῷ ἡ πρώτη δημοσία ἀχρόασις, ἡ τινι ἡχολούθησαν δύο ἐτεραι, άλλα καθ' άπάσας περί ούδενος άλλου προύκειτο είμη περί άνακλήσεως των ίδεων αύτου. έπι τέλους αποφασισθέντος του θανάτου αύτου τη 6 ιουλίου 1415, ώδηγήθη ο Χούς είς τον καθεδρικόν ναόν, ένθα έχφωνηθέντος λόγου τινός έπὶ τοῦ χωρίου πρὸς Ῥωμ. 6, 6, καὶ άναγνωσθείσης της καταδίκης αὐτου, ένεδύθη τὴν ἰερατικὴν στολήν και έξεδύθη αὐτήν ἐν μέσ ω ἀρῶν και τέλος τεθέντος ἐπί κεφαλής αὐτοῦ μακροῦ ἐκ χάρτου πίλου φέροντος ἐζωγρασημένους δαίμονας καὶ φλόγας καὶ τὴν ἐπιγραφὴν αἰρεσιάρχης παρεδόθη εἰς τὴν πολιτικήν έξουσίαν και ώδηγήθη είς τινα έν τῷ 'Ρήνῳ νήσον' ένταῦθα παρασχευάσαντες πυράν άνεβίβασαν έπ' αὐτὴν τὸν Χοὺς δεδεμένον τὰς χεϊρας καὶ τὴν κεφαλὴν ἐπὶ πασσάλου καὶ τὸν τράχηλον περιδεδλημένον άλύσεσι καὶ μὴ δυνηθέντες διὰ τελευταίαν φοράν νὰ χινήσωσιν είς παλινώδιαν παρέδωχαν είς τὸν θάνατον ὁ Χοὺς ἔχειτο ήδη έπι της πυράς, αι φλόγες περιεχύχλουν αὐτὸν και ὁ καπνὸς κατέπνιγε τὴν φωνὴν αὐτοῦ καὶ ἐκεῖνος ὕμνει καὶ ἐδοξολόγει τὸν Θεόν· χατά τὰς τελευταίας αὐτοῦ στιγμάς λέγεται εἰπών τοὺς εἰς τὸν Λούθηρον άναφερομένους λόγους, σήμεςον όπτατε χήνα (Χούς χήν σλαδιστί), άλλ' έκ της τέφρας μου άναστήσεται κύκνος, ör δεν θὰ δυνηθήτε νὰ ὁπτήσητε. Ὁ θάνατος του Χούς ὑπὸ τῆς ἐν Κωνσταντία μεταρρυθμιστικής συνόδου απορασισθείς δέν φαίνεται τοσουτον παράδοξος, λαμβανομένων ὑπ' ὄψιν τῶν ἑξῆς. α') ὅτι ἡ μεταρρύθμισις άμφοτέρων ήν διαφόρου πνεύματος. δ') ότι ή σύνοδος ώς όπαδός του συστήματος των πραγματικών δεν ήδύνατο να άνεγθή τὸν Χούς ως ονοματικόν, έκ της άντιθέσεως μάλιστα ταύτης προσήψεν αὐτῷ καὶ τὴν κατηγορίαν, ὅτι οὐτος παρεδέχετο καὶ τέταρτον πρόσωπον εν τη άγια Τριάδι και ώς τοιούτο εθεωρει έαυτόν γ') ούκ όλίγον είς τὸν κατὰ τοῦ Χοὺς ἐξερεθισμὸν συνετέλεσε καὶ ἡ ἐκ Πράγας άναχώρησις των μή βοημιχών μελών του πανεπιστημίου. άλλά και ή διδασκαλία αύτου δέν ήτο δυνατόν νά φανή κατά πάντα εὐάρεστος τή συνόδω, ο Χούς όρμωμενος έχ της περί προορισμού διδασκαλίας του Αύγουστίνου, ώς άληθη Έκκλησίαν έθεώρει μόνον τούς άρχηθεν προωρισμένους, χεφαλήν δὲ της Έχχλησίας οὐτε τὸν Πέτρον, ούτε τὸν πάπαν ἀνεγνώριζεν, ἀλλὰ τὸν Χριστόν ὁ πάπας ἔλεγεν οὐδαμῶς διέφερε κατ' ἀργὰς τῶν λοιπῶν ἐπισκόπων, πρῶτον δὲ διὰ της δωρεάς του Μεγάλου Κωνσταντίνου ηύξησεν ή δύναμις αυτου, έπομένως καθώς εν άρχη ούτω και μέχρι τέλους δύναται να ύφίσταται ή Έχχλησία άνευ πάπα τούτω δὲ τότε μόνον όφείλει ό Χριστιανὸς ύπαχοήν, όταν αι έντολαι αύτου συμφωνῶσι πρὸς τὰς τοῦ Εὐαγγελίου· περαιτέρω ὡς κανόνα πίστεως ἐθεώρει μόνον τὴν άγιαν Γραφήν, επομένως εθεώρει δυναμένους να πλανηθώσι τοὺς Πατέρας της Έκκλησίας, τὰς συνόδους καὶ τὸν πάπαν κατὰ τὰ λοιπὰ ό Χούς δεν διεφώνει πρός την διδασκαλίαν της ρωμαϊκής Έκκλησίας ούτω π. χ. παρεδέχετο τὴν μετουσίωσιν ἐν τῆ θεία εὐχαριστία, την δικαίωσιν έξήρτα έκ της πίστεως και των έργων, καίτοι δε τοσούτον αύστηρώς επολέμει την διαφθοράν του κλήρου, δεν εθεώρει διμως ανίερον την ύπο αναξίων ιερέων τέλεσιν των μυστηρίων.—Την αὐτὴν τῷ Χοὺς τύχην ἔσχε καὶ ὁ φίλος αὐτοῦ Ἰερώνυμος ὁ ἐκ Πράγας, ὅστις διαρχούσης τῆς δίχης τοῦ φίλου αὐτοῦ ἐλθών αὐτόκλητος είς Κωνσταντίαν πρός ύπεράσπισιν αύτου έφυγεν έχειθεν χρύφα, άλλὰ συλληρθείς καθ' όδὸν ώδηγήθη άλύσεσι δεδεμένος είς Κωνσταντίαν καὶ ἐφυλακίσθη· μετὰ πολλὰς βασάνους καὶ καταπιέσεις ὁ Ίερώνυμος τη 23 Σεπτεμβρίου 1415 κατεδίκασε την διδασκαλίαν του Χούς και Βίκλεφ, άλλ' άκολούθως μετανοήσας εζήτησε δημοσίαν άχροασιν και κατά τον Μάϊον τοῦ 1416 ἐν μέσω πολλοῦ ἀχροατηρίου

έν λόγω σατυρικώ άμα καὶ ἐμβριθεῖ ὡμολόγησεν ὅτι ἐκ τοῦ πρὸς τὸν θάνατον ρόδου ἀνεκάλεσε τὰς ἰδέας αὐτοῦ καὶ ὅτι νῦν ἐπιμένει εἰς αὐτάς· οὕτω πλήρης χαρᾶς, θεὶς αὐτὸς ἐπὶ κεραλῆς τὸν αἰρετικὸν πίλον καὶ ἄδων ψαλμοὺς ὡδηγήθη εἰς τὸν τόπον τῆς καταδίκης καὶ ἀπέθανεν ἐπὶ τῆς πυρᾶς (πρῶλ. Breest, das Wunderblut in Wilsn. Märk. Forschgg. τόμ. 16, Brl. 1881.—Tomek, Geschichte d. prag. Universität, Prag 1864.—Zürn, J. Hus auf d.Concil. z. Kostn. Lpz. 1836.—Berger, J. Hus und Kaiser Sigismund, Ausb. 1872.—Heller, Hierony. v. Prag. Lüb. 1835.—Helfert, Hus u. Hierony, Prag. 1853.—Köhler, J. Hus und s. Zeit Lpz. 1846. — Schindler, J. Huss, Prag 1872. — Friedrich, die Lehre d. J. H. Regsb. 1862. — Loserth, Hus u. Wiclif. Prag 1884).

3. Έν τούτοις και μεθ' όλον τὸν οἰκτρὸν θάνατον τοῦ Χούς, τὸ έργον όμως αὐτοῦ δὲν συναπέθανεν αὐτῷ, ἀλλὰ διετηρήθη ἐνισχυόμενον και κρατυνόμενον, καιτοι προσλαβόν ακολούθως και έτερα στοιχεία διελύθη και εξησθένησεν. "Ετι τελούντος του Χούς εν τή φυλακή ἐπὶ κεφαλής τῶν ὁπαδῶν αὐτοῦ Χουσιτῶν ἐτέθη Ἰάκωβός τις, όστις είσαγαγών έν τη θεία εύγαριστία το ποτήριον έγένετο άφορμή διαιρέσεων. Συνεπεία δηλ. τούτου σφοδρός έγεννήθη άγων μεταξύ τῶν ἐν Πράγα καὶ Κωνσταντία θεολόγων, ἡ δὲ σύνοδος ἀπεφάνθη ότι αίρετικός έστιν όστις έναντίον της διδασκαλίας της Έκκλησίας είσάγει τὴν χρήσιν τοῦ ποτηρίου· οί Χουσίται ἐξερεθισθέντες ἐντεῦθεν καὶ ἔτι μαλλον ἐκ τοῦ θανάτου τοῦ Χοὺς ἡρνήθησαν τὴν ἀναγνώρισιν του βασιλέως Σιγισμούνδου άδελφου του Βέντσελ († 1419), ούτω δὲ ἐξερράγη δεκαεξαετής ἐμφύλιος πόλεμος, κατὰ τὸν ὁποῖον οί Χουσίται έχοντες έπὶ κεφαλής μονόφθαλμόν τινα Τσίσκαν άπεδίωξαν πάντας τοὺς χατ' αὐτῶν ἀποσταλέντας στρατούς· ἀλλ' ἐν τῆ χρισίμω ταύτη στιγμή οι Χουσίται διηρέθησαν είς τούς Καλιξτιroùc η Οὐτρακβιτας (calix-sub utraque), οἵτινες παρέσχον έαυτούς προθύμους νὰ συνενωθῶσι μετὰ τῆς Ῥώμης, ἐὰν αὕτη ἀπεδέχετο τὰ τέσσαρα αὐτῶν ἄρθρα, δηλ. τὴν εὐχαριστίαν ὑπ' ἀμφότερα τὰ είδη, τὸ χήρυγμα ἐν τῆ ἐγχωρίω γλώσση, αὐστηρὰν εὐταξίαν του κλήρου και ἀφαίρεσιν ἀπ' αύτου των ἐκκλησιαστικών ἀγαθών και τούς θαβωρίτας (άπο της πόλεως θαβώρ), οίτινες μηδεμίαν διαλλαγήν μετά της Έχχλησίας στέργοντες πολλώ μαλλον διεχήρυττον ότι ἀπορρίπτουσιν έχ της διδασχαλίας χαὶ της λατρείας όσα δὲν ἀποδειχνύονται ἐχ τῆς ἀγ. Γραφῆς· μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Τσίσκα ἐπηλθεν ἐτέρα διαίρεσις, διότι τινὲς μὴ ἀναγνωρίζοντες ὡς διάδογον αύτου Προκόπιον τὸν Μέγαν ἀπεσχίσθησαν τῶν λοιπων ύπο το ονομα 'Opgarol. 'Εν τούτοις το 1453 συνήλθεν ή έν Βασιλεία σύνοδος, ενθα παρουσίασαν και περί τους 300 έκ των Χουσιτών ή σύνοδος μετά πολλάς συζητήσεις άπεδέξατο τά 4 άρθρα τῶν Καλιξτινῶν καὶ οὕτω ἡνώθησαν μετὰ τῆς 'Ρώμης, κατ' όλίγον δὲ ἐξηφανίσθησαν ἀφομοιωθέντες πρὸς αὐτήν. 'Αφ' ἐτέρου όμως οι θαδωρίται επέμενον είς τὰς ἀρχὰς αὐτῶν, καίτοι δε πολλάκις συνετρίθησαν ύπὸ τῶν Καλιξτινῶν, διετηρήθησαν ὅμως μέχρι τοῦ 1457, δτε άπετέλεσαν την ένότητα των άδελφων (Unitas Fratrum) και ώνομάσθησαν Βοημοί και Μοραβοί άδελφοι άκολούθως δὲ προσλαβόντες εἰς τὴν κοινότητα αὐτῶν καὶ πολλοὺς Βαλδίους καὶ άποχτήσαντες ίδιον ἐπίσχοπον, τοσούτον ἐπολλαπλασιάσθησαν, ώστε κατά τὰς ἀρχὰς τοῦ  $ext{I}\Sigma ext{T}'$  αίῶνος εἶχον περὶ τὰς 400 κοινότητας ἐν Βοημία, Μοραβία καὶ Πολωνία. "Ότε ἐφάνη ὁ Λούθηρος μετὰ γαρᾶς ἔστειλαν ἀντιπροσώπους εἰς Βιττεμβέργην, ἀλλ' ἐσκανδαλίσθησαν, διότι ο γερμανός μεταρρυθμιστής δεν ετόνισε την αύστηρότητα των αποστολιχών χρόνων. ήδη όμως πρό τούτου τό 1451 συνήψαν διαπραγματεύσεις περί ένώσεως μετά της ήμετέρας Έχχλησίας, σώζεται δὲ χαὶ ἐπιστολή τις του πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως φέρουσα και τὴν ὑπογραφὴν τοῦ Συροπούλου, ἐν ἡ πρὸς τοῖς ἄλλοις ἔλεγον αὐτοῖς ὅτι ἐξ ὀλίγου χρόνου μαλλον άναδιώσκειν αὐτούς, ἐπληροφορήθησαν, καὶ πρὸς τὴν κοινὴν τῶν χριστιανών άληθη εὐσέβειαν ἐπανιέναι (Freheri, Script. Bohemic. σελ. 235, Hanoviae 1602 και Chytraei oratio de statu Ecclesiarum, Francof. 1583 καὶ 'Ρενιέρη, 'Αλέξ. Ε'. 'Αθήν. 1881) το έργον τουτο έματαιώθη δυστυχῶς, συνεπεία βεδαίως της άλώσεως, χαίτοι άναφέρεται άλλαχοῦ (Δοσιθ. τόμ. 'Αγάπης σελ.320) ότι ιερεύς τις Κωνσταντίνος ἀπὸ Βοημίας ἐλθὼν εἰς Κωνσταντινούπολιν καὶ διδαχθεὶς τὴν ὀρθοδοξίαν ὑπὸ Γενναδίου τοῦ Σχολαρίου ἐπέστρεψεν εἰς αὐτήν, ἐχάρησαν δ' ἐπὶ τούτῳ πάντες, ὡς καὶ ἐπὶ τἢ ἀγγελία, ὅτι καὶ ἄλλοι ἐν Βοημία, 'Αγγλία καὶ Οὐγγαρία ποθοῦσι τὸ αὐτὸ (πρόλ. Palacky, Urkundl. Beiträg. z. Gesch. d. Huss. Kriegs, Prag. 1873.—Gründhagen, die H-Kriege Brsl 1872.—Denis, Huss et la guerre des Huss. Paris 1878.—Gindely, Geschichte d. böhmischen Brüder, Prag 1857 κτλ.).

4. Έκτὸς τῶν κυρίως λεγομένων προδρόμων της μεταρρυθμίσεως ανεφάνησαν εν Κάτω Χώραις και Ίταλία και έτεροι μεταρρυθμισταί, παρ' οίς έξειγε μαλλον ή έπιστημονική και ήρεμος ένέργεια. Τοιούτοι είναι α΄) Ίωάντης ὁ Βέσσελ γεννηθείς τὸ 1419 καὶ έπηρεασθείς πολύ ύπο θωμά του Κέμπης. διακρινόμενος ο Βέσσελ διά την σχολαστικήν αύτου, την διαλεκτικήν και μυστικήν βαθύτητα είχε μεγάλην χλίσιν χαι πρὸς τὰ χλασιχὰ γράμματα, ἀφοῦ δὲ ἐδίδαξε πολλαχου ένερανίσθη και έν Χαϊδελδέργη, ένθα ύπο τῶν μαθητων αύτου έχλήθη φως του χόσιιου. Τὸ ύψιστον χύρος έν τη θεολογία εζήτει ο Βέσσελ εν τη Γραφή, πρός τη όποια μεγάλην σημασίαν απέδιδεν είς την προσευχήν, ην έθεωρει ώς την πρός τον θεόν φέρου. σαν κλίμακα· κατά τοῦτο ἀπέρριπτε πᾶν ὅ,τι δὲν συνεδιδάζετο πρὸς την Γραφήν, διεφιλονείχει τὸ ἀλάνθαστον τοῦ πάπα καὶ τῶν συνόδων, την έξουσίαν του πάπα έθεώρει μόνον ώς Ιστορικήν, ἀπεδέχετο την καθολικήν (ερωσύνην, την των άμαρτιων άφεσιν άπέδιδε μόνφ τῷ Θεφ και τὰ τοιαυτα. Τοιαυτα διδάσκων ο Βέσσελ δικαίως έθεωρηθη ώς πρόδρομος του Λουθήρου, όστις μάλιστα είπε περί αὐτου, έὰν προηγουμένως άνεγίνωσκον τον Βέσσελ, οι έχθροι μου θά διετείνοντο ότι παρ' αὐτοῦ ἐδανείσθην τὴν διδασκαλίαν μου. 'Απὸ των διωγμών των ιεροεξεταστών έσωσε τον Βέσσελ χυρίως ή προστασία των φίλων αύτου, πολλά όμως των συγγραμμάτων αύτου έξηρανίσθησαν άπέθανε τὸ 1489.—β΄) Ἰωάννης ὁ Βέζελ ἀκμάσας έπίσης κατά τὸν ΙΕ΄ αἰῶνα· οὐτος ἡν δημοτικώτερος καὶ πρακτικώτερος του Βέσσελ και δεινός κήρυξ, πολεμών παρρησία την διαφθοράν της Έχκλησίας ή Έχκλησία ή άληθής χατ' αύτὸν είναι ή χοι-

...

νωνία των άγίων, ἐπολέμει τὰς τελετὰς καὶ τὰ ἔθιμα αὐτῆς, τὰς νηστείας, τὰς ἀφέσεις, τὴν ἱεραρχίαν καὶ ἀντὶ τῆς μετουσιώσεως παρεδέγετο τὸν ἐι αρτισμόν. Ο! ἐν Μογουντιακῷ Δομινικανοὶ κατεδίχασαν αὐτὸν ὡς αἰρετιχόν, οὐτος δὲ ὑπὸ τοῦ γήρατος καὶ τῆς ἀσθενείας βιαζόμενος επαλινώδησε (1479) και ερρίφθη είς την φυλακήν, ένθα και ἀπέθανε. - γ΄) Ίωάννης ὁ Ποῦππερ, ἀνὰρ βαθέος θρησκευτικού αίσθήματος και ούτος μόνον την Γραφήν θεωρών ώς τὸ υψιστον χυρος, εζήλου κατά της εξωτερικής νομιμότητος, της εξ ξργων άγιότητος, της άξιομισθέας των εύχων και των τοιούτων (+ 1475).—δ') Νικόλαος ο Ρυίς Ιερεύς εν Τοστοκίω, επίσημος διὰ τὸ σύγγραμμα αὐτοῦ περὶ τοῦ ἐττρίτου σπαρτίου (de triplici funiculo), εν ώ ζηλοί κατά της ιεραργίας, του μοναγικού βίου, των αφέσεων, της προσκυνήσεως των άγίων, των λειψάνων καί τοιούτων.—ε΄) και τελευταΐος δύναται νὰ ὀνομασθή ἐνταῦθα ὁ ἰταλὸς μεταρρυθμιστής Γερώνυμες ὁ Σαβοναρόλας, τὸ έργον τοῦ ὁποίου έματαιώθη, διότι έτεινε πρός μεταρρύθμισιν Έχχλησίας άμα καὶ Πολιτείας. Γεννηθείς ο Σαδοναρόλας το 1452 έν Φερράρα είσηλθεν είς τὸ τάγμα τῶν Δομινικανῶν, ἐγένετο ἡγούμενος τοῦ μοναστηρίου τοῦ άγίου Μάρχου ἐν Φλωρεντία καὶ διὰ τῆς μελέτης τῶν άγίων Πατέρων όδηγηθείς είς ίδέας καθαρωτέρας, άνέλαδε διά της αύστηρας αύτου πολιτείας και του εὐγλώττου λόγου να καταρραπίση τὴν διαφθοράν της Έχχλησίας χαι Πολιτείας. ὁ λόγος αὐτοῦ ὅμοιος πρὸς χάλαζαν και πρός μάχαιραν δύστομον κατεφέρετο κατά τής διαφθοράς των πλουσίων και της έξωτερικότητος της λατρείας πολεμών άφ' ένὸς τὴν ἀμάθειαν καὶ ἀσωτείαν τῶν ἱερέων, ἐζήτει ἀφ' ἐτέρου καὶ την μεταρρύθμισιν της Πολιτείας, επιθυμών την ιδρυσιν δημοχρατίας μετά θεοχρατίας. Έναντίον του Σαδοναρόλα ήγέρθη τότε ο πάπας 'Αλέξανδρος ὁ ΣΤ' άλλ' εἰς μάτην, διότι ὁ λαὸς ἡν ὑπὲρ τοῦ διδασκάλου αὐτοῦ. ἐν τούτοις ἀφ' ἐτέρου ἐξηρεθίζοντο καὶ ηὕξανον οἰ έχθροι αύτου, ο δε πάπας ἀποτυχών νὰ προσελχύση αύτον διὰ της προσφοράς του καρδιναλικού πίλου έζήτει τὴν παράδοσιν αὐτού, καὶ χατ' αυτου μεν έξεσφενδόνισε τὸ ἀνάθεμα, χατὰ δὲ τζς πόλεως τὴν άπαγόρευτιν έπι τέλους και ο λαός άποτυγών των προσδοκιών αὐτοῦ παρέδωχε τὸν Σαδοναρόλαν εἰς τοὺς ἐχθροὺς αὐτοῦ, οἴτινες καταδικάσαντες ὡς αἰρετικὸν καὶ δημεγέρτην μετὰ πολλὰς βασάνους ἀπηγχόνισαν καὶ ἔκαυσαν μετὰ τῶν πασσάλων· οὕτως ἀπέθανεν ἐν Φλωρεντία τό 1498 πρόδρομος γενόμενος τοῦ Λουθήρου, περὶ οὐ μάλιστα εἰπε, ταχέως θὰ ἐπέλθη ἡ ἀνακαίνισις τῆς Ἐκκλησίας! δύναται δέ τις ἡδη νὰ ἰδη τὸ νέον φῶς. Τὸ ἐπισημότερον τῶν συγγραμμάτων αὐτοῦ εἰναι ὁ θρίαμδος τοῦ σταυροῦ (πρέλ. Ullmann, Reformatoren vor der Reformation, Hamb. 1842. — Friedrich, J. Wessel, Regsb. 1862. — Dædes, in theol. Stud. u. Kritik. 1870, 3.—Rudelbach, Hier. Savonarola Ilamb. 1835. Hase, neue Propheten Lpz. 1861.—Perrens, Jérôme Sav. Paris 1853.—Sickinger, Savonarola, Wrzh. 1877. Bayonne, Etude sur Jér. Savon. Paris 1879).

## KEDAAAION I'.

#### ΕΣΩΤΕΡΙΚΟΣ ΟΡΓΑΝΙΣΜΟΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

#### HTOI

INTOPIA TOY EKKAHEIANTIKOY HOAITEYMATON, THE OBIAN AATPEIAN KAI TOY XPINTIANIKOY BIOY.

## \$ 182.

Ο ΠΑΠΙΣΜΟΣ ΚΑΙ Ο ΠΕΡΙ ΠΕΡΙΒΟΛΗΣ ΑΓΩΝ (1073-1122).

Περὶ τοῦ παπισμοῦ τῆς περιόδου ταύτης πρόλ. καθόλου Pontif. Roman. a IX usque ad finem saec. XIII ed. Watterich Lps. 4862.—Hefele, Conciliengesch. τόμ. 4 7.—Giesebrecht Geschich. d. deutsch. Kaiserzeit Brschw. 4852. 1873.—Souchay, Gesch. d. deut. Monarchie Frkf. 1861.—Zezschwitz, das römisch. Kaiserthum deut. Nation. Lpz. 1877.—Zöpffel, die Papstwahlen und ihre Cerem. von 11—14 Jahrh. Götting, 1872.—Lorenz, Papstwahl und Kaiserthum Brl. 1874.—St. Baluze, Vitæ Paparum Avenionens. Par. 1693.—Christophe, Hist. de la Papauté pendant le XIV siècle Paris 1853 καὶ pendant le XV siècle Lyon 1863.—Höfler, die avenion. Päpste Wien 1871.—Dönniger, Gesch. der deut. Kaiserth. in 14 Jahr. Brl. 1841. κτλ.

1. 'Απὸ τῆς ἐποχῆς ταύτης καὶ έξῆς ὁ Παπισμὸς εἰσέρχεται εἰς νέον στάδιον ἀναπτύξεως, μετὰ πολλούς καὶ γιγαντιαίους ἀγῶνας

356

κατά της πολιτείας και της ήθικης διαφθοράς της εποχής άνυψούμενος είς τὸ ὑψιστον σημεῖον τῆς δόξης αὐτοῦ καὶ τὸ μεγαλεῖον. Ό άνηρ είς την χεραλην του δποίου έπηλθεν η ίδεα αυτη χαι δ δποίος ἐπραγματοποίησεν αὐτὴν είναι Γρηγόριος ὁ Ζ' ὁ Ἰλίδιβράνδος, (1073-85), δ γνωστὸς ήμιτν έκ τῶν ἔμπροσθεν (ξ. 132) ὡς ἀρχιδιάκονος του πάπα 'A.lεξάι δρου του <math>B'· ξτι έτελεῖτο ή κηδεία του πάπα τούτου καὶ ὁ Ἱλδεβράνδος παρανόμως καὶ διὰ δημαγωγικών μέσων αναβάς τον θρόνον του Πέτρου, αναγγέλλει ταπεινωτικώς τῷ αὐτοκράτορι τῆς  $\Gamma$ ερμανίας Eρρίκ $\omega$  τ $\tilde{\omega}$  Δ' (1056-1106) τὴν ἐκλογήν αύτου και λαδών την έπικύρωσιν, όλαις δυνάμεσι προδαίνει είς την έκτέλεσιν των μεγάλων αύτου βουλών. Φύσει σπουδαῖος καί δραστήριος, έξησκημένος έν τη μοναστηριακή αυστηρότητι, πεϊραν μεγάλην λαδών των ήθικων κηλίδων της Έκκλησίας και Πολιτείας, έμφορούμενος δὲ τζς ίδέας τζς καθολικζς θεοκρατίας, μετὰ σπανίας φρονήσεως και ένεργητικότητος άναλαμβάνει τον έπιβληθέντα αὐτῷ άγῶνα. Καθ' ἢν ἐποχὴν ἀνέδη ὁ Γρηγόριος τὸν παπικὸν θρόνον καχως είχον τὰ πάντα. Χαχώς είχεν ή χριστιανωσύνη, ή ζώσα πίστις έψύγη, ή Έχχλησία χατέστη δούλη της Πολιτείας, ή χαχία κατωρχείτο ανερυθριάστως, οι έπίσχοποι και οι ήγεμόνες προσέχειντο τή ύλη και ο γαος κατείχετο υπο σωπατικών και πλεοπατικών δειλών. εν μόνον σωτηρίας ύπηρχε μέσον, ή πραγματοποίησις της καθολικής θεοκρατίας. Κατά τὸ ίδανικὸν τοῦ παπισμοῦ τοῦ Γρηγορίου, δ πάπας είναι ὁ ἐπὶ γῆς ἀντιπρόσωπος τοῦ Θεοῦ, ὑπὲρ πᾶσαν πνευματικήν καὶ κοσμικήν έξουσίαν ίστάμενος, ὁ τοὺς πάντας κρίνων καὶ ύπ' ούδενὸς κρινόμενος. ναὶ μὲν πρὸς τῷ πάπα ἀναγνωρίζεται καὶ ἡ ύπο του Θεου συστάσα βασιλική έξουσία, άλλ' έν τη ένότητι τζς παπικής θεοχρατίας πάσαι αι γριστιανικαί πολιτείαι συνδεόμεναι ώς μέλη ένὸς σώματος ὑποτάσσονται τῷ πάπα. Οἱ χοσμιχοὶ ἡγεμόνες τὴν ἐγκατάστασιν αὐτῶν καὶ θείαν ἔγκρισιν λαμδάνουσιν ἀπὸ τής πνευματικής. είναι μέν τοιούτοι θείω έλέει, άλλ' ούγ άμέσως, διότι μεταξύ αὐτῶν καὶ τοῦ Θεοῦ ἴσταται ἡ Ἐκκλησία, ὁ πάπας ἡ βασιλεία τοιαύτην έχει σχέσιν πρός τὸν παπισμόν, οἵαν ἡ σελήνη πρὸς τον ήλιον. ἀπό τούτου λοιπον λαμδάνει το φως αυτής και την θερμό-

τητα καὶ μόνον ἐν τοιαύτη σγέτει είναι δυνατὸν νὰ ἄρξη ἐν τῷ κόσμῳ διχαιοσύνη, ομόνοια, εἰρήνη καὶ εὐσέβεια (πρόλ. Ἐπιστ. Γρηγ. 1, 42. 2, 79. 4, 2. 7, 25. 8, 21 παρά Migne τόμ.148). Τοιαύται ήταν αί ίδεαι Γρηγορίου του Ίλδεδράνδου, δι' ών ενόμιζεν ότι ήδύνατο νὰ σώση την Έχκλησίαν και Πολιτείαν, ιδέαι άναμφιβόλως άντευαγγελικαί καὶ αὐθάδεις, ὅσον καὶ ἄν ἤθελέ τις νὰ δικαιολογήση αὐτὰς ἐκ τοῦ πνεύματος της έποχης. χαίτοι δέ είς την πραγματοποίησιν αὐτῶν δέν έχινεῖτο έχ λόγων προσωπικών, άλλά του συμφέροντος της Έχχλησίας, άλλα καὶ πάλιν δὲν δύναται νὰ ἀπαλλαχθή τής μομφής, ὅτι διὰ τῶν ὅπλων τῆς σαρκὸς ἡγωνίζετο τὸν ἀγῶνα τοῦ πνεύματος καὶ ὅτι ώς βάσις των ίδεων αὐτοῦ ὑπέχειντο ἐλατήρια πολιτιχά. Ἐν τούτοις είς την έφαρμογην των ίδεων του Ίλδεβράνδου τρία μεγάλα παρενεδάλλοντο χωλύματα α΄) ή ἐχλογή τῶν ἐπισχόπων καὶ ἡγουμένων ὑπὸ της πολιτικης έξουσίας, γινομένη διά περιβοιλης δακτυλίου και ράόδου (jus investiturae), όθεν οι κληρικοί καθισταντο δούλοι τής πολιτείας και πολλαχώς διεφθείροντο, 6') ή μετ' αύτης στενώς συνδεομένη σιμωνία καὶ γ΄) ή γενική όλιγωρία τῶν περὶ ἀγαμίας τοῦ κ. Ιήρου τόμωτ. Πρός ἐκρίζωσιν λοιπόν τῶν ζιζανίων τούτων συγκροτει τὸ 1074 τὴν πρώτην ἐν Ῥώμη σύνοδον, ἐν ἡ ἀνανεοι τοὺς περί άγαμίας του κλήρου κανόνας, καταργεί την σιμωνίαν και διακηρύττει ότι ούδεὶς κληρικός λαδών τὸ άξίωμα αὐτοῦ διὰ σιμωνίας ἡ ζῶν έν χοινωνία γάμου είναι άξιος τοῦ Ιερουργείν. 'Ο κατώτερος κλήρος, όστις χατά μέγα μέρος ἡν ἔγγαμος ἀντέταξεν ἰσχυρὰν ἀντίστασιν, άλλ' ή σιδηρά του Γρηγορίου θέλησις ύπερίσχυσε, διότι παπιχοί άπεσταλμένοι περιερχόμενοι τὰς χώρας ἐξετέλουν τὰς ἀποφάσεις αὐτοῦ. Μόλις ο Ίλδεβράνδος έβεβαιώθη περί της έπιτυχίας της έπιχειρήσεως αύτου και συγκροτεί το 1075 δευτέραν εν 'Ρώμη σύνοδον, εν ή κηρύττει τὸν πόλεμον κατὰ τοῦ συστήματος τῆς διὰ τῶν πολιτιχῶν ἀρχόντων περιβολής τῶν ἐπισχόπων χαὶ ἡγουμένων πᾶσα περιδολή κοσμική ἀπαγορεύεται, πας ὁ λαδών άξίωμα τι παρά κοσμικοῦ άρχοντος καθαιρείται, άφορίζεται δὲ πᾶς ἡγεμών ἐξασκῶν τὸ δίκαιον της περιβολής τὰς ἀποφάσεις ταύτας ὁ Γρηγόριος ἐφήρμοσε παραγρήμα έπὶ πέντε σιμωνιακών συμβούλων τοῦ αὐτοκράτορος Έρρίκου

τοῦ  $\Delta'$  ἀφορίσας αὐτούς, ἡπείλησε δὲ καὶ τὸν βασιλέα τῆς Γαλλίας Φίλιππον τὸν A' ἐὰν δὲν ἤθελε παράσχει ἀσφάλειαν εἰς τοὺς παπικοὺς ἀπεσταλμένους.

2. Έρρικος ὁ Δ΄, ἀνὴρ ἀκόλαστος καὶ ἀχαρακτήριστος, δὲν ἤχουσε βεδαίως εύχαρίστως τας αποράσεις του Γρηγορίου, περιπεπλεγμένος όμως εἰς τὸν πρὸς τοὺς Σάξονας πόλεμον ἡναγκάσθη νὰ ἐνδώση και διά τουτο ἀπέδαλε τούς συμδούλους αὐτου. άλλά μετά τὸ τέλος του πολέμου, παραλαβών αύθις αύτούς μετ' ἐπιτάσεως ἐπαναλαμβάνει τὴν σιμωνίαν, τὴν ἱεροσυλίαν καὶ τὴν λοιπὴν καταπίεσιν. Ό πάπας μαθών ταθτα στέλλει το 1076 αὐστηράν πρός τον Έρρικον έπιστολήν και άπεσταλμένους άπειλῶν διὰ τοῦ ἀφορισμοῦ και προςκαλών είς τὴν Ῥώμην διὰ νὰ ἀπολογηθή. ὁ αὐτοκράτωρ παροξυνθείς ἀποδάλλει ὑδριστιχῶς τοὺς πρέσδεις, συγχαλεί σύνοδον ἐν Βορματία καὶ καθαιρεί τὸν Γρηγόριον ὡς τυραννικόν, γόητα καὶ μοιχόν. Ὁ Γρηγόριος ἀταράχως χομισάμενος τὴν ἀγγελίαν ταύτην συγχαλεῖ ἐν 'Ρώμη σύνοδον, ἀποστερεῖ τὸν Ερρίκον τῆς βασιλικῆς ἐξουσίας, ἀπαλλάσσει τὸν λαὸν τοῦ πρὸς αὐτὸν ὅρχου καὶ ἀφορίζει πάντας τοὺς συμμετασχόντας είς τὴν ἐν Βορματία σύνοδον. Ὁ ἀφορισμὸς τοῦ πάπα μεγάλως ἐπέδρασεν ἐπὶ τοῦ λαοῦ καὶ τῶν ἡγεμόνων τῆς Γερμανίας. ήδη τὸν ὀκτώβριον τοῦ αὐτοῦ ἔτους οἱ εὐγενεῖς της χώρας συγκροτήσαντες εν Τριδούρ συνέδριον τῶν ἡγεμόνων προσεκάλουν τὸν πάπαν ΐνα ἐλθών ἀποφασίση περί τοῦ αὐτοχράτορος, οἱ Σάξονες πάλιν έπανέστησαν και οι έπισκοποι της έν Βορματία συνόδου ό είς μετά τὸν ἄλλον ἐζήτουν παρὰ τοῦ Γρηγορίου συγχώρησιν ή θέσις λοιπόν τοῦ Έρρίχου ἡν δυσάρεστος, ἀπὸ ταύτης δὲ μόνη ἡ ἄφεσις του πάπα ήδύνατο να άπαλλάξη αυτόν, έπομένως άναγκαία ἡν ἡ ταπείνωσις του αυτοχράτορος και πραγματικώς ο άχαρακτήριστος Έρρτκος όλίγον πρό τῶν Χριστουγέννων τοῦ 1076 μετὰ τῆς γυναιχὸς αὐτοῦ καὶ τῶν παίδων καὶ ἀσημάντου ἀκολουθίας ἔρχεται εἰς Ίταλίαν, ΐνα συνεννοηθή μετά του Γρηγορίου. Ὁ πάπας μέλλων νὰ παραστή εν τή συνόδω των εύγενών της Γερμανίας εύρισκετο τότε έν Κανόσση παρά τη ένθέρμφ αὐτοῦ θαυμαστή τη μαρκησία Ματθί.lδη, έχει λοιπόν έλθων ο Έρριχος έπι τρεις ήμέρας του ιανουαρίου του

1077 εν μέσφ δριμυτάτου χειμώνος ισταται εν τη αυλή του πύργου άνυπόδητος, νήστις, εν ενδύματι μετανοίας καὶ άνευ τινός σημείου του βασιλικου αύτου άξιώματος και έπι τέλους λαμδάνει παρά του Γρηγορίου την ἄφεσιν, άλλ' ἐπὶ τῆ συνθήκη νὰ παραιτηθή τοῦ βασιλικοῦ ἀξιώματος, μέχρις οὐ ἐρευνήσει καὶ ἀποφασίσει τὰ κατ' αὐτὸν ό πάπας. Έν τούτοις οἱ γερμανοὶ εὐγενεῖς παρόντων καὶ παπικῶν άπεσταλμένων ήδη τὸν μάρτιον τοῦ αὐτοῦ ἔτους ἐκλέγουσιν αὐτοκράτορα Ρουδύληση τον ήγεμόνα των Σουηδών ο Έρρικος τότε μένεα πνέων παραβαίνει τὴν πρὸς τὸν Γρηγόριον ὑπόσγεσιν, συλλέγει στρατὸν καὶ συνενοῦται μετὰ τῶν Λογγοδάρδων τῶν ἐγθρῶν αὐτοῦ· ἐν τούτοις ό πάπας ἀναγνωρίζει τὸ 1080 τὸν 'Ρουδόλφον, κατὰ δὲ τοῦ Έρρικου έκσφενδονίζει τὸ ἀνάθεμα· άλλὰ καὶ ὁ Έρρικος τότε συγκροτει έν Βρίζει σύνοδον, καθαιρεί τον Γρηγόριον και έκλέγει έτερον πάπαν Κλήμεττα τὸν Γ΄ (1080-1100). ἡ τύχη ηὐνόησε τὸν Έρρξκον, διότι πεσόντος έν τη μάχη του 'Ρουδόλφου, ούτος μετὰ του νέου πάπα είσελαύνει είς τὴν Ίταλίαν, πολιορχεῖ χαὶ μετὰ τρία ἔτη χυριεύει τὴν Ῥώμην (1084) καὶ στέφεται ἐπισήμως αὐτοκράτωρ ὁ Γρηγόριος καταφεύγει τότε εἰς Έγγελοβουργον καὶ καταπιέζεται ὑπὸ του Έρρίκου, άλλ' έν τῷ μεταξύ ἀπαλλάσσεται, διότι ὁ ἡγεμών τῶν Νορμανδών Ροβέρτος Γυσκάρδος κυριεύει την 'Ρώμην' άλλ' ο Γρηγόριος ήδη κατά τὸ ἐπόμενον ἔτος 1085 ἀπέθανε παρὰ τοῖς Νορμανδοῖς ἐν Σαλέρνω, ὅπου κατέρυγεν οἰκειοθελῶς.—Καθώς κατὰ τοῦ αὐτοκράτορος της Γερμανίας, οὕτω καὶ κατὰ τοῦ βασιλέως της Γαλλίας, του άχολάστου Φιλιππου του Α΄ εχινήθη ο Γρηγόριος άπειλών αυτόν διὰ τῆς ἀπαγορεύσεως καὶ τῆς στερήσεως τῆς βασιλικής έξουσίας. Ο Φίλιππος συνεμορφώθη κατά το φαινόμενον προς τάς άξιώσεις του πάπα, πράγματι όμως ήχολούθει τήν προτέραν σιμωνιακήν αύτου πορείαν, ο δὲ Γρηγόριος δὲν ἔκρινε φρόνιμον νὰ ώθήση τά πράγματα. Έπίσης συγκαταβατικός έδείχθη ο Γρηγόριος καὶ πρὸς τὸν βασιλέα της 'Αγγλίας Γου. Ιιέ. Ιμιον τὸν Κατακιητήν, ομοίως πιέζοντα τὴν Έκκλησίαν καὶ προσκείμενον τἤ σιμωνία. ἐν τῇ συγκαταβάσει αὐτοῦ ταύτη ὁ πάπας ἐσκόπε: κυρίως νὰ προσελκύση αὐτὸν κατὰ του Έρρικου τζε Γερμανίας καὶ ὁ άρχιε πίσκοπος δὲ Καντουαρίας Λανφράγκος δὲν ἐπεδείξατο μέγαν ζήλον ὑπὲρ ἐφαρμογής τῶν παπικῶν ἀποφάσεων· ναὶ μὲν ἐν τῆ ἐν Βιττοτία (Βίνσεστερ) συνόδω (1076) ἐπεκυρώθη ὁ περὶ ἀγαμίας νόμος, ἀλλὰ μόνον διὰ τοὺς μέλλοντας ἰερωθήναι· ὅσοι τῶν ἰερέων ἡσαν ἔγγαμοι ὡφειλον νὰ διατηρήσωσι τὰς γαμετὰς αὐτῶν (πρόλ. Heyer, Canossa und Benedig Brl. 1877.—Minkwitz, die Busse Heinrichs zu Canossa Lpz. 1875.—Voigt, Hildebrand als Gregor VII, Weim. 1846. — Gförer, Papst Gregor VII, Schaffh. 1859. — Villemain, Hist. de Greg. VII Paris 1872.—Langeron, Greg.VII. et les origines de la doctrine ultramont. Paris 1874.—Meltzer, P. Greg. VII Dresd. 1876 κτλ.).

3. Οϋτως ήρξατο μεταξύ Πολιτείας καὶ Έκκλησίας ὁ περὶ περιδολής τρομερός άγων, διαρχέσας έπι πολύ και μετά τον θάνατον του Γρηγορίου. Οἱ διάδογοι αὐτοῦ Βίκτωρ ὁ Γ΄ (1085-87) καὶ Οὐρβαròc ὁ Β΄ (1087-99) της αὐτης μετά τοῦ Ἱλδεδράνδου σχολης ἡκολούθησαν τοῖς Ιχνεσιν αὐτοῦ· ναὶ μὲν ὁ Οὐρβανὸς ἡναγκάσθη νὰ ύποχύψη πρὸς χαιρὸν εἰς τὸν ἀντίπαπαν Κλήμεντα τὸν Γ΄ καὶ νὰ παραδώση αὐτῷ τὴν Ῥώμην, ἀλλὰ διὰ τοῦ ἐνθουσιασμοῦ τοῦ ἡλεκτρίσαντος την Δύσιν διά της πρώτης σταυροφορίας (1095) άνυψώθη είς ύψιστον σημείον δόξης. στρατός σταυροφόρων έδίωξεν ἀπό τής 'Ρώμης τὸν Κλήμεντα, ὁ δὲ Ούρβανὸς κατέστη τοσοῦτον ἰσγυρός, ώστε άφώρισε καὶ τὸν βασιλέα τῆς Γαλλίας Φίλιππον διὰ τὴν μοιχοζευζίαν αύτου μετά της Βερτράδης άλλά και κατά του Έρρίκου έπολέμησεν ερρωμένως ο Ούρβανὸς έγων μεθ' έαυτου τὴν Ματθίλδην, κατορθώσας δὲ νὰ συζεύξη αὐτὴν μετὰ τοῦ Οὐέλφου, υἱοῦ τοῦ δουκός της Βαυαρίας Οὐέλφου καὶ έχθροῦ τοῦ αὐτοκράτορος, έγένετο δ θεμελιωτής της έν Ίταλία άνταυτοχρατορικής μερίδος των Οὐέλφωνέπίσης χατώρθωσε νὰ διεγείρη χατ' αὐτοῦ τὸν υίὸν αὐτοῦ Κοτράδον, άλλ' ὁ Έρρτκος άντ' αὐτοῦ ἐξέλεξε τὸ 1098 τὸν δευτερότοκον Έροίκον τον Ε΄ πολλώ πλέον τον Ούρβανον ύπερύψωσεν ή άγγελία της άλωσεως της Ίερουσαλήμι (1099), άλλά μετά τινας ήμέρας άπέθανεν. Διάδογος τοῦ Οὐρδανοῦ ἐξελέγη Πασχά. Ιης ὁ Β΄ (1099— 1118), όστις ἐπὶ τέλους κατώρθωσε διὰ τοῦ ἀποστάτου αὐτοῦ υίοῦ

Ερρίκου του Ε΄ να καταβάλη τον έχθρον του παπισμού αυτοκράπράτορα· ό δυστυχής Έρρικος ό Δ΄ συλληρθείς ύπό του υίου αὐτου παρητήθη του θρόνου και ἀπέθανεν ἐν ἀθλιότητι τὸ 1106 χωρίς νὰ ταρή μέχρι του 1111 ότε ήρθη ὁ ἀφορισμός. Άλλα μόλις Έρρικος δ E' (1106-1125) ἀνέλαβε τὰς ἡνίας τοῦ χράτους καὶ ἐν τῷ πνεύματι του πατρός αὐτου ἐπανέλαβε τὸν περί περιβολής ἀγῶνα· ὁ Πασχάλης ἀντέστη είς τὸν αὐτοχράτορα, ἀλλ' οὐτος μετὰ στρατοῦ είςελάσας είς Ίταλίαν άναγκάζει αὐτὸν νὰ ὑπογράψη τὴν ἐν Σουτρίφ συνθήκην (1111), καθ' ην ο μέν αυτοκράτωρ παρητείτο του δικαίου της περιδολής, ο δέ πάπας παρέδιδε τη πολιτεία πάντα τὰ ἀπὸ Καρόλου του Μ. δωρηθέντα τη Έκκλησια, πλήν της δωρεάς του άγιου Πέτρου, ύπεχρεούτο δὲ νὰ στέψη τὸν Ερρίκον αὐτοκράτορα οὕτω λοιπόν τὰ πάντα ήσαν έτοιμα πρός στέψιν του Έρρίκου, ὅτε διαμαρτύρησίς τις γενομένη εν τῷ ναῷ διακόπτει τὴν τελετήν, ὁ δὲ αὐτοκράτωρ όργισθείς συλλαμδάνει τὸν πάπαν καὶ τοὺς καρδιναλίους. ὁ πάπας άναγκάζεται τότε νὰ παραχωρήση τῷ αὐτοκράτορι τὸ δίκαιον τῆς διὰ δακτυλίου καὶ ἡάβδου περιβολής, άλλ' ή μερίς του Ίλδεβράνδου συγκαλέσασα το 1112 σύνοδον ἐν Ῥώμη ἀνακηρύττει ἀνίσχυρον την ἀπολογίαν του πάπα, ὅτι ἡ συνθήκη ἐκείνη ἐγένετο κατ' ἀνάγκην και άφορίζει τον Έρρικον. ή κατάστασις των πραγμάτων έπὶ μάλλον έδεινώθη διὰ τοῦ θανάτου τῆς Ματθέλδης (1115), τὰ κτήματα της δποίας ήξίουν να κατάσχωσιν ο τε αὐτοκράτωρ καὶ δ πάπας ο Έρρικος τότε είσβαλλει είς τὴν Ίταλίαν, κυριεύει τὴν Ῥώμην (1117) καὶ ἐξορίζει τὸν πάπαν († 1118) οὕτως ἐδεινώθη ὁ άγών, ὅτε τέλος ἐπὶ τοῦ πάπα Καλίξτου τοῦ Β΄ (1119-24) ἀφοῦ τὸ ζήτημα διελευχάνθη ύπὸ τῶν νομομαθῶν καὶ ἐγένοντο ἐκατέρωθεν ύποχωρήσεις, έπερα:ώθη ό πεντηχονταετής περί περιβολής άγων διά της εν Βορματία συνθήκης (1122), καθ' ην ή εκλογή των έπισκόπων καὶ ἡγουμένων ἔδει γίνεσθαι κατά τοὺς κανόνας τῆς Έκκλησίας ὑπὸ τὴν ἐπίδλεψιν τοῦ αὐτοκράτορος, ἡ πνευματική περιδολή διά δακτυλίου και ράβδου ύπο του πάπα και ή κοσμική άπονομή δώρων ύπο του αὐτοχράτορος, χρατούντος το σχήπτρον ή συνθήχη αύτη έπεχυρώθη το 1123 και ύπο της πρώτης έν Λατερανώ καί

έντάτης οἰχουμετιχής συτόδου τῶν λατίνων (πρόλ. Druffel, Kaiser Heinrich IV und s. Söhne, Regsb. 1863.—Gervais, Politisch. Gesch. Deut. unter Heinrich V und Lothar II Lpz. 1841.—Bernheim, Zur Gesch. d. worms. Concordates, Götting, 1878.—Guleke, Deutschlds inner. Kirch-pol. Dolpat 1882.—Peiser, der deutsch. invest. Streit Leip. 1883 χτλ.).

# § 183.

## Ο ΠΑΠΙΣΜΟΣ ΚΑΙ Η ΥΨΙΣΤΗ ΑΥΤΟΥ ΑΚΜΗ (1112-1216).

1. Τον Καλιζτον διεδέχθη έπι του παπικού θρόνου Όνώριος ὁ Β΄ (1124-1130), όστις άμα τη έκλογη αὐτοῦ ἀνεγνώρισε τὸν νέον αὐ τοκράτορα της Γερμανίας Λωθάι του (1125-37), δεν κατώρθωσεν δμως νὰ παραχωλύση τὸν δοῦκα της  $\Sigma$ ικελίας  $\dot{P}$ ογήρον τὸν B' τοῦ ιδρύσαι ισχυρόν χράτος έν τη νοτίω Ίταλία μετά τον θάνατον του Όνωρίου δεινόν σχίσμα έπισυνέβη έν 'Ρώμη άντὶ ένὸς δύο έκλεχθέντων παπών, 'Ανακλήτου του Β' (1130-38) καὶ 'Ιννοκεντίου τοῦ B' (1130-43), τοῦ μέν πρώτου ὑποστηριζομένου ὑπὸ τοῦ Poγήρου, του δὲ Ίννοχεντίου ὑπὸ τῶν δύο ἡγουμένων Πέτρου του Κλουriaxου καὶ Βεριχάρδου του Κ.laιρδώ· δ Ίννοκέντιος κατώρθωσεν έπὶ τέλους νὰ ἀναγνωρισθή ὑρ' ἀπάσης τῆς Εὐρώπης πλὴν τῆς Ίταλίας, προσείλχυσεν ύπερ έαυτου και τον αυτοχράτορα Λωθάριον, υπό τούτου δὲ βοηθούμενος εἰσέρχεται εἰς τὴν Ῥώμην, στέφει αὐτὸν αὐτοχράτορα καὶ συγκροτεί τὴν 6' ἐν Λατερανῷ σύνοδον (1139) · ἐν τη 10 ταύτη οἰχουμενική των Λατίνων συνόδφ διακηρύξας ο πάπας την άρσιν του σχίσματος καὶ τὸν ἀφορισμὸν του 'Ρογήρου, ἀνενέωσε καί τον περί σιμωνίας και άγαμίας νόμον και κατεδίκασε τον γνωστὸν ἡμῖν Αργόλδον τὸν ἐκ Βρεσκίας (ξ. 178, 2). ἀλλὰ καίτοι ὁ Αρνόλδος κατεδικάσθη, οἱ ἀντιπαπικοὶ ὅμως αὐτοῦ λόγοι εὕρον ἡχώ, ούτως ώστε τὸ 1143 οἱ Ρωμαῖοι ἡρνήθησαν τῷ πάπα πολιτικὴν ὑπαχοήν και προσεκάλεσαν τὸν αὐτοκράτορα της Γερμανίας, τὸν πρῶτον Χοενστάουφεν Κουράδον τὸν Γ΄ (1138-52) νὰ μεταθέση τὸν θρόνον αὐτοῦ εἰς τὴν Ῥώμην οῦτως ἐξηχολούθουν αι ταραχαὶ μεταξύ των 'Ρωμαίων και των παπών και έπι των διαδόχων του Ίννο-

κεντίου Κε. λεστίνου τοῦ Β' καὶ Λουκίου τοῦ Β', μέγρις οὐ ὁ πάπας Εὐγένιος ὁ Γ΄ (1145-53) ύποστηριζόμενος ύπὸ Βερνχάρδου τοῦ Κλαιρδώ και έξυψωθείς διά της 6' σταυροφορίας είσηλθε μέν είς την Ρώμην (1152), δεν κατώρθωσεν όμως να επικρατήση της δημοκρατικής μερίδος. Μετά του διαδόχου του Εύγενίου 'Αδριανού του Δ' (1154-59) άργεται ό ύπερεκατονταετής άγων μεταξύ των παπών καί των αὐτοκρατόρων της Γερμανίας, τῶν Χοενστάουσεν, τούτων μὲν ύποστηριζομένων ύπο της μερίδος των Γιβε.l.llrωr, των δὲ παπών ύπο της τῶν Οὐέλφων. Ὁ ἀνεψιὸς δηλ. Κονράδου τοῦ Γ΄ Φριδερικος ό Α΄ ὁ Βαρβαρόζας γενόμενος αὐτοκράτωρ (1152-1190) καὶ θέλων νὰ πραγματοποιήση τὰς πολιτικάς ίδέας Καρό. Ιου του Μ., ίδιως τὰ ἐπὶ της Ἰταλίας λησμονηθέντα δίκαια τῶν αὐτοκρατόρων, άναλαμβάνει την πρώτην είς Ίταλίαν ἐκστρατείαν (1154). δ Βαρδαρόζας κατάλληλον άναμένων χρόνον όπως άντεπεξέλθη κατά τῶν άξιώσεων του πάπα, ου μόνον 'Αρνόλδον τον έχ Βρεσχίας συλλαδών παρέδωκε, τὸν ὁποῖον ὁ πάπας ἀνεξετάστως καύσας ἐπὶ τῆς πυράς, ἔρριψε τὴν τέρραν αὐτοῦ είς τὸν Τίβεριν (1155), ἀλλὰ καὶ τὸν ἀναδολέα τοῦ ἴππου αὐτοῦ ἐκράτησε καὶ στερθεὶς αὐτοκράτωρ έπανέχαμψεν είς τὰ ίδια. άλλὰ μετ' όλίγον ἐπιταθείσης της μεταξύ άλλήλων δυσαρεσκείας, ένεκεν ίδιως ἐπιστολής τινος τοῦ πάπα καὶ τῆς αὐθαδείας τῶν ἀπεσταλμένων αὐτοῦ, οἵτινες τῷ αὐτοκράτορι και την αυτοκρατορίαν αυτην παρέστησαν ώς δώρον δωρηθὲν αὐτῷ ὑπὸ τοῦ πάπα, ὁ Βαρβαρόζας ἀναλαμβάνει τὴν δευτέραν κατά της Ίταλίας έκστρατείαν, άναγκάζει τὸν πάπαν νὰ άνακαλέση τὰς ἐκφράσεις ἐαυτοῦ τε καὶ τῶν ἀπεσταλμένων καὶ συγκρο τήσας μεγάλην σύνοδον των εύγενων έπὶ των 'Ρογκαλικών πεδίων (1158) καθορίζει τὰ αὐτοκρατορικὰ δίκαια· ὁ ᾿Αδριανὸς τοσοῦτον παρωξύνθη έντευθεν, ώστε ήτο έτοιμος να αναθεματίση τον αυτοκράτορα, άλλ'ο θάνατος ἐπελθών ἀνέχοψεν αὐτὸν (1159). 'Αντί του 'Αδριανοῦ ἐξελέγησαν νῦν δύο πάπαι 'Αλέξανδρος ὁ Γ' (1159-81) ἐκ μέρους των καρδιναλίων και Βίκτωρ ὁ Δ΄ ἐκ μέρους τοῦ Βαρδαρόζα, όστις μάλιστα συγκροτήσας το 1160 την εν Παθίρ σύνοδον επεκύρωσε την έκλογην αὐτού μετά τον θάνατον του Βίκτωρος ο Φριδε-

ρίχος έξέλεξε το 1164 Πασχάλην τον Γ΄ και μετά τουτον (†1168) Κάλιξτον τὸν Γ΄, ἀλλ' οὐδέτερος ἡδυνήθη νὰ στηριχθη ἐπὶ τοῦ θρόνου ἀπέναντι τοῦ ἰσρυροῦ ᾿Αλεξάνδρου, συνδεδεμένου μετὰ τῶν Λογγοδάρδων, τῶν ἐχθρῶν τοῦ αὐτοχράτορος τότε οὐτος τὸ 1174 ἐπέρχεται καὶ πάλιν κατὰ τζς Ίταλίας άλλὰ νικηθείς ὑπὸ τῶν Λογγοδάρδων καὶ Ἰταλῶν κατὰ τὴν ἐν Λεγνάνφ μάχην (1176) ἡναγκάσθη νὰ ἀναγνωρίση ταπεινωτικῶς τὸν 'Αλέξανδρον καὶ νὰ παραιτηθή τῶν ἐπὶ ττς 'Ρώμης καὶ Ίταλίας ἀξιώσεων αὐτοῦ ὁ Άλέξανδρος τότε (1179) ϊνα ἐπουλώση τὰς πληγὰς τῆς Ἐκκλησίας συγκροτεί τὴν γ' ἐν Λατερανῷ σύνοδον (ια' οἰχουμενικὴν) καὶ ἀπορασίζει δτι πρὸς τελείαν ἐκλογὴν τοῦ πάπα ἀπαιτοῦνται τὰ δύο τρίτα τῶν ψήφων των καρδιναλίων. Λαμπροτέραν νίκην ήρατο πρό των γεγονότων τούτων ό παπισμός εν Άγγλία: Έρρικος δηλ. ό Β΄ (1154-89) σκοπών νὰ ἀφαιρέση ἀπὸ τῆς Ῥώμης τὴν ἐπὶ του κλήρου τῆς ᾿Αγγλίας ἐπίδλεψιν καὶ ἐξουσίαν καὶ ὑποτάζη αὐτὸν ὑπὸ τὴν βασιλικὴν έξουσίαν, ώς χατάλληλον πρός τουτο όργανον μετεχειρίσθη τόν χαγχελλάριον αύτου θωμιαν Βεκέτ και διά τουτο άνύψωσεν αύτον είς τὸν θρόνον τῆς Καντουαρίας ἀλλ' ὁ Βεκὲτ ὡς άρχιεπίσκοπος τῆς άγγλικανικής Έκκλησίας δέν συνεμερίζετο πλέον τὰ φρονήματα του βασιλέως. βεβαίως ύποχρεωθείς ύπό του Έρρίχου έλαβε μέρος είς την έν Κλαρενδότη σύνοδον (1164) καὶ ώρκίσθη ὅτι θὰ τηρήση τὰς ἀποράσεις αὐτής, δηλ. τὴν ἐκλογὴν τῶν μητροπολιτῶν ὑπὸ τοῦ βασιλέως, την διαδικασίαν του κλήρου έν τοις πολιτικοίς δικαστηρίοις καὶ τὸ μὴ ἀφορίζειν τοὺς ἀνωτέρους ὑπαλλήλους, ἀλλ' ἐκφράσας τὴν πρός τὸν πάπαν μετάνοιαν συνεχωρήθη και φυγών είς Γαλλίαν έξηκολούθει τὸν κατὰ τοῦ Ερρίκου πόλεμον τὸ 1170 ὁ Βεκὲτ συνεδιβάσθη μετὰ τοῦ βασιλέως καὶ ἐπανηλθεν εἰς τὴν Αγγλίαν, άλλὰ φονεύεται ύπο τεσσάρων ίπποτων έπί του θυσιαστηρίου ο θάνατος άπεδόθη είς τὸν Έρριχον, ὅστις πιεζόμενος ὑπὸ τοῦ πάπα ἀναχηρύξαντος τὸν Βεκὲτ μάρτυρα, ὑπὸ τοῦ λαοῦ καὶ τῶν ἀποστατῶνἰχὐτοῦ υίων έρχεται είς τὸν τάφον αὐτοῦ 1174 καὶ δέεται τοῦ Βεκέτ ὡς άγίου· ούτως ὁ 'Αλέξανδρος ἀνήχθη εἰς τὸ ὑψιστον σημεῖον της πνευματικής αύτου δυνάμεως, καίτοι πολιτικώς ούδεμίαν έξήσκει σημα-

σίαν ούτε ἐπὶ τῆς Ῥώμης ούτε ἐπὶ τοῦ παπικοῦ κράτους, τὰ τελευταΐα μάλιστα έτη του βίου αυτου διήνυσεν έκτὸς της 'Ρώμης. Έπίσης έκτὸς της  $\dot{P}$ ώμης διετέλουν καὶ οἱ διάδογοι αὐτοῦ Λούκιος ὁ  $\Gamma'$ († 1185) Οὐρεανός ὁ Γ΄ († 1187) καὶ Γρηγόριος ὁ Η΄ († 1187) πρώτου του Κ.λήμεντος Γ΄ (1187-1191) κατορθώσαντος νὰ ἐπιστρέψη είς τὸ Λατερανόν· άλλ' άκριδῶς ἐπὶ τοῦ πάπα τούτου Φριδερίκος δ Βαρδαρόζας έκτελών τὰς βουλὰς αὐτοῦ κατώρθωσε διὰ τοῦ γάμου του υίου αυτου Έρρικου μετά της Κωνσταντίας θυγατρός του 'Ρογήρου και κληρονόμου της Σικελίας και Ίταλίας μετά τὸν θάνατον τοῦ ἐγγόνου τοῦ 'Ρογήρου Γουλιέλμου τοῦ Β΄ († 1194), νὰ ἀνακηρύξη τὸν υἰὸν αὐτοῦ βασιλέα τοῦ κράτους τῶν Νορμανδῶν (1186), και νὰ ἀνυψωθή οὕτω είς τὸν κολοφῶνα τῆς δόξης αὐτοῦ· άλλα κηρυγθείσης τότε της τρίτης σταυροφορίας μετέδη είς την 'Ασίαν ο Φριδερίκος και δεν επέστρεψε πλέον († 1190). Τάς ήνίας τής αὐτοχρατορίας ἀνέλαβε τότε ὁ ἰσχυρός καὶ μεγαλεπήβολος αὐτου υίδς Έρρικος ὁ ΣΤ΄ (1190-97), δστις ύπό τῶν αὐτῶν φρονημάτων, ώς και δ πατήρ αὐτοῦ ἐμπνεόμενος ἐστέφθη αὐτοκράτωρ ὑπὸ τοῦ ἀσθενοῦς καὶ γέροντος Κελεστίνου τοῦ Γ΄ (1191-98), ἐξέτεινε τάς κτήσεις της αὐτοκρατορίας ἐρ' ὅλης της Ἰταλίας, ἐκτὸς της 'Ρώμης και ἐπ' αὐτης δὲ ταύτης ἐξεδίκει τὰ αὐτοκρατορικὰ δίκαια. ούτως δ παπισμός έφαίνετο πνέων την έπιθανάτιον πνοήν, ότε άποθανόντος του Έρρίκου άντ' αὐτου άνέλαβε τὸν θρόνον ὁ τριετής αὐτου υίος Φριδερικος ο Β΄, μετά δὲ τὸν θάνατον τοῦ Κελεστίνου ἐπὶ τὸν παπικόν θρόνον άνυψώθη ὁ μέγιστος τῶν παπῶν Ἰργοκέττιος ὁ Γ΄ (1198-1216 πρ6λ. Jaffé, Gesch. d. deutsch. Reichs unter Lothar, Brl. 1843.—Bernheim, Loth. III Strassb. 1874.— Witte, Forschungen z. Gesch. d. worms. Concil. Götting. 1877.—Dettloff, der erste Römerzug Friedrichs I Götting. 1877.—Raumer, Gesch. d. Hohenstaufen Lpz. 1871.—Zimmermann, die Hohenst. Stuttg. 1838.-Cherrier, Hist. de la lutte des papes et des empereurs de la maison de Souabe, Paris 1860.—Prutz, Kaiser Friedrich I Danz. 1871.— Reuter, Alexand. III und die Kaiser s. Zeit. Brl. 1860. -

Buss, d. heilige Thomas v. Cantb. Mainz 1856. — Klemm, der engl. Investiturstreit, Leip. 1880. — Schmitz, d. engl. Jnv-streit, Innsb. 1884.—Wolfram, Friedrich I u. d. worms. Konkordat, Marb. 1883.—Toche, Jahrb. d. deut. Reichs unter Heinrich VI Lpz. 1867.—Mücke, Kaiser Heinrich VI Erf. 1876).

2. Ίννοχέντιος ὁ Γ΄ είναι ὁ πάπας ἐχεῖνος, ὅστις ἀνύψωσε τὸν παπισμόν είς τὸ ΰψιστον σημεΐον τῆς δυνάμεως αὐτοῦ καὶ λαμπηδόνος: μή ὑπολειπόμενος Γρηγορίου τοῦ Ζ΄ κατὰ τὴν ἰσχὺν τοῦ πνεύματος καὶ τῆς θελήσεως ὑπερηκόντιζεν αὐτὸν κατὰ τὴν παιδείαν, την όξύνοιαν καὶ ἐπιτηδειότητα, ή δὲ ἡθική αὐτοῦ σπουδαιότης, ὁ ένθουσιασμός και ή άφοσίωσις πρός την Έκκλησίαν ήσαν βαθύτερα, καθαρώτερα καὶ ζωηρότερα ἡ παρ' ἐκείνω· ὁ Ἰννοκέντιος ἡν αὐστηρὸς τιμωρός της άδικίας, πατήρ των όρφανων και των χηρών, καιτοι δέ πτωγός και λιτός τον βίον, συνήθροιζεν όμως θησαυρούς πρός βοήθειαν των πασχόντων ή Ιστορία αὐτοῦ είναι Ιστορία ολοκλήρου τῆς ἐποχής αὐτοῦ, διότι πανταχοῦ τής Εὐρώπης μέχρι καὶ τής 'Ανατολής έχτείνεται ή χυδέρνησις αύτου, όπου δὲ ή θεοχρατική αύτου αύθεντία, ώς του άντιπροσώπου του Χριστου δέν άναγνωρίζεται, έχει λάδρος επέρχεται και διά της ενεργείας αυτου και δυνάμεως κατορθοι νὰ ἐπιδληθή. Ἡ χυρία ίδέα του βίου αὐτοῦ ἡν ἡ πολιτική ἀνεξαρτησία του παπικού θρόνου διά της ένισχύσεως της κοσμικής έξουσίας των παπών, της έλευθερώσεως της Ίταλίας ἀπὸ ξένων ζυγῶν καὶ τῆς ἀποσπάσεως τῆς Σικελίας καὶ Νεαπόλεως ἀπὸ τῶν Γερμανών και ή έντευθεν προερχομένη απεριόριστος πνευματική ύπεροχὴ καὶ ἀρχὴ ἐφ' ὅλων τῶν χριστιανικῶν κρατῶν. ᾿Αφοῦ ἐν πρώτοις δ Ίννοχέντιος κατώρθωσε νὰ συμβιβασθή πρὸς τὴν ρωμαϊκὴν δημοκρατίαν, ἔστρεψε τὴν προσοχὴν αὐτοῦ καὶ ἐκτὸς τοῦ παπικοῦ κράτους καὶ πανταχόθεν ἐξῆλθε νικητής. Μετὰ τὸν θάνατον Έρρίκου του ΣΤ΄ της Γερμανίας, η χήρα αυτου Κωνσταντία ἀποθνήσκουσα τὸν διάδοχον τοῦ θρόνου καὶ βασιλέα τῆς Σικελίας Φριδερίκον τὸν Β΄ έθηχεν ὑπὸ τὴν χηδεμονίαν τοῦ πάπα· ἀλλ' ἡ Γερμανία ἀπήτε, στιβαράν χυβέρνησιν, έντευθεν δὲ ὁ αὐτοχρατοριχὸς στέφανος έγένετο

άντιχείμενον ἔριδος μεταξύ του  $\Phi$ ιλίππου δουχὸς της  $\Sigma$ ουηδίας (1198-1208) και "Οθωνος Δ΄ του Βράουενσβαϊγ (1198-1218) δ Ίννοχέντιος ἀπεφάνθη ὑπὲρ τοῦ τελευταίου, ἀνεγνώρισεν αὐτὸν αὐτοκράτορα έλέφ θεου και του πάπα και ώς άντάλλαγμα έλαδε παρ' αὐτοῦ τὴν ὑπόσχεσιν τῆς ἀναγνωρίσεως τοῦ παπικοῦ κράτους καὶ της μή επεμβάσεως της πολιτείας είς την εκλογήν των επισκόπων. άλλ' ότε το 1209 δολορονηθέντος του Φιλίπππου ο "Οθων άνεγνωρίσθη και ύπο πάσης της Γερμανίας, ἐπιλαθόμενος τῶν πρὸς τὸν πάπαν ύποσχέσεων, ἄργεται της έξασχήσεως τῶν ἐπὶ της Ἰταλίας δικαιωμάτων κπὶ περιφρονών τὸν καθ' ἐαυτοῦ ἀφορισμὸν τοῦ Ίννοκεντίου (1210) άκατασχέτως χωρεί είς τὴν κατάκτησιν τῆς Ἰταλίας. ό πάπας τότε ἀναγνωρίσας τὰ ἐπὶ τῆς αὐτοκρατορίας κληρονομικὰ δίχαια Φριδερίκου του Β΄ (1215-50) στέρει αὐτοχράτορα ἐν 'Αχυϊσγράνω και ούτω καταβάλλει τὸν ἀντίπαλον αὐτοῦ. Θριαμβευτιχώτερον ἐπεδείξατο τὸ κύρος αὐτοῦ ὁ Ίννοκέντιος ἐν Αγγλία. χηρεύσαντος του θρόνου της Καντουαρίας έξελέγησαν το 1207 δύο άρχιεπίσχοποι, ότε ο πάπας πρός χαταστολήν της γεννηθείσης έριδος έξελέξατο τρίτον, Στέφανόν τινα ή πράξις αυτη δεν ήρεσε τῷ βασιλεί Ίωάννη διό και διεμαρτυρήθη, ότε ό Ίννοκέντιος τιμωρεί αὐτὸν καὶ τὴν χώραν δι' ἀφορισμοῦ καὶ ἀπαγορεύσεως (1209), τὸ δὲ 1212 άποστερεί αὐτὸν καὶ τοῦ βασιλικοῦ θρόνου· ὁ Ἰωάννης ἐκτὸς τοῦ πάπα έχων καθ' έαυτου τὸν λαόν, τοὺς εὐγενεῖς καὶ τὸν κλῆρον ἀναγκάζεται νὰ μετανοήση καὶ οὕτω παραλαμβάνει ἀπὸ τῶν χειρῶν αὐτοῦ τὸ βασίλειον αὐτοῦ ὡς δῶρον (1213). Έκτὸς τούτων καὶ άλλαχοῦ ὁ Ίννοχέντιος ἐθριάμβευσεν ἐν Γαλλία Φιλιππον τὸν Αὐγουστον δι' άφορισμού και άπαγορεύσεως ήνάγκασε νὰ προσλάδη τὴν άπελαθεϊσαν αύτου σύζυγον (1201), τὸν βασιλέα της Άραγονίας Πέτρον προσκαλέσας είς Ῥώμην ἡνάγκασεν είς πληρωμὴν φόρου, πολλαγού της Ευρώπης ενήργει και εδίκαζεν ώς ανώτατος αρχων καὶ ἐν αὐτῆ δὲ τῆ Κωνσταντινουπόλει μετὰ τὴν ιδρυσιν τοῦ λατινιχου χράτους εξήσκει μεγάλην επιρροήν. Ούτως ο Ίννοχέντιος πανταχου έξέτεινε τὴν καθολικὴν αὐτου παντοκρατορίαν, ὅτε ἐπὶ τέλους τὸ 1215 ἐν τῆ ἐν Λατερανῷ Δ΄ συνόδῷ (ιβ΄ οἰκουμενικῆ) πλέον ἢ 1500

ἐπίσχοποι, καρδινάλιοι, ἡγούμενοι καὶ ἀντιπρόσωποι πάντων τῶν χριστιανικῶν κρατῶν ἐξέρρασαν τὴν εἰς αὐτὸν πίστιν, ὡς τὸν ἀντιπρόσωπον τοῦ Θεοῦ ἐπὶ τῆς γῆς καὶ τὸν ἀνώτατον κύριον καὶ δικαστὴν τῶν κοσμικῶν ἡγεμόνων καὶ βασιλέων. Ὁ Ἰννοκέντιος ἀπέθανε τὸ 1216, τὴν μεγάλην δ' αὐτοῦ ἐνέργειαν μαρτυροῦσι καὶ τὰ μέχρις ἡμῶν σωζόμενα ἔγγραφα, τὰ ἐπὶ τῆς παπωσύνης αὐτοῦ ἐκδοθέντα, 5316 τὸν ἀριθμὸν (πρόλ. Potthast, Regesta Pontificum.—Hurter, Papst Innoc. III Hamb. 1841.—Deutsch, Innoc. III, Brsl. 1876.—Abel, Kaiser Phil. d. Hohenst. Brl. 1852.—Winkelmann, Phil. v. Schwab. und Otto IV, Brl. 1873. — Schwemer, Innoc. III, Strassb. 1882. — Ladenbauer in Zeit. schrift f. Kat. Theol. 1882, 2. 3).

# § 184.

## O ΠΑΠΙΣΜΟΣ MEXPI TOY BONIΦATIOY (1216 94).

1. Ἡ δόξα και ἡ ἰσχὺς, εἰς ἡν ἀνύψωσε τὸν παπισμὸν ἡ κυβέρνησις Ίννοχεντίου τοῦ  $\Gamma'$  διατηρείται ἔτι ἐπί τινα χρόνον, μάλιστα έξασφαλίζεται αυτη έπι τέλους διά της νίκης του παπισμού κατά τῶν Χοενστάουρεν. Μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Ίννοχεντίου Φριδερίχος δ  $\mathbf{B}'$  παρουσιάζεται ἐν τῆ κονίστρα τῆς ἱστορίας διεκδικῶν τὰς ἀξιώσεις τῶν προκατόχων αὐτοῦ· ὁ πάπας Oνώριος ὁ  $\Gamma'$  (1216-27) ἐπέτρεψεν αὐτῷ τὴν ἔνωσιν τῆς Σιχελίας μετὰ τῆς Γερμανίας, άλλ' ἐπὶ τῷ ὁρφ τοῦ ἀποδοῦναι αὐτῷ τὰ κτήματα τῆς Ματθίλδης καὶ κηρύξαι νέαν σταυροφορίαν. ὁ Φριδερίκος ύπὸ διαφόρους προφάσεις άνέβαλεν αὐτήν, μέχρις οὐ ὁ διάδοχος τοῦ 'Ονωρίου Γρηγήριος ὁ θ' (1227-41) ἀφώρισεν αὐτόν· τότε ὁ Φριδερῖκος ἀνέλαδε τὸ 1228 τὴν ε΄ σταυροφορίαν καὶ μετὰ τὴν ἐπάνοδον αὐτοῦ συνδιηλλάγη μὲν πρὸς καιρὸν μετὰ τοῦ πάπα, ἀλλ' ἔνεκα τῆς ἀποράσεως τοῦ ἄρξαι ἀπολύτως έπὶ τῆς Ἱταλίας προσεκάλεσε καθ' έχυτοῦ νέον ἀφορισμόν τοῦ πάπα καὶ ἀγῶνα μέχρι ζωτζ καὶ θανάτου (1239). ὁ αὐτοκράτως έξέδωχεν έγχύκλιον πρός τους διαφόρους ήγεμόνας της Ευρώπης καί τοὺς παρδιναλίους, ἐν ἡ ὕβριζε τὸν πάπαν, οὐτος δὲ ἀντεκδικούμενος αὐτὸν γράφει πρὸς τοὺς βασιλείς καὶ ἐπισκόπους καθαπτόμενος τοῦ Φριδερίκου ώς ἀπίστου καὶ β.λασφήμου, ώς διακηρύξαντος δηλ. τὸν Χριστὸν ὡς ἀπαταιῶνα, ὡς ὀνομάσαντος μωρίαν τὴν πίστιν εἰς τὴν έκ παρθένου γέννη τιν αύτου και ώς μόνην άληθη πίστιν άποδεχομένου την σύμφωνον πρός τον λόγον και τους νόμους της φύσεως. Έν τούτοις αι άντενέργειαι αύται του Γρηγορίου είς ούδεν Ισχυσαν, δ δὲ Φριδερτκος είσελάσας είς τὴν Ίταλίαν χυριεύει τὸ παπικόν χράτος, προελαύνει μέχρι της 'Ρώμης και κωλύει την κατ' αύτου συγκρότησιν οἰλουμενικής συνόδου (1241). τότε ἀπέθανεν ὁ Γρηγόριος και μετά δέκα έπτά ήμέρας και ο διαδογος αύτου Κελεστίνος ο Δ΄ μετά διετή δε γηρείαν τον θρόνον καταλαμβάνει Ίννοκένειος ὁ Δ΄ (1243 54), έγθρος ἄσπονδος τοῦ Φριδερίχου ὡς πάπας ὁ Ίννοχέντιος μή κατορθώσας να διαλλαγή μετά του Φριδερίκου καταφεύγει είς Λούγδουνον και συγκροτήσας την Α΄ εν Λουγζούνω και ιγ' οίκου. μενικήν σύνοδον (1245) άφορίζει αὐτὸν ὡς βλάσρημον και ληστήν της Έχχλησίας εντεύθεν ο άγων έπιτείνεται, ούδετέρου ύποχιορούντος, μέχρις οὐ τὸ 1250 ἀποθνήσκει ὁ Φριδερῖκος καὶ μετὰ τέσσαρα ἔτη καὶ ὁ Ἰννοκέν τιος: ἀλλὰ καὶ ἀποθανόντος τοῦ Ἰννοκεντίου τὸν κατὰ τῶν Χοενστάςυρεν ἀγῶνα ἐξηκολούθησαν οἱ διάδοχοι αὐτοῦ 'Α.ἰέξαιδρος ό Δ΄ μέχρι του 1261, Ουρβανός ό Δ΄ μέγρι του 1264 καί  $K l \dot{\eta}_{\rm C} \eta_{\rm C} \delta \Delta'$  μέχρι τοῦ 1268, ξως οὐ ἐπὶ τοῦ τελευταίου τούτου πάπα ὁ ὑπὸ τοῦ Οὐρδανοῦ πρὸς σωτηρίαν τῆς Ἰταλίας προσκληθείς Κάροιλος ὁ 'Ανδεγάβου (Anjou), άδελφὸς Λουδοβίχου τοῦ Θ΄ ττς Γαλλίας καὶ βασιλεύς της Σικελίας (1265-85) ἐνίκησε τὸν άδελφὸν του Φριδερίχου Μάμφρεδ (1266) ήδη εἰς μόνος γόνος ἐχ της οίκογενείας των Χοενστάουφεν ύπελείπετο δ έγγονος του Φριδε. ρίχου Κοιραδικός, άλλά καὶ τούτου νικηθέντος το 1268 καὶ άποθανόντος ἐπὶ τοῦ ἰχριώματος ἔληξεν ὁ μέγας ἀγών μεταξύ τοῦ παπισμού και των Χοενστάουρεν (πρόλ. Reuter, Geschichte der relig. Aufkl. im M. A.—Schirrmacher, Kais. Fried. II Gttg. 1859.—τοῦ αὐτοῦ, die letzten Hohenst. Gttg. 1871.—Höfler, Ks-Fried.II Münch. 1844.—Lau, die letzten Hohenst. Hamb. 1856.—Chambrier, die letzten Hohenst. Bas. 1876).

2. Έν τῷ ἀγῶνι τούτῳ τῷ ὑπερεκατονταετεῖ μεταξὺ τῶν αὐτο-(ΕΚΚΑ. ΙΣΤΟΡΙΑ, ΤΟΜ. Β΄.) 370

κρατόρων της Γερμανίας και των παπών, άναμφιβόλως ὁ παπισμός ήρατο τελείαν νίκην, άλλ' αυτη συνεπήγαγεν υποπτα δι' αυτόν άποτελέσματα. διότι ναι μέν συνετρίδη ή δύναμις της Γερμανίας, περιελθούσης είς άναργίαν, άλλ' άντ' αὐτῆς ὑπερίσχυσεν ἐν Ἰταλία ἡ Γαλλία, μέγαν ἀπε:λοϋσα τῷ παπισμῷ χίνδυνον. Ἡδη τὸ 1269 ὁ βασιλεὺς της Γαλλίας Λουδοβίκος ὁ Θ΄ διὰ της πρώτης εκκληπιαστικής νομοθεσίας (sanctio pragmatica) Εθηκε τὰς βάσεις τῆς ἐλευθερίας τής γαλλικανής Έκκλησίας. διά τής νομοθεσίας ταύτης άπηγόρευσε μὲν πᾶν είδος σιμωνίας, ἦρεν ὅμως ἄμα πᾶσαν παπικήν ἐποπτείαν ἐπὶ τῶν ἐκκλησιῶν καὶ μοναστηρίων τοῦ κράτους αὐτοῦ, ἐπεκύρωσε τὰ ἀργαῖα αὐτῶν προνόμια καὶ τὰς ἀτελείας καὶ ἀπηγόρευσε πᾶσαν έκτακτον φορολογίαν των έκκλησιαστικών άγαθών έκ μέρους της παπικής αυλής. Ούτως άντι των Γερμανών παρουσιάσθησαν οι Γάλλοι, άργοντες ήδη έν Σικελία και μεγάλην έπι των παπών άσκουντες ἐπιρροήν· ἐντεϋθεν ὁ πάπας Νικό. Ιαος ὁ Γ΄ (1277-80) ἐπιθυμῶν τὴν κατάπτωσιν τῆς γαλλικῆς κυριαρχίας ἔλαβε μέρος εἰς τὴν έπανάστασιν των Σικελών, ήτις έπὶ τοῦ διαδόχου αὐτοῦ Μαρτίνου τοῦ Δ΄ (1281-85) προύξένησε τὰ ἀνοσιουργήματα τοῦ σικελικοῦ έσπερινού κατά τὴν τρίτην του Πάσχα του 1282 ούτω δὲ ἀποσπασθεϊσα ή Σιχελία άπὸ τής παπικής καὶ γαλλικής κυριαργίας κατεσχέθη ύπο του βασιλέως της 'Αραγονίας Πέτρον, συζύγου της θυγατρὸς του Μάμφρεδ Κωνσταντίας. 'Αλλά και ἐπι τῆς ἐκλογῆς τῶν παπων έξήσχουν οι Γάλλοι την έπιρροήν αὐτων μετά τὸν θάνατον Κλήμιεντος του Δ΄ († 1268) ο παπικός θρόνος έχήρευεν έπι τριετίαν Ένεκα της διαφωνίας των καρδιναλίων τέλος το 1271 έξελέγη Γρηγόριος ὁ Ι΄ (1271-76), ὅττις πρὸς ἐξέγερτιν τοῦ ψυχρανθέντος ζήλου τῶν Σταυροφόρων καὶ πρὸς ἕνωσιν τῶν Ἐκκλησιῶν ἀνατολικῆς καὶ δυτικής συνεκάλεσε την 6' έν Λουγδούνω καὶ ιδ' οἰκουμενικήν σύνοδον (1274), χωρίς όμως νὰ κατορθώση τι, πλήν τοῦ καθορισμοῦ τών περί τής συνελεύσεως τών καρδιναλίων, τής λεγομένης Conclave πρός εκλογήν των παπών κατά τον όρισμον τούτον 10 ήμερας μετά τὸν θάνατον τοῦ πάπα ἐν τῷ τόπῳ τοῦ θανάτου αὐτοῦ ἔπρεπε νά συνέρχωνται οί καρδινάλιοι πρός έκλογήν διαδόχου καί έάν έν διαστήματι τριών ήμερών ἀπετύγχανον τοῦ σχοπουμένου ἔπρεπε νὰ συμβή τουτο κατά τὰς έξής πέντε, ὅτε οἱ καρδινάλιοι ἐτρέροντο μόνον δι' άρτου, οίνου και ύδατος προσαγομένων άπό της θυρίδος άλλ' ό νόμος ούτος ήδη το 1276 περιήλθεν είς άχρηστίαν και ούτω πάλιν επήρχοντο πολυετείς χηρείαι τοῦ παπικοῦ θρόνου· ἐπὶ τέλους τὸ 1294 έξελέγη εὐσεδής τις έρημίτης Κελεστίνος ὁ Ε', άλλ' ἐπειδή ή ἐκλογὴ αὐτοῦ ἀπήρεσεν, ὁ πανοῦργος καρδινάλιος Καγετὰν ἀπατήσας αὐτὸν καὶ παραπείτας εἰς τὸ νὰ παραιτηθή ἀνῆλθεν αὐτὸς τὸν παπικόν θρόνον ύπό τὸ ὄνομα Βονιφάτιος ό Η (πρόλ. Scholten, Geschichte Ludwigs IX, Münst. 1850. — Wallon, St. Louis et son temps, Paris 1866.—Soldan, in Zeitsch. f. hist Theol. 1856, 3,—Funk, in theol. Quartschrif. 1872, 3 κτλ.—Wertsch, die Beziehungen Rudol. von Halsb. z. römisch. Kurie Götting. 1880.— Kopp, Wiederherstellung und Verfall d. h. römisch. Reichs. ἐξακολούθ. ὑπὸ Busson, Lütolf und Rohrer, Basel 1871-82).

# § 185.

## Ο ΠΑΠΙΣΜΟΣ ΚΑΙ Η ΚΑΤΑΠΤΩΣΙΣ ΑΥΤΟΥ (1294-1378).

1. Βυτιφάτιος ὁ Η (1294-1303) διεχρίνετο μὲν διὰ τὴν φρόνησεν αὐτοῦ, τὴν ἰκανότητα καὶ τὴν ἰσχὺν τῆς βουλήσεως, ὴν ὅμως ἄνευ θρησκευτικῶν καὶ ἡθικῶν ἀρχῶν, ἀνὴρ προσκείμενος μᾶλλον εἰς τὴν ἐμπαθῆ αὐτοῦ φιλαρχίαν, παρὰ εἰς τὸ ἀληθὲς τῆς Ἐκκλησίας συμφέρον ὁ Βονιφάτιος περιεπλάκη εἰς πολλοὺς πολέμους, καίτοι δὲ ἡν εὐτυχὴς εἰς τὸν ἀγῶνα κατὰ δύο καρδιναλίων ἐκ τοῦ οἰκου Κολλονᾶ, ἀρνουμένων νὰ ἀποδεχθῶσι τὴν παραίτησιν τοῦ Κελεστίνου καὶ διὰ τοῦτο καθαιρεθέντων καὶ διωχθέντων μεθ' ὅλου τοῦ ἰσχυροῦ οἰκου Κολλονᾶ, ἐν τῷ ἀγῶνι ὅμως κατὰ τοῦ βασιλέως τῆς Γαλλίας Φιλιππου τοῦ Δ' ἢ 'Ωραίου (1285-1314) εὐρεν ἐπικίνδυνον πολέμον ἡ σύγκρουσις προῆλθε κυρίως διότι ὁ πάπας ἐν τῷ πολέμφ τοῦ Φιλίππου κατὰ τοῦ 'Εδουά; δου Α΄ τῆς 'Αγγλίας παρενέδη ὡς διαιτητὴς (1295) δυνάμει τῆς ἱεραρχικῆς αὐτοῦ ἐξουσίας· ἀμφότεροι τότε οἱ βασιλεῖς ἀποκρούσαντες τὴν παπικὴν διαιτησίαν, ἴνα ἐξακο-

λουθήσωσι τὸν πόλεμον ἐπέβαλον φόρους ἐπὶ τῶν ἐκκλησιαστικῶν άγαθων, δ δὲ Βονιφάτιος τὸ 1296 ἐκδίδωσι τὴν βούλλαν αὐτου Clericis laicos, δι' ής ἀπειλεῖ ἀνάθεμα κατὰ πάντων τῶν λαϊκῶν τῶν ἐπιδαλλόντων φόρους τῷ κλήρφ καὶ τῶν κληρικῶν τῶν ἀποτιόντων αὐτούς. 'Ο Φίλιππος ἐκδικούμενος τὸν πάπαν ἀπαγορεύει τότε πάσαν έχ του χράτους αύτου έξχγωγήν χρημάτων διά τὸν πάπαν, ούτος δὲ πιεζόμενος ύπο χρηματιχών άναγχών προέδη μέν είς συνεννόησίν τινα μετ' αὐτοῦ καὶ τὸ 1297 ἀνεκήρυξεν ὡς ἄγιον τὸν πάπον αὐτοῦ Λουδυυθίχον τὸν Θ΄, ἀλλά τὸ 1301 ἐπανέλαδε τὸν ἀγῶνα ἔνεκα τοῦ άπεσταλμένου αυτου, ον συλλαδών ο Φίλιππος εφυλάκισεν εντευθεν σφοδρός έξερράγη μεταξύ Φιλίππου καί Βονιρατίου άγών, καθ' δν ό μέν πάπας άπεκάλει τὸν βασιλέα αἰρετικόν, οὐτος δὲ τὸν πάπαν μωρόν ὁ πάπας, ὡς λέγεται ἔγραφε τῷ Φιλίππω scire te volumus. quod in spiritualibus et temporalibus nobis subes aliud credentes haereticos reputamus, οὐτος δὲ ἀπήντα τῷ Βονιφατίω. sciat maxima tua Fatuitas in temporalibus nos alicui non subesse secus credentes fatuos et dementes reputamus entevolen έξερεθισθείς ὁ Βονιφάτιος ἐκδίδωσι τὸ 1302 τὴν βούλλαν αὐτοῦ Unam sanctam, εν ή ώς δόγμα πίστεως θεωρών την θεωρίαν της άνεξαρτησίας καὶ ἀπεριορίστου δυνάμεως τοῦ παπισμοῦ, καταδικάζει ὡς μανιγαῖσμόν (ξ 35) την παραδοχήν δύο άνεξαρτήτων δυνάμεων της κοσμικής και πνευματικής. έν τούτοις ο Φίλιππος συγκαλεϊ το 1302 μεγάλην σύνοδον τῶν εὐγενῶν, ἐν ἡ κατηγορεί τοῦ πάπα αίρεσιν καὶ ἐπίδασιν του παπιχού θρόνου και έχχαλεί το ζήτημα είς οίχουμενικήν σύνοδον, δ δὲ Βονιράτιος συνάψας διαπραγματεύσεις μετὰ τοῦ αὐτοχράτορος της Γερμανίας 'Αλδρέχτου προτρέπει αὐτὸν εἰς διάρρηξιν τῆς μετὰ τῆς Γαλλίας συμμαχίας καὶ δρίζει τὸν χρόνον καὶ τὸν τόπον, ἔνθα ἔμελλε νὰ ἐχτοξεύση τὸ χατὰ τοῦ Φιλίππου ἀνάθεμα· ἀλλ' οὐτο; προλαδών στέλλει είς 'Arayrlar (Anagni) τὸν γραμματέα αὐτοῦ Γουλιέλμον, ὅστις συνενωθείς μετά τινος φυγάδος ἐκ τοῦ οἴκου Κολλονᾶ είσελαύνει μετὰ ἐνόπλων ἀνδρῶν καὶ συλλαμδάνει τὸν Βονιφάτιον ἐν τῷ παλατίψ αὐτοῦ ἐν ἀρχιερατική στολή καὶ ἐπὶ θρόνου καθήμενον. Βεβαίως ὁ λαὸς ἡλευθέρωσε μετ' ὁλίγον τὸν πάπαν, ἀλλ' οὐτος ἀπέθανε κατὰ τὸ αὐτὸ ἔτος (1303) ὑπὸ βαρείας νόσου καταληρθείς. Έν τούτοις ἡ περὶ αὐτοῦ γνώμη ἐξερράσθη πρωίμως καὶ δἡ αὐττηρῶς, διότι ὁ μὲν Δάντης κατέταξεν αὐτὸν ἐν τῷ ἄδη μεταξὸ Νικολάου τοῦ Γ΄ καὶ Κλήμεντος τοῦ Ε΄ ὡς σιμωνιακόν, ὁ δὲ λαὸς ἔλεγε περὶ αὐτοῦ ὅτι εἰσείρπυσεν ὡς ἀ.ἰώπηξ, ἐκυβέρνησεν ὡς .ἰέων καὶ ἀπέθανεν ὡς κύων ὁ Βονιράτιος είναι ὁ θεὶς δεύτερον στέμμα ἐπὶ τῆς παπικῆς τιάρας πρὸς ἔνδειξιν τῆς πνευματικῆς καὶ κοσμικῆς ἐξουσίας. Ὁ διάδοχος τοῦ Βονιρατίου Βενέδικτος ὁ ΙΑ΄ († 1304) μὴ δυνάμενος νὰ ἐκδικήση τὴν τιμὴν τοῦ προκατόχου αὐτοῦ, ἡναγκάσθη πολλῷ μᾶλλον νὰ συγχωρήση τὸν Φιλιππον καὶ τὸν οἰκον Κολλονᾶ (πρόλ. Drumann, Gesch. Bonif. VIII Kgsb. 1852.—Boutaric, La France sous Phil. le B. Paris 1861. — Chantrel, Bonif. VIII. Paris 1862.—Gautier, Benoit XI, Paris 1863).

2. Μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Βενεδίκτου ὁ παπικὸς θρόνος ἐγήρευσεν έπὶ ἐννεάμηνον, ὅτε ἐπὶ τέλους διὰ τῆς ἐπιρροῆς τῶν Γάλλων ἐξελέγη ὁ άρχιεπίσχοπος Βορδιγάλων ὑπὸ τὸ ὄνομα Κλήμης Ε΄ (1305— 1314) ο πάπας ούτος ήν μεν δημιούργημα του Βονιφατίου, προσκείμενος όμως είς τὰ γαλλικὰ συμφέροντα προετίμησε νὰ ἔχῃ τὴν ἔδραν αύτου πέραν των Αλπεων εν Αθηνιώνι, ούτω δε το 1309 μετατεθείσης είς την πόλιν ταύτην της παπικής αυλής άρχεται ή έβδομηχονταετής βαβυλωνιαχή έξορία των παπών έν 'Αβηνιώνι, (1309-1377). Οἱ κατὰ τὸ διάστημα τοῦτο τὰς ἡνίας τοῦ παπικοῦ θρόνου κατέχοντες χαρακτηρίζονται διὰ τὴν χαμερπή αὐτῶν ἐξάρ. τητιν άπό της Γαλλίας και διά την Ιεραρχικήν αυτών θρασύτητα πρός τὰς λοιπὰς χώρας. ἡ κοσμική έξουσία ἐπέδρασε πολύ ἐπὶ τζς έκλογής των παπών καὶ έξησφάλισε τῆ γαλλικανή Έκκλησία τὴν άνεξαρτησίαν αὐτης: ἀρ' ἐτέρου ὅμως ὁ ἐν Αδηνιῶνι παπισμός κατέστη το χέντρον της ήθικης διαφθοράς χαὶ ούτως ἀπώλεσε τὸν στέφανον της δόξης αὐτοῦ. Ὁ Φιλιππος μετὰ τὸν θάνατον τοῦ αὐτοκράτορος της Γερμανίας 'Α.lδρέχτου Α' (1308) ἐπεθύμει δι' ἐαυτὸν η τον άδελφον αύτου Κάρο.lur τον αύτοκρατορικόν στέφανον, άλλά τούτου μή κατορθωθέντος, διότι ο πάπας έχηρύχθη ύπερ Ερρίκου του Ζ', ἐκδικούμενος τὸν Κλήμεντα ὑποδάλλει ἐν τη ΙΕ' ἐν Βιέννη οἰ-

κοιμετική συτόδω (1311-12) την άναψηλάρησιν των κατά του Βονιρατίου κατηγοριών ο Κλήμης ϊνα σώτη την μνήμην του προκατόχου αύτου συγκατατίθεται είς τὴν πλεονεξίαν του Φιλίππου καὶ καταργεί γάριν αὐτοῦ τὸ πλούσιον ἰπποτικὸν τάγμα τῶν Ναϊτῶν. Μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Κλήμεντος (1314) ἐπὶ δύο ὅλα ἔτη ἤριζον πρός άλλήλους οι γάλλοι και ίταλοι καρδινάλιοι, μέχρις οὐ ὑπερίσχυσαν οί πρώτοι καὶ ἐξελέγη Ίωάννης ὁ ΚΒ΄ (1316 1334). ἤδη ὅμως τὸ 1314 ἀποθανόντος τοῦ αὐτοχράτορος τῆς Γερμανίας Έρρικου τοῦ Z' δύο μνηστήρες τοῦ αὐτοκρατορικοῦ στέμματος παρευσιάσθησαν, Λουδοδίκος ὁ βασιλεύς τζε Βαυαρίας (1314-47) καὶ Φριδερ!κος ο της Αυστρίας. Έν τη έριδι ταύτη ο πάπας διεκήρυξεν ότι αὐτὸς ἔγει τὸ διχαίωμα της ἀποράσεως, άλλ' ὁ Λουδοδίχος νιχήσας τὸ 1322 τὸν ἀντίπαλον αὐτοῦ θεωρεῖ έαυτὸν ὡς αὐτοκράτορα καὶ έναντίον τοῦ πάπα έχχαλεῖ τὸ ζήτημα εἰς οἰχουμενιχήν σύνοδον (1324) δ Ίωάννης έξετόξευσε μέν τότε κατά του Λουδοδίκου τὸν άφορισμόν, άλλ' οὐτος βοηθούμενος ὑπὸ τῶν ἐχθρῶν τοῦ πάπα Φραγχισχανών και ύπείκων είς την φωνήν της μερίδος αύτου είσελαύνει τὸ 1327 εἰς Ἰταλίαν, γίνεται δεκτὸς μετὰ ἐνθουσιασμοῦ ἐν Ῥώμη, λαμβάνει τὸν αὐτοκρατορικὸν στέφανον καὶ συγκροτήσας μεγάλην σύνοδον καθαιρεί τὸν Ἰωάννην καὶ ἀντ' αὐτοῦ ἐκλέγει Νικό.laor τὸ τ Ε΄, στέψαντα έκ δευτέρου τὸν Λουδοβίκον ἐν τούτοις ὁ Νικόλαος δὲν ήδύνατο να διατηρηθή έπι μακρόν, διότι ότε το 1329 άναγκασθείς ο Λουδοβίκος ἐπέστρεψεν είς Γερμανίαν, ο Νικόλαος παρεδόθη είς τὸν Ιωάννην και ἀπέθανεν ἐν τῆ είρκτῆ († 1333), οὐτος δὲ νέους ἀφορισμούς έξέπειιψε κατά του Λουδοβίκου. ήδη ο αὐτοκράτωρ άντὶ πάσης θυσίας ην έτοιμος να ζητήση παρά του πάπα την ειρήνην, άλλ' οἱ ἐν Γερμανία εὐγενεῖς ἐξηρεθισμένοι ἔνεκα τῶν παπικῶν ἀξιώσεων έκκαλούσι το ζήτημα είς οίκουμενικήν σύνοδον και ή ξκκλησις έγένετο ἀποδεκτή και ύπο των έν 'Αβηνιώνι καρδιναλίων άλλ' έν το μεταξύ ἀπέθανεν ὁ Ἰωάννης τὸ 1334. Ἐπὶ τοῦ διαδόχου αὐτοῦ Βενεδίκτου του ΙΒ΄ (1334-12) δεν επετεύχθη ή μεταξύ παπισμού καί αὐτοχράτορος εἰρήνη, ἐναντίον ὅμως τοῦ παπισμοῦ ἐν τῷ ἐν Μογουντιαχῷ συμδουλιφ τῶν ἡγεμόνων (1338) ὡρίσθη, ὅτι ἡ ἐχλογὴ τοῦ

ρωμαίου αὐτοχράτορος είναι έργον τῶν ἐχλεκτόρων ἡγεμόνων, οὐδαμῶς ἀναμιγνυομένου τοῦ πάπα. Ὁ διάδογος τοῦ Βενεδίκτου Κλήμης ό ΣΤ΄ (1342-52) όλως ἀφωσιωμένος είς τὰ γαλλικὰ συμφέροντα ἐκπέμπει κατά του Λουδοδίκου νέον άφορισμόν (1346) καὶ ὡς αὐτοκράτορα άναγνωρίζει τὸν βασιλέα τῆς Βοημίας Κάρολον τὸν Δ΄ άλλ' ούτος μόλις τὸ 1349 μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Λουδοδίχου (1347) ἐστέφθη καὶ ἀνεγνωρίσθη, ἀφοῦ μάλιστα ἐπισήμως παρητήθη πάσης ἀξιώσεως έπὶ τζς χοσμιχής έξουσίας τοῦ πάπα. τὴν ὑπόσγεσιν ταύτην ἐπανέλαδε καὶ ἐπὶ Ἰργοκεντίου τοῦ  $\Sigma T'$  (1352-62), ὅτε τὸ 1355 καὶ δεύτερον ἐστέφθη αὐτοκράτωρ, καίτοι τὸ 1356 διὰ τῆς χρυσής λεγομένης βούλλης έξέδωκεν αυτοκρατορικόν νόμον, καθ' δι τούντεῦθεν ή ἐκλογή τῶν αὐτοκρατόρων ἔπρεπε νὰ ἐκτελήται ὑπὸ των τριών πνευματικών έκλεκτόρων (μητροπολιτών δηλ. άμα καί ήγεμόνων) του Μογουντιακού, της Κολωνίας καὶ τῶν Τρεβίρων καὶ τῶν τεσσάρων χοσμιχῶν τῆς Βοημίας, τοῦ ἐν Ῥήνφ Παλατινάτου, της Σαξονίας καὶ τοῦ Βραδεμβρύργου ἐν Φραγκφούρτη. Έν τούτοις τὸν διάδοχον τοῦ Ἰννοκεντίου Οὐρβανὸν τὸν E' (1362-70) αι ἐν Ἰταλία ταραχαί ἡνάγκαζον νὰ ἐπιστρέψη είς Ῥώμην, πράγματι δὲ τὸ 1367 άνεγώρησεν έξ 'Αβηνιώνος, όπου όμως το 1370 έπανέκαμψε διότι οι πλείστοι των χαρδιναλίων δεν ήχολούθησαν τῷ παραδείγματι αὐτοῦ· πρῶτος ὁ διάδοχος αὐτοῦ Γρηγόριος ὁ ΙΑ΄ (1370-78) εἴκων καί είς τὰς προρητείας τῆς άγίας Βιργίττης καὶ Αίκατερίνης, κατώρθωτεν δριστικώς το 1377 να μεταφέρη τον παπικόν θρόνον είς 'Ρώμην (πρόλ. Rabanis, Clem. V et Phil. le B. Paris 1851. — Pöhlmann, der Römerzug Heinrichs d. VII, Nürnb. 1875.— Jrmer, die Romfahrt Heinr. VII, Brl. 1881.-Bonaini, Acta Heinr. VII et monum. Flor. 1877. — Wenck, Clem. V und Hein. VII, Halle 1882.—Verlaque, Jean XXII, sa vie et ses œuvres Paris 1883. — Riezler, Geschichte Bayerns, Gotha 1880.—Preger, Anfänge d. Kirchl-politisch. Kampf. München 1882. - Müller, der Kampf Ludwigs d. B. mit der römisch. Kurie. Tübing. 1879. — Fridijung, Kaiser Karl IV, Wien 1876.—Werunsky, Kais-Karl IV und s. Zeit, Jnnsbr.

1880.—Papencordt, Cola di Rienzo und s. Zeit, Gotha 1841. — κτλ.).

## § 186.

### Ο ΠΑΠΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΤΟ ΣΧΙΣΜΑ (1378-1443).

1. Μετὰ τὸν θάνατον Γρηγορίου τοῦ ΙΑ΄ οἱ Ῥωμαῖοι ἐξελέξαντο ώς πάπαν Οὐρβανὸν τὸν ΣΤ΄ (1378-89), ἐνῷ οἱ γάλλοι χαρδινάλιοι φυγόντες μετά τὴν ἐκλογὴν καὶ ἀποκηρύξαντες αὐτὴν ὡς παράνομον, έξελέξαντο έτερον πάπαν γάλλον τὸ γένος Κλήμεντα τὸν Ζ΄ (1378-94) τὴν ἔδραν αὐτοῦ ἔχοντα ἐν ᾿Αδηνιῶνι. Οὕτως ἐγεννήθη τὸ μέγα παπικὸν σχίσμα (1378-1417), τὸ ὁποῖον ἐπιτεινόμενον διὰ τζς ἐκλογζς δύο παπῶν (ἐν Ῥώμη μετὰ τὸν Οὐρδανὸν ἐπάπευσαν Βονιφάτιος ὁ Θ΄ 1389-404, Ίννοχέντιος ὁ Ζ΄ 1404-6 καὶ Γρηγόριος ὁ ΙΒ΄ 1406-15, ἐν ᾿Αδημῶνι δὲ μετὰ τὸν Κλήμεν τα Βειέδικτος ό ΙΓ΄ 1394-1424) δι ήρεσε την χριστιανωσύνην της Δύσεως είς δύο στρατόπεδα καὶ ὑπέσκαψε τὸ ὑλικὸν καὶ ἡθικὸν γόητρον τοῦ παπισμοῦ ἡ παπική δύναμις διαιρεθείσα, πάσαν καθ' έαυ της άντίθεσιν κατέστητεν ἰσχυροτέραν, μόνον δὲ διὰ της βίας καὶ τῶν καταχρήσεων ήδύνατο νὰ στηριχθή κατὰ τῆς ἀντιθέτου μερίδος. Ο κτρά και άκατονόμαστος είναι ή είσχωρήσασα διαφθορά επί πενταετίαν σχεδόν έστερεῖτο ή Δύτις κέντρου έκκλησιαστικοῦ, ἔδλεπε δέ τις δύο και πολλάκις πλείονας πάπας ἐκσφενδονίζοντας κατ' άλλήλων το άνάθεμα και τον άρορισμόν. Ούτως ή ίδεα του παπισμου ή ἀπὸ Γρηγορίου τοῦ Ζ΄ μετὰ πολλῶν ἀγώνων καὶ μόχθων πραγματωθείσα κατεστράφη, πρὸς μεταρρύθμισιν δὲ καὶ διόρθωσιν τῆς καταστάσεως ταύτης μόνον είς τὰς οἰχουμενικὰς συνόδους ἡδύναντο οἱ ἐν τη Δύσει να ένατενίζωσιν, ώς το ύψιστον κριτήριον. Έπι τριακοντα όλα έτη ή Δύσις ήνείχετο τὴν κατάστασιν ταύτην, ἀφοῦ δὲ ἐν τῷ μεταξύ ἀπέτυχον διάφοροι προσπάθειαι πρός ἄρσιν τοῦ σχίσματος, έπὶ τέλους τὸ 1408 ἀπερασίσθη ὅπως δι' οἰκουμενικής συνόδου λυθή το ζήτημα και το 1409 συγκροτηθή ή έν Πωη οικουμενική σύνοδος, ήτις εμελλε να αποφασίση περί των δύο παπών, του εν 'Ρώμη Γρηγρίου του ΙΒ΄ καὶ του έν Άδηνιώνι Βετεδίκτου του ΙΓ΄. Ή

συγκρότησις της συνόδου ήν κυρίως έργον τοῦ τότε καγκελλαρίου τοῦ έν Παρισίοις πανεπιστημίου 'Ιωάννου τοῦ Γέρσωνος, ὅστις ἐν πολλοῖς συγγράμμασιν ἀνεγνώριζε μὲν τὴν ἀνάγχην ὁρατῆς χεφαλῆς τῆς Έχχλησίας ἐν Ῥώμη, ὑπεστήριζεν ὅμως χαὶ τὴν ἀνάγχην μεταρρυθμίσεως της Έχχλησίας χατά τε την χεφαλην και τα μέλη αὐ. της (Reformatio Ecclesiae in capite et membris) και διεκήρυττεν ότι ύπερ τον πάπαν ίστανται αι οιχουμενικαι σύνοδοι. Ούτω συνεκροτήθη ή έν Πίση σύνοδος μετά πολλής της μεγαλοπρεπείας, παρόντων πολλών ἐπισκόπων καὶ ήγουμένων, των άρχηγών των μοναγικών ταγμάτων, άντιπροσώπων των δέλα τριών πανεπιστημίων, πλέον των τριακοσίων διδακτόρων της θεολογίας καὶ τοῦ κανονικοῦ δικαίου καὶ τῶν πρεσδευτῶν τῶν βασιλέων, ἡγεμόνων καὶ δημοκρατιών εν τή συνόδω έπρεπε να παρουσιασθώσιν οι δύο πάπαι και δικασθώσι, μή έλθόντες δὲ κατεδικάσθησαν ὡς ἐπίορχοι, ταραξίαι καὶ αἰ· ρετικοί, ούτω δὲ ή σύνοδος προέδη εἰς τὴν ἐκλογὴν τοῦ Κρητὸς 'Αλεξάνδρου του Ε΄ (1409-10), όστις διαλύσας την ἐπιχίνδυνον σύνοδον, ύπεσχέθη ότι μετά τρία έτη συγχροτήσει έτέραν, έπιληρθησομένην τής ποθητής μεταρρυθμίσεως ούτω διελύθη ή ο:χουμενική εν Πίση σύνοδος (25 μαρτίου—7 αὐγούστου), τὸ μόνον ἀποτέλεσμα της ὁποίας ην, ότι νῦν ἀντί δύο ἡ Δύσις είχε τρεῖς πάπας (πρόλ. Mansi τόμ. 26. — Du Puy, Histoire du schisme Paris 1654.—Maimbourg, Hist.du grand schisme Paris 1678. -Wessenberg die grossen K-versaml. Const. 1819.-Hefele Concil-geschi τόμ. 6.—Magnan, Hist. d'Urb. VI, Paris 1862. 'Ρενιέρη, πάπαν 'Αλέξανδρον τὸν Ε΄ 'Αθήν. 1881 κτλ.).

2. 'Α. Ιέξανδρος ὁ Ε΄ ἀπέθανε μετὰ δεκάμηνον κυβέρνησιν πιθανῶς δηλητηριασθείς ὑπὸ τοῦ Βαλτάσαρ Κόσσα, ἀνδρὸς διεφθαρμένου, ὅστις καὶ διεδέχθη αὐτὸν εἰς τὸν θρόνον ὑπὸ τὸ ὄνομα 'Ιωάνι ης ὁ ΚΓ΄ (1410 15). ἀναγνωρισθείς οὐτος ὑπὸ τοῦ αὐτοκράτορος τῆς Γερμανίας Σιγισμούνδου (1411-37) καὶ ἄλλων ἡγεμόνων τῆς Εὐρώπης, διακηρύττει τὸ 1412 τὴν συγκρότησιν τῆς ὑπὸ τοῦ 'Αλεξάνδρου προταθείσης συνόδου καὶ ὡς τόπον αὐτῆς ὁρίζει τὴν Ῥώμην ὁ ἀριθμὸς τῶν μελῶν αὐτῆς ἡν μικρός, τὸ μὲν διότι κατὰ συνεννόησιν τοῦ

πάπα μετά των ληστων κατελήρθησαν ύπό των τελευταίων αι πρός την 'Ρώμην όδοι, τό δὲ διότι όλίγοι ἐνεπιστεύοντο εἰς τὸν γαρακτήρα αύτου όπωςδήποτε ή σύνοδος κατήρξατο των έργασιών αὐτής, ότε δὲ ψαλλομένου τοῦ υμνου Veni creator Spiritus, μεγάλη γλαύξ ἐπεράνη ἐν τῷ ναῷ, τότε πολλοὶ τῶν καρδιναλίων ὑπεψιθύρισαν Ecce spiritus S. in specie bubonis. Έν τούτοις μετ' όλίγον ή σύνοδος διελύθη, ό δὲ Ἰωάννης ἐπιθυμῶν νὰ ἐλκύση ὑπὲρ ἐχυτοῦ τὸ πανεπιστήμιον των Παρισίων, δωρείται αὐτῷ διάρορα δῶρα καὶ τὸν χαγκελλάριον αὐτοῦ Πέτρον d'Alliaco (d'Ailly) ἀναγορεύει καρδινάλιον άλλὰ τὰ πάντα εἰς μάτην, διότι ὅ τε Πέτρος καὶ ὁ Γέρσων έν διαφόροις αὐτῶν συγγράμιασι κατέδειξαν τὴν ἀνάγκην ἐλευθέρας όλως καὶ ἀνεξαρτήτου ἀπό τοῦ πάπα οἰκουμενικής συνόδου πρός ῥιζικήν μεταρρύθμισιν της Έκκλησίας, πρός τουτο δὲ είγον μεθ' έαυτων καὶ τὸν αὐτοκράτορα Σιγισμοῦνδον ἐπὶ τέλους ὁ πάπας ἐνέδωκε και συνεκροτήθη ή έν Κωνσταντία οικουμενική σύνοδις (1414-18), ή μεγαλοπρεπεστέρα καὶ πολυαριθμοτέρα τῶν συνόδων, περὶ ὧν άναρέρει ή Ιστορία, διότι εν αὐτῆ παρήσαν 18,000 Ιερωμένοι καὶ άναριθμητοι ήγεμόνες, δούκες καὶ ίππόται μετά της ἀκολουθίας αὐτῶν, έν συνόλφ περί τὰς 100,000 ξένων, έν οίς καὶ πολλαὶ φαυλόδιοι γυναϊκες, ξμποροι, χειρώνακτες, ήθοποιοί, γόητες κτλ. 'Ο Ίωάννης έλπίζων ὅτι ἡ σύνοδος ἔμελλε νὰ ἐνεργήση κατὰ τὰ σχέδια αὐτοῦ προνείνει ότι αύτη ώς συνέχεια της εν Πίση δικαιούται να δικάτη τους δύο έτέρους πάπας, ουχί δὲ καὶ ἐχυτόν· ἀλλ' ὁ Πέτρος ἀπέδειξεν ότι ή σύνοδος είναι έλευθέρα ἀπέναντι καί τῶν τριῶν παπῶν περαιτέρω ο Ίωάννης προέτεινεν ΐνα ή σύνοδος χυρίως σχεφθή έπι δογματικών ζητηματων, έν παρέργω δὲ μόνον περί τῆς μεταρουθμίσεως τῆς Έχχλησίας, άλλα καὶ ή πρότασις αΰτη κατέπεσε, του D'Ailly ἀποδείξαντος ότι τὸ χύριον ἔργον τῆς συνόδου είναι ἡ μεταρρύθμισις τῆς Έχχλησίας χατά τὴν χεφαλὴν χαὶ τὰ μέλη αὐτῆς. ἔπειτα ὁ πάπας έπιζητῶν πλειοψηρίαν προέτεινεν ΐνα μόνον οἱ ἐπίσκοποι καὶ οἱ ἡγούμενοι παρακαθήσωσι καὶ ψηροφορήσωσιν, άλλά καὶ ή πρότασις αϋτη άπερρίφθη, του δικαιώματος της ψηφορορίας χορηγηθέντος και είς τούς διδάκτορας καὶ Ιεροκήρυκας τέλος καὶ ή έτέρα πρότασις του πά-

πα ένα τουλάχιστον ή ψηροφορία γένηται κατά πρόσωπα ἀπερρίφθη, ἀποδεκτής γενομένης τής κατά εθνικότητας, τοιαυται δε ήσαν αί των Γερμανών, "Αγγλων, Γαλλων, Ίταλων καὶ Ίσπανών. Οὐτως είχον τὰ πράγματα, ὅτε τὸν οεβρουάριον τοῦ 1415 παρουσιάσθη ἐν τῆ συνόδω λίβελλος κατά του πάπα, κατηγορών αὐτοῦ σιμωνίαν, ἀσέλγειαν, ἀπιστίαν καὶ φόνον ὁ Ἰωάννης μὴ δυνηθεὶς νὰ παρακωλύση τὸν αὐτοχράτορα ἀπὸ τῆς κατ' αὐτοῦ ἀποφάσεως καὶ νὰ διαιρέση την σύνοδον, έγκαταλείπει αὐτην νυκτός καὶ φεύγει μεταμφιεσθείς ώς ίπποχόμος. ή σύνοδος τότε παρ' όλίγον διελύετο, συνεχρατήθη όμως διὰ του Σιγισμούνδου καὶ του Γέρσωνος καὶ τἢ 30 μαρτίου του 1415 ἐπεχύρωσε τὴν ἀρχήν, ὅτι ἡ ἐν Κωνσταντία σύνοδος ὡς ἀντιπροσωπεύουσα την στι ατευομένην Έκκλησιαν έχει την έξουσίαν αὐτης ἀμέσως ἀπὸ τοῦ Χριστοῦ καὶ ὅτι πᾶς τις καὶ αὐτὸς ό πάπας προκειμένου περί πίστεως, περί της ἄρσεως του σχίματος και της μεταρρυθμίσεως της Έκκλησίας πρέπει τα υπακούη αὐτή. Μετὰ τὴν παραδοχὴν της ἀρχης ταύτης ἡ σύνοδος καθήρεσε τὸν Ἰωάννην, ὁμοίως καὶ τὸν Βενέδικτον κατά τὴν τριακοστὴν ἐβδόμην συνεδρίασιν, ἐνῷ ὁ Γρηγόριος παρητήθη ἐκουσίως καὶ ἐγένετο καρδινάλιος έπίσκοπος Πόρτου τούτων ούτω γενομένων ή σύνοδος περί δύο τινῶν χυρίως είχε νὰ σχερθή περί ἐκλογής πάπα καί περί μεταρρυθμίσεως της Έχχλησίας δ Σιγισμούνδος μετά των Γερμανών καὶ "Αγγλων ύπεστήριζεν ὅτι τῆς ἐκλογῆς τοῦ πάπα πρέπει νὰ προ ηγηθή ή μεταρρύθμισις της Έκκλησίας, άλλ' ή πλειοψηγία των Γάλλων, Ίταλῶν καὶ Ίσπανῶν ἐξενίκησε καὶ οὕτω τὸν νοέμβριον του 1417 έξελέγη πάπας Μιρτίνος ὁ Ε΄ (1417-31), ἀλλ' έντευθεν έματαιώθη ή σκοπουμένη μεταρρύθμισις, διότι ό Μαρτίνος περιέπλεξε τὴν σύνοδον είς τὰς πλεκτάνας αὐτοῦ, συνέδεσεν ίδιαιτέρας συνθήχας μετά τῶν διαφέρων ἐθνῶν καὶ διέλυσε τὴν σύνοδον κατά τὴν τεσσαρακοστήν πέμπτην αὐτής συνεδρίασιν (22 άπριλ. 1418), διανείμας πάσιν άρέσεις άμαρτιῶν (πρόλ. Mansi, τόμ. 27 καί 28. -Lenfant, Hist. du Conc. de Const. Amst. 1727.-Hübler, die Konst. Reformat. Leip. 1867. - Caro, das Bündn. v. Canterb. eine Episode aus d. Gesch. d. Konst. K. Gotha 1880.—Zürcher, Gerson's Stellung auf d. Conc. zu Konst. Lpz. 1871 κτλ.).

3. Ἡ ἐν Κωνσταντία σύνοδος ἀπεφάσισεν, ἵνα ἀπὸ καιροῦ εἰς καιρόν συγκροτώνται οίκουμενικαί σύνοδοι πρός μεταρρύθμισιν της Έχχλησίας, ὁ δὲ Μαρτίνος ὡς τόπον τοιαύτης συνόδου ὥρισε τὴν Παβίαν· ήδη διιως πρό της ἐνάρξεως αὐτης μετέθηκε τὴν σύνοδον είς Σιένην, τὴν ὁποίαν μετ' ὁλίγον διαλύσας ἔνεκα τοῦ μικροῦ ἀριθμου των παρέδρων, ώρισεν ίνα μετά έπτά έτη συνέλθη ή σύνοδος έν Βασιλεία. Ὁ Μαρτίνος ἀπέθανεν ἐν τῷ μεταξύ, ὁ δὲ διάδοχος αὐτοῦ Εἰγένιος ὁ Δ΄ (1431-47) συνεχάλεσε τὴν σύνοδον ἐν Βασιλεία (1431 -43) καὶ ὡς ἀντιπρόσωπον αὐτοῦ ἀπέστειλεν αὐτόθι τὸν ἐπίσημον καρδινάλιον 'lov.liaròr τὸν Κα σαρίτητ. Έν τούτοις ἐπειδὴ ἡ σύνοδος ἐφάνη ἐπικίνδυνος τῷ πάπᾳ, ὡς ἀποδεξαμένη τὴν ἀργὴν τῆς ἐν Κωνσταντία συνόδου περί της απολύτου έξουσίας των οίχουμενικών συνόδων, ο Εύγένιος προφασιζόμενος ότι έν Βασιλεία διαδίδοται ή αϊρεσις του Xούς και ότι είναι ἀνάγκη νὰ ἔλθη είς διαπραγματεύτεις περί ένώσεως μετά τῶν Ἑλλήνων, μετά εν και ήμισυ έτος διατάσσει την μετάθεσιν τζς εν Βασιλεία συνόδου είς Βολωνίαν άλλα την άξίωσιν ταύτην του πάπα ἐπολέμησαν πάντες, μηδ' αὐτοῦ τοῦ Καισαρίνη έξαιρουμένου και ή σύνοδος έπαναλαδούσα την άρχην αὐτης περί του άπολύτου χύρους των οίχουμενιχών συνόδων έπιτάσσει τω πάπα ϊνα έντὸς 3 μηνῶν προσωπικῶς ἢ δι' ἀπεσταλμένων παρουσιάση είς αὐτήν. Ὁ Εὐγένιος τότε διέλυσεν αὐτήν τὸ 1433, ἐνῷ αὕτη έξηχολούθει τὰς έργασίας αὐτῆς, μάλιστα μετ' όλίγον ὁ πάπας ἕνεκα ταραχών εν 'Ρώμη φυγών είς Φλωρεντίαν Ερχεται είς διαπραγματεύσεις μετά της έν Βασιλεία συνόδου και άναγνωρίζει αὐτήν τὸ 1435. Έν τούτοις έπειδή ή σύνοδος σπουδαίως έπελάδετο της μεταρρυθμίσεως της Έκκλησίας, ὁ πάπας κατηγορεί αὐτης αὐθαφεσίαν καὶ ἐπικαλεσθεὶς τὴν ἀνάγκην τῆς μεταθέσεως ἔνεκα τῆς μετὰ τῶν Έλλήνων ενώσεως μετατίθησιν αὐτὴν εἰς Φερράραν (1438) καὶ Επειτα είς Φλωρεντίαν (1439). Οὐδὲν ήττον ἡ ἐν Βασιλεία σύνοδος καί μετά τὴν ἀποχώρησιν τοῦ Καισαρίνη καὶ τῶν πλείστων καρδιναλίων έξηχολούθει τὰς έργασίας αὐτῆς χαὶ χατεδίχασε τὸν πάπαν εἰς

άργιαν, ούτω δε ύπτρχον άπεναντι άλληλων δύο οίχουμενιχαί σύνοδοι. Τὴν προεδρείαν τῆς ἐν Βασιλεία συνέδου ἀνέλαδεν ἤδη ὁ ἐπίσημος καρδινάλιος Λ υδοβικος d Alemand, κατά δὲ τὴν 34 συνεδρίασιν ό πάπας Ευγένιος καθηρέθη και άντ' αυτου έξελέγη ό πρώην δούξ της Σαβοίας 'Αμεδαίος ὁ Α΄ ὑπὸ τὸ ὄνομα Φηλίξ E'· οὐτος ὅμως σχετικώς ὑπ' ὀλίγων ἀνεγνωρίσθη, ἡ δὲ σύνοδος ἐπὶ μάλλον ἀποδάλλουσα την ίσχυν αυτής και το κύρος έτεινεν είς την διάλυσιν αυτής, καθόσον μάλιστα καὶ τὰ ἐπισημότερα αὐτῆς μέλη, τὸ ἕν μετὰ τὸ άλλο, ώς π γ. Airelac ὁ Σύλβιος ὁ Πικκολομίνης, Νικόλαος ὁ Κουζάνες κτλ. προσηλθον είς την μερίδα του πάπα. Ούτως ή έν Βασιλεία σύνοδος από της 45 αυτής συνεδριάσεως (1443) ην λέξις κενή, και μετετέθη μεν το 1448 είς Λωζάνην, διελύθη όμως έκει δριστικώς άφου το 1449 άνεγνώρισε τον διάδοχον του Εύγενίου Νικόλαον τόν Ε΄ (1447-55). Έν τής εν Βυσιλεία συνόδου επωφελήθη μόνον ο βασιλεύς της Γαλλίας Κόρολος ο Ζ΄, δστις κατώρθωσε το 1438 νὰ έξασραλίση καὶ ἐπεκτείνη τὴν ἐλευθερίαν τῆς γαλλικανῆς Έχχλησίας διά της δευτέρας έχχλησιαστικής νομοθεσίας (§ 184, 2 πρελ. Mansi τόμ. 29-31 και τούς άνω σημειωθέντας συγγραφείς Wessenberg, Raumer xal Hefele).

# § 187.

## ΟΙ ΤΕΛΕΥΤΑΙΟΙ ΠΑΠΑΙ (1443-1517).

Τὸν Νικόλαον Ε΄ ἐπίσημον διὰ τὴν ἀγάπην αὐτοῦ πρὸς τὴν κλασικὴν ἀρχαιότητα καὶ τὴν ἴδρυσιν τῆς βιδλιοθήκης τοῦ Βατικανοῦ διεδέχθη Κάλιξτος ὁ Γ΄ (1455-58), ἐπὶ τοῦ ὁποίου ἐγερθέντες οἱ Γερμανοὶ ἐζήτουν ἐκκλησιαστικὰς ἐλευθερίας, οἵων ἀπήλαυσαν οἱ Γάλλοι, ἀλλ' ὁ αὐτοκράτωρ τῆς Γερμανίας Φριδερίκος ὁ Γ΄ (1439-93) παραπεισθεὶς ὑπὸ τοῦ καρδιναλίου Αἰνείου τοῦ Συλβίου ἐματαίωσε τὸ ἔργον. Μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Καλίξτου ἐπὶ τὸν παπικὸν θρόνον ἀνῆλθεν αὐτὸς ὁ Αἰνείας Σύλβιος ὑπὸ τὸ ὄνομα Πιος ὁ Β΄ (1458-64) ἀνὴρ λόγιος, πολύπειρος καὶ ἐνεργητικός καὶ ὁ πάπας οὐτος ἐμφορούμενος τῆς ἰδέας τῶν σταυρορριῶν ἐποιήσατο πρὸς τοῦτο διαρόρους ἀποπείρας ἀλλ' εἰς μάτην: ἐμπνεόμενος δίμως καὶ ὑπὸ τῆς

ίδέας της άπεριορίστου πυπικής μοναργίας συνεκρότησε το 1459 την έν Μαντούη οίκουμενικήν σύνοδον, έν ή καταδικάσας ώς αίρετικάς τάς άρχας τῆς ἐν Κωνσταντία καὶ Βασιλεία συνόδου, τὴν ἀπόρασιν έρημοσεν έπί του ήγεμόνος του Μογουντιακού Διδερίχου καὶ του χόμητος Σιγισμούνδου, τὸν μὲν πρῶτον στερήσας τοῦ ἀξιώματος αύτου (1461), τον δέ δεύτερον άρορίσας (1460) διότι έζήτησε κατά του πάπα ξακλητον είς οίκουμενικήν σύνοδον δ πάπας ούτος διά τινος βούλλης πρός τὸ πανεπιστήμιον της Κολωνίας κατεδίκασε τὰ πρότερον υπ' αυτου γραφέντα άντιπαπικά συγγράμματα. Οι διάδογοι του Πίου μέχρι της Μεταρρυθμίσεως είναι επίσημοι διά την άσέλγειαν αύτῶν καὶ τὴν λοιπὴν διαφθοράν. Οὕτω π. γ. Πισ. Ιος ὁ Β΄ (1464-71) γνωστὸς διὰ τὴν ματαιότητα αὐτοῦ, τὴν ἀσωτείαν καὶ την σπατάλην δμοιος αὐτῷ ην Σίξτυς ὁ Δ΄ († 1484) ὁ καθορίσας τὸ περὶ ἀσπίλου συλλήψεως δόγμα (immaculata conceptio) καὶ συμμετασχών είς την μυσαράν κατά των Μεδίκων συνωμοσίαν έν Φλωρεντία· δ Σίξτος είναι ο πάπας έχεῖνος, όστις πρώτος ἐπιδαλών τὸν ἐπὶ τῶν πορνῶν φόρον ηὕξησε τὰ εἰσοδήματα τῆς παπικῆς αὐλής, έδώρει ήγεμονίας και άλλα πολλά τοῖς υίοῖς αὐτοῦ καὶ ἐν μιᾳ έπιγραφή ώνόμασεν έαυτὸν θεόν. Μετ' αὐτὸν τὸν θρόνον τοῦ Πέτρου άνηλθεν Ίργοκέντιος ὁ Η΄ († 1492), όστις κυρίως είναι γνωστὸς διά την έν Γερμανία είσαγωγην της δίκη: κατά των γοήτων και διά την πρόνοιαν διά τὰ 16 αὐτοῦ τέχνα, ένεχα τῆς ὁποίας ἀνομάσθη πατήρ της πατρίδος (Octo Nocens genuit pueros, totidemque puellas, Hunc merito poterit dicere Roma patrem). Togodtov ἐπετάθη ἡ ἐν τῆ παπικῆ αὐλῆ διαρθορά, ώστε μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Ίννοχεντίου διά της έξαγοράς των ψήρων των χαρδιναλίων χατέλαβε τὸν παπικὸν θρόνον ὁ καρδινάλιος Βοργίας ως 'Α. Ιέξανδρις ΣΤ' (1492-1503) ο πάπας δηλ. ἐκεῖνος, ὅστις πρὸς οὐδένα ἔτερον δύναται να παραβληθή κατά την διαφθοράν όλη αύτου ή κυβέρνησης εξναι σειρά άνοσιουργημάτων εν άθεμιτουργίαις διατελών πρός την θυγατέρα αὐτοῦ Λουκριτίαν, πρὸς εν μόνον έτεινε νὰ πλουτίση τὰ τέκνα αύτου καὶ μάλιστα τὸν Βοργίαν καὶ πρὸς τοῦτο ούδενὸς ἐφείδετο ούτε άπιστίας ούτε δηλητηριάσεως πλουσίων χαρδιναλίων, ούτε άλ-

λου τινός δ 'Αλέξανδρος ούτος, εύρεθείσης τότε της τυπογραφίας είσήγαγε τὴν βιδλιοχρισίαν καὶ οὕτω κατώρθωσε νὰ ἀμδλύνη τὸ κεντρον της κατ' αυτού δημοσίας γνώμης απέθανε το 1503 διά δεδηλητηριασμένου οίνου, τον δποῖον δ υίὸς αὐτοῦ Βοργίας προητοίμασε διὰ πλούσιόν τινα καρδινάλιον. Τὸν διάδοχον αὐτοῦ Πτον Γ΄ κατὰ τὸ αὐτὸ ἔτος ἀποθανόντα διεδέχθη 'Ιούλιος ὁ Β΄ († 1513) ἡ χυβέρνησις του όποίου είναι μία σειρά πολέμων πρός ἐπέκτασιν τζς παπικζς έξουσίας: ὁ πάπας οὐτος ἀπεδίωξε τοὺς Γάλλους ἐχ τῆς βορείου Ἰταλίας, δι' όπερ ούτοι συγχροτήσαντες σύνοδον έν Τουρώνοις (1510) ήρνήθησαν τὴν πρὸς αὐτὸν ὑποταγήν· ἐπειδὴ δὲ καὶ ὁ αὐτοκράτωρ τῆς Γερμανίας Μαξιμιλιανός ὁ Α΄ (1493-1519) ἐπιθυμῶν ἐλευθερίας διά την γερμανικήν Έκκλησίαν, διά του λογίου Βίμφελιγγ συνέταξεν έχχλησιαστικήν νομοθεσίαν, ένωθείς μετά των Γάλλων συνεκρότησε τὴν ἐν Πίση οἰκουμενικὴν σύνοδον (1511), ἣτις ἀνενέωσε τὰς ἀποράσεις τῆς ἐν Βασιλεία καὶ καθήρεσε τὸν πάπαν ἀλλ' ὁ Ἰούλιος ἐπιτεθεὶς μετὰ τῶν Ἑλβετῶν ἀναγχάζει αὐτὴν νὰ μετατεθή εἰς Λούγδουνον, όπου καὶ διελύθη, συγκροτεί δὲ ὁ ίδιος τὴν E' οἰκουμιεrixηr er Λατερανώ σύνοδον (1512 17) όπου ανεθεμάτισε τον βασιλέα της Γαλλίας Λουδοβίκον τὸν ΙΒ΄ (1498-1515) καὶ ἐσυνθηκολόγησε μετά του Μαζιμιλιανού. Τὸν Ἰούλιον διεδέχθη Λέων ὁ Ι΄ (1513-21) έχ του εύγενους οίχου τῶν Μεδίχων, ἀνὴρ μεγάλης παιδείας, άλλ' ἄσωτος, σπάταλος καὶ μηδεμίαν αἴσθησιν ἔχων διὰ τὴν τὴν θρησκείαν καὶ ἐκκλησίαν· ὁ πάπας οὐτος ἐν τἢ συνόδῷ τοῦ Λατερανού (1517) εώρτασε τὸν Ορίαμδον τοῦ παπισμοῦ κατὰ τῆς ἐκ **κ.**Ιησιαστικής rομοθεσίας των Γάλλων, την όποιαν ό διάδοχος του Λουδοδίχου Φραγκίσκος ό A' (1515-47) έθυσίασεν άπέναντι άλλων συμφερόντων, και άνενέωσε την καταδίκην τῶν ἐν Κωνσταντία καὶ Βασιλεία συνόδων· άλλ' άκριδῶς κατ' αὐτὸ ἐκεῖνο τὸ ἔτος ἐβρόντησεν ή ήχτρα φωνή του Λουθήρου, ήτις κατώρθωσε κατά του παπισμού ό,τι δεν ήδυνήθησαν οι ήγεμόνες της Δύσεως καί αι σύνοδοι (πρόλ. Hagenbach, Erinn. an Sylvio, Basel 1840. — Voigt, Enea Sylvio, Brl 1856. — Frantz, Sixtus IV, Rgsb. 1880— Ollivier, le pape Alex, VI et les Borgias, Paris 1870.—Clément, Les Borgia, hist. du pape Alex. VI, Paris 1882.—Gregorovius, Lucrétia Borgia, Stuttg. 1876. — Dusmenil, Hist. de Jules II Paris 1873.—Brosch, Pap. Jul. II Gotha 1878.—Röderer, Louis XII et François I Paris 1875.—Audin, Hist. de Leo X. xτλ.).

## § 188.

#### ΑΙ ΣΤΑΥΡΟΦΟΡΙΑΙ.

- ΙΙρόλ. χαθόλου Wilhelm von Tyrus, Geschichte d. Kreuzzüge μετάφρ. γερμ. τοῦ Kaubler, Stutig. 1840.—Michaud. Hist. des Croisades.—Maimbourg. Hist. universelle des Croisades Paris 1868. Wilken, Gesch. d. Kreuz. Leip. 1807. —Röhricht, Beiträge z. Gesch. d. Kr. Brl. 1874. 78. —Kugler, Gesch. d. Kreuz. Brl. 1880.—Hahn, Ursach. und Folg. d. Kreuz. Grisw. 1859.—Prutz, Kulturges h. d. Kreuz. Brl. 1883.—Henne am Rhyn, die Kreuz. und d. Kultur ihr Zeit Lpz. 1883. Neander K-G. τόμ. 7, σελ. 158.—Hag. nbach K-G. τόμ. 2, σελ. 234. Παπαρρηγοπούλου ίστορ. τοῦ ελλ. εθνους, τόμ. 4, σελ. 488 κτλ.
- 1. Έν τη ίστορία του παπισμού άνήκουσι καί αί Σταυροφορίαι, καθόσον αύται ύπό των παπών προκληθείσαι καί παρασκευασθείσαι μεγάλως συνετέλεσαν είς τὴν ἀνύψωσιν αὐτῶν καὶ τὸ μεγαλείον. Έξετάζοντες τὰ αἴτια τὰ προκαλέσαντα τούς θρησκευτικούς τούτους πολέμους, τούς χινηθέντας δήθεν ύπερ των Ιερών τόπων χαι των Χριστιανών της 'Ανατολής και έπι δύο αιώνας διαρκέσαντας, δέν δυνάμεθα βεδαίως νὰ άρνηθώμεν ὅτι παρὰ πολλοῖς σταυροφόνοις ὡς τοιαύτα έγρησιμευον ο είλικρινής ένθουσιασμός και το συμφέρον της λδιατιανπαιήλης, φπεδογύμτως ώπως κυίλοντες οδειγοίτεν να μασατλρήσωμεν ότι ταύτα δὲν ἡσαν ούτε τὰ κύρια ούτε τὰ μόνα ἐλατήρια. Έν πρώτοις δέον να αποκρούσωμεν την ίδεαν ότι αι σταυρορορίαι προεκλήθησαν δήθεν κατ' αίτησιν τοῦ αὐτοκράτορος 'Α Ιεξίου τοῦ Κομι ηνού, ου μόνον διότι ή κατάστατις του βυζαντινού κράτους δὲν ἔγρηζε τῆς βοηθείας τῶν Δυτικῶν, ἀλλὰ καὶ ᾶν ὑπῆργεν ἡ άνάγκη αυτη ουδέποτε ο 'Αλέξιος θα προέδαινεν είς τοιαύτην αίτησιν γινώσχων έχ πείρας τούς Δυτιχούς. ἔπειτα είναι άναμφίδολον, ώς και τὰ π άγματα ἐκ τῶν ὑστέρων ἔδειξαν ὅτι αί σταυροφορίαι προεκλήθησαν ύπο των παπών χάρ:ν των παπικών αὐτών συμφερόντων οί πάπαι οί τοσάκις ἐπορθαλμιάσαντες τἢ Ανατολή ἐν τοῖς πολέ-

μοις τούτοις ένειδον ου μόνον το μέσον του έξάραι έν τη Δύσει την χυμαινομένην αύτων δύναμιν, άλλά καὶ τοῦ ἐπικρατήσαι ἐν 'Λνατολῆ, τούτου δὲ ἀληθῶς ἐπέτυγον πρὸς καιρὸν ὑποτάξαντες πολλάς τῆς Ανατολής Έκκλησίας ύπο το σκήπτρον αύτων: ἐὰν δὲ αύτοὺς καὶ τὰ σταυροφόρα στρατεύματα ἐνέπνεε μόνον ὁ ζῆλος τοῦ Χριστοῦ, τότε ούτε την Έκκλησιαν της Ανατολής θα ύπέτασσον, ούτε τας ώμας έκείνας και θηριώδεις βιαιοπραγίας θα διέπραττον. Λί παρατηρήσεις ήμων αύται έπιχυρούνται και ύπο Γουιλιέλμου του Τυρίου, όστις πρώτος ήδη παιετήρησεν ότι οι Σταυροφόροι δέν έχινούντο πάντες ύπὸ τῶν αὐτῶν ἐλατηρίων, διότι οἱ μὲν ἐξεστράτευον ἴνα μὴ ἐγκαταλίπωσι τούς συγγενεῖς αὐτῶν καὶ φίλους, ἄλλοι δὲ ἵνα μὴ κατη\_ γορηθώσιν έπὶ θρησκευτική ἀδιαφορία, ἄλλοι έκ κουρονοίας καὶ ἄλλοι ϊνα ἀποφύγωσι τὰ πολιτικὰ βάρη. Οΰτως ἐκ πάντων τούτων τῶν φαινομένων καὶ κρυπτομένων αίτίων προτήλθον αί Σταυροφορίαι, αϊτινες καίτοι έπι τέλους ἀπέτυχον τοῦ θρυλουμένου σκοποῦ καί πολλά τη 'Ανατολή προύξενησαν δεινά, σπουδαία όμως και σημαντικά διά την Δύπιν έσγον άποτελέσματα κατά τε τὸν ἐκκλησιαστικὸν καὶ πολιτικόν, τὸν κοινωνικόν καὶ βιομηγανικόν βίον, καθόσον ἐντεῦθεν νέαι θεωρίαι καὶ τάσεις, νέαι ἀνάγκαι καὶ δυνάμεις ἐγνώσθησαν, ταυτα δὲ πάντα ἐξηνθρώπισαν τοὺς δυτικοὺς λαοὺς καὶ παρεσκεύασαν αὐτοῖς τὴν μετάβασιν εἰς τὴν νεωτέραν αὐτῶν κατάστασιν.

2. "Ηδη το 999 ο πάπας Σιλβεστρος ο Β΄ συνέλαδε την ίδέαν των σταυροροριών, Γρηγόριος δὲ ο Ζ΄ προέτεινε μάλιστα νὰ τεθη ἐπὶ κεραλής τοῦ χριστιανικοῦ στρατοῦ ὅ,τι ὅμως δὲν κατώρθωσαν οἱ πάπαι οὐτοι δεξήγαγεν Οὐρβανὸς ὁ Β΄ εἰς τοῦτον δηλ. κατὰ τοὺς συγγραφεῖς της Δύσεως ἐμρανισθεὶς φανατικός τις μοναχὸς Πέτρος ὁ ἐξ ᾿Αμβιανής διὰ ζορερῶν χρωμάτων παρέστησε την κατάστασιν τῶν ἐν ᾿Ανατολή Χριστιανῶν, ἐπιπροσθεὶς ὅτι ἰδών κατ᾽ ὅναρ τὸν Χριστὸν διετάχθη ὑπ᾽ αὐτοῦ ἴνα διεγείρη την Δύσιν πρὸς ἀπελευθέρωσιν τῶν ἰερῶν τόπων ὁ Οὐρβανὸς ἐπέτρεψεν αὐτῷ τότε νὰ διέλθη τὴν Γαλλίαν καὶ Ἱταλίαν διεγείρων τὸν ζηλον τῶν Χριστιανῶν, ὁ ίδιος δὲ τὸ 1095 ἐν δυσὶ συνόδοις ἐν Πλακεντία καὶ ᾿Αρβέρνα (Κρενμὸντ) τοσοῦτον ἐνεθουσίασε τὰ πλήθη, ὥστε παρὰ (Εκκλ. ΙΣΤΟΡΙΑ, ΤΟΜ. Β΄.)

πάντων ώς ἀφ' ένὸς στόματος ήχούσθη ή φωνή, τοῦτο εί αι θέλημα του Θεού, πολλοί δε προστίλθον ίνα προσδέσαντες επί τζς δεξιάς γειρός τον έρυθρον σταυρόν έκπτρατεύπωσιν είς την 'Απίαν. "Ηδη τὸ ἔαρ του 1096 ύπὸ τὸν Ιππότην Βάλιερ τὸν ἀκτήμονα (Habenichts) πολλά ἄτακτα πλήθη κατήρξαντο του άγωνος, συνηκολούθησε δ' αὐτοῖς καὶ Πέτρος ὁ Έρημίτης μετὰ 40,000 ἀνδρῶν. άλλά τὰ πλήθη ταυτα, τὸ μὲν κατεστράφησαν ἐν Βουλγαρία, τὸ δὲ ένικήθησαν έν Νικαία ύπό των Σαρακηνών επίσης έτέρα στρατιά έχ 200,000 ἀτάχτων καὶ διερθαρμένων κατεστράφη έν Ούγγαρία η έν τοις δρίοις αύτης. Πρώτον κατά τον αύγουστον του αύτου έτους τακτικός στρατός σταυροφόρων μετέθη είς Κωνσταντινούπολιν, εςτις έξ 600,000 συγκείμενος καὶ τελών ύπὸ τὴν ἀργηγίαν των ἐπισημοτέρων της Δύσεως ήγεμόνων, ώς Γοδδοφρίδου του έχ Βουιλλώνος του άργιστρατήγου, των άδελρων αύτου Ballfortron καί Εὐσταθίου, του Ούγωνος, του Ροβέρτου, του Βιεμόνδου, του Ταγπρέδου κτλ. άφου έσυνθηκολόγησε μετά 'Αλεζίου του Κομνηνου περί της ἀποδόσεως των κατακτηθεισών χωρών, διεπεραιώθη είς Χαλκηδόνα τὸν μάτον τοῦ 1097. Οἱ σταυροφόροι ἐν συνδέσμφ μετὰ τῶν Βυζαντινών έχυριευσαν έν πρώτρις την Νίκαιαν, ούτω δὲ διὰ πολλών κακουγιών και μόγθων άρικοντο πρό τζε 'Αντιογείας και έπολιόρκησαν αὐτήν: ἀλλ' ήδη διαρρήξαντες σὰς πρός τούς Βυζαντινούς συνθήκας είσηλθον διὰ δόλου είς την Εδεσσαν και ιδρυσαν τὸ πρώτον λατινικόν βασίλειον, τό αύτό δὲ μετ όλίγον ἔπραξαν αυριεύσαντες και την Αντιόγειαν τέλος τον ιούλιον του 1099 έκυριευσκό και την Ίερουσαλήμ, είς ήν είσελθόντες μετά ψαλμών καὶ υμιων άνηγόρευσαν βασιλέα τον Γοδδορρίδον καὶ ϊδρυσαν λατινικόν πατριαργείου μετὰ τεσσάρων όργιεπισκοπών καὶ πολλών ἐπισκοπών. Ο Γοδδορείδος ἀπέθανε κατά το αύτο έτος, τουτον διεδέγθη ο άδελοος αύτου Βαλθυντίος (1100-1118) κυριεύτας την Πτολεμαίδα, Βηρυτέν καί Σιδώνα, τούτον δὲ Ba lδουτικό B' (1118 31) καὶ τούτον b Φοιέλαων, έπί του όποιου μεγάλως έπεξετάθη το λατινικόν κράτος. Η άγγελία σών γεγονότων τούτων έξήγειρε τον ένθουσιασμόν σών δυτικών, ήδη δε το 1101 διωργανώθησαν εν Γερμανία, Γαλλία και Τοαλία τρεῖς μεγάλοι στρατοί ἐχ 260,000 ἀνδρῶν πρὸς κατάληψιν τοῦ Βαγδατίου, ἀλλὰ κατεστράρησαν ὑπὸ τῶν Τούρχων (πρδλ. Sybel, Gesch, d. ersten Kreuz. Leip 1881.—Hagenmeyer, Peter d. Eremit. Lpz. 1879).

- 3. Ἡ δευτέρα σταυμοφορία (1147) προεκλήθη ὑπὸ τῆς κατὰ τὸ 1146 ἐπελθούσης ἀλώσεως τῆς Εδέσσης ὑπὸ τῶν Τούρκων. Ὁ πάπας Εὐγένιος ὁ Γ΄ προσεκάλεσε τότε τὰ χριστιανικὰ τῆς Δύσεως ἔθνη εἰς τὰ ὅπλα ὑποσχόμενος τοῖς σταυροφόροις οὐ μόνον ἀμαρτιῶν ἄρεσιν, ἀλλὰ καὶ ἀπαλλαγὴν ἀπὸ τῶν πολιτικῶν καθηνόντων, Βερνχάρδος δὲ ὁ Κλαιρδὼ διὰ τῆς πυρετώδους αὐτοῦ εὐγλωττίας παρώξυνεν εἰς τὸν ἀγῶνα Λουδοθίκον τὸν Ζ΄ τῆς Γαλλίας καὶ τὸν αὐτοκράτορα τῆς Γερμανίας Κονράδον τὸν Γ΄. Οὅτω συνεκεντρώθη μέγας στρατὸς (1,140,000), ὅστις ὅμως διαπεραιωθείς εἰς τὴν ᾿Ασίαν, τὸ μὲν ὑπὸ τοῦ ξίφους τῶν Τούρκων, τὸ δὲ ὑπὸ λιμοῦ καὶ λοιμοῦ καὶ τῆς παρεισδυσάσης ποικίλης διαρθορᾶς κατεστράρη, δλίγων μόνον ἐλεεινῶν λειψάνων ἐν καταισχύνη ἐπιστρεψάντων εἰς τὰς ἐστίας αὐτῶν (Kugler, Studien z. Geschichte d. 2 Kreuz. Suttg. 1866. Neumann, Bernhard v. Clairv. und d. 2 Kreuz. Hldb. 1882).
- 4. Έν τούτοις τὸ βασίλειον τῆς Ἱερουσαλὴμ ἀπὸ πολλοῦ ἤδη περιῆλθεν εἰς μεγάλην κατάπτωσιν ἐσωτερικαὶ διχόνιαι καὶ ἀντιζηλίαι μεταξύ τῶν κρατούντων, ἀγρειότης καὶ διαφθορὰ τοῦ κλήρου, τῶν εὐγενῶν καὶ τοῦ στρατοῦ, ἀπείθεια καὶ ἀταζία καὶ πολλὰ ἔτερα δεινὰ ἐκράτουν μεταξύ πάντων μὲν τῶν ἐν Παλαιστίνη δυτικῶν, ἰδία δὲ τῶν ἐκεῖ γεννηθέντων ἀπογόνων τῶν σταυροφόρων, τῶν οὕτω δὴ Πουλλάνων λεγομένων, γένους διερθαρμένου ὑρ' ὅλας τὰς ὅψεις. ἐν τοιαύτη καταστάσει πραγμάτων ὁ Σουλτάνος Σελαδίν κατώρθωτε νὰ καταστρέψη τὴν λατινικὴν κυριαρχίαν καὶ νὰ γείνη κύριος τῆς Ἱερουσαλὴμ τὸ 1187 ἡ ἀγγελία αὕτη ἡλέκτρισε τὴν Δύσιν, ἤτις εἰκουσα τῆ προτροπῆ Γρηγορίου τοῦ Ἡ, ἀνέλαδε τὴν τρίτην σταυροφορρίαν (1189). Πρῶτος διεπεραιώλη εἰς τὴν ᾿Ασίαν ὁ αὐτοκράτωρ τῆς Γερμανίας Φριδερίκος ὁ Βαρβαρόζας μετὰ 100,000 ἀνδρῶν, ὅστις νικήτας τὸν Σκλαδίν παρὰ τὸ Φιλομήλιον καὶ τὸ Ἰκό-

νιον εύρε μετ' όλίγον τὸν θάνατον ἐν τῷ ποταμῷ Καλυκάδνω (1190). 'Ο γενναζος αύτου υίος Φριδερικος ό Β' ώδήγησε νον τούς Γερμανούς κατά της Πτολεμαίδος, όπου συνηνώθη μετά των λοιπών σταυροφόρων, άλλά και ούτος άπέθανε μετ' όλίγον το 1191. ήδη πρό της Πτολεμαίδος ύπζογον ο βασιλεύς της Γαλλίας Φίλιππος ο Αυγοιστος καὶ ὁ τζς Αγγλίας Ριχάρδος ὁ Λεοντόκαρδος, έστις καθ όδον έχυ (ευσε την νησον Κύπρον και μυρία δεινά τοις ήμετέροις προύξενησεν. Ἡ Πτολεμαίς Επεσε τὸ 1191, ἀλλ' αι άνασυείσαι Εριδες κατά την διανομήν των λαφύρων και ή άπθένεια του Φιλίππου ήναγκασαν αύτον να έπιστρέψη: μόνος ήδη έμενεν ό Λεοντόκαρδος, όστις άρου ένίκησε και πάλιν τον Σαλαδίν και έκυριευσε την Ιόππην καὶ τὴν 'Ασκαλωνα προύτίθετο νὰ ἐπιπέση κατὰ τῆς Ἱερουσαλήμ. μαθών όμως ότι ὁ άδελρὸς αὐτοῦ ἐπεθύμει τὸν θρόνον της Αγγλίας, ό δὲ Φιλιππος της Γαλλίας ἔτρερε κατακτητικά σγέδια, μετὰ έτέραν κατά του Σαλαδίν νέκην συνθηκολογεί μετ' αύτου τό 1192 καί έπ:στρέρει· άλλά καθ' όδον συλληρθείς ύπο του Λεοτό. ίδου της Αύ. στρίας φυλαχίζεται έπὶ δύο ἔτη, εἶτα δὲ ἐλευθερωθεὶς περιπλέχεται είς πόλεμον κατά τζε Γαλλίας και ούτω δεν έπαναλαμβάνει τζν σταυροφορίαν († 1199 — πρόλ. Röhricht, Rüstungen d. Abendlandes z. 3. Kreuz. iv Histo. Zeitsch. 764. 34. - Fische:, Gesch. d. Kreuz. Friedriches 1 Brl. 1870).

5. Η τετάρτη σταυροφορία (1202-17) ἐσκόπει τὸν πόλεμον κατὰ τῆς Αἰγύπτου καὶ προεκλήθη ὑπὸ τοῦ πάπα Ἰιτοκεντίου τοῦ Γ΄ καὶ τοῦ εὐγλώττου ἰεροκήρυκος Ἰού.ἰκωνος τοῦ ἐκ Neuilly, ἀντὶ τούτου ὁμως προσέβαλε αὐτὸ τὸ βυζαντινὸν κράτος. Οἱ σταυροφόροι δηλ. συναθροισθέντες ἐν Βενετία συνεφώνησαν μετὰ τοῦ Δόγη αὐτῆς Δινιδό.ἰου ἴνα ἀντὶ ὡρισμένων χρημάτων διαβιβάση αὐτοὺς ἐπὶ τῶν πλοίων αὐτοῦ. μὴ ὁυνάμενοι ὅμως νὰ ἀποτίσωσι τὸ προϋποσχεθὲν ποσὸν παραπείθονται ὑπὰ αὐτοῦ καὶ ἐκστρατεύσαντες κατὰ τῆς Ζάρας τῆς Δαλματίας ἐκυρίευσαν αὐτήν. Ἐν τῷ μεταξὺ Ἰλίξιος ὁ Δ΄ υἰὸς Ἰσαακίου τοῦ Ἰλγγέλου, ἀρπαγέντος τοῦ βυζαντινοῦ θρόνου ὑπὸ Ἰλεξίου τοῦ Γ΄ καταρ ὑγει εἰς τὸν πάπαν καὶ ζητεῖ τὴν ὑποστήριξιν τῶν σταυρορόρων ἐπὶ τῆ ὑποσχέσει τοῦ ὑπαγαγεῖν τὴν ἀναστήριξιν τῶν σταυρορόρων ἐπὶ τῆ ὑποσχέσει τοῦ ὑπαγαγεῖν τὴν ἀναστήριξιν τῶν σταυρορόρων ἐπὶ τῆ ὑποσχέσει τοῦ ὑπαγαγεῖν τὴν ἀναστήριξιν τῶν σταυρορόρων ἐπὶ τῆ ὑποσχέσει τοῦ ὑπαγαγεῖν τὴν ἀναστήριξιν τῶν σταυρορόρων ἐπὶ τῆ ὑποσχέσει τοῦ ὑπαγαγεῖν τὴν ἀναστήρις τὸς ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς ἐκριστίς τὸς ὑπος ἐκριστίς ἐκρισ

τολικήν ύπο την δυτικήν Έκκλησίαν και βοηθήσαι τούς σταυροφόρους είς τὸν κατὰ τῶν Τούρκων πόλεμον· οὕτως οἱ σταυροφόρο: ἐκ Ζάρας ἐπιτεθέντες κατὰ τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἐκυρίευσαν αὐτὴν καί Εστησαν την λατινικήν αὐτοκρατορίαν (1204-61), ἀναγορεύσχντες αὐτοχράτορα τὸν Βαλδουίνου. 'Ο Ίννοχέντιος, ὅστις προεγίνωσκε πιθανώς τὰ γενόμενα, ἀφώρισε μὲν κατὰ τὸ φαινόμενον τὸν Δάνδολον καὶ τοὺς σταυροφόρους καὶ ἐπεδείξατο τὴν δυσμένειαν αὐτου διά την κατά της Κωνσταντινουπόλεως έκστρατείαν, άλλά δυσωπηθείς ύπο της απροσδοχήτου επιτυχίας των βουλών αύτου ήγαλλιάσατο τῷ πνεύματι, ὅτι ἐπὶ τέλους ὁ Ἰσραὴλ μετὰ τὴν καταστροφήν των χρυσων δαμάλεων έν Δάν και Βαιθήλ συνηνώθη μετά τυν 'Ιούδα και έπεμψε τῷ πρώτω λατίνω πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως τὸ ώμοφόριον (§ 146, 3. 4). Ένῷ οὕτω τὸ πλεῖστον τοῦ βυζαντινοῦ χράτους ἐστέναζεν ὑπὸ τὸν ζυγὸν τῶν σταυροφόρων, εν Γερμανία το 1212 παρεσκευάσθη ή γελοία σταυροφορία των 40000 παίδων (άρρένων καὶ θηλέων) οίκτρὸν λαβούσα τέλος, διότι πολλαί γιλιάδες αὐτῶν κατεστράφησαν ἤδη ἐν Εὐρώπη ὑπὸ της πείνης και των λοιπών κακουχιών της δδοιπορίας, αι δε λοιπαί ήγμαλωτίσθησαν ύπο των Τούρχων. Έπίσης κατά το 1217 νέαν σταυροφορίαν έχίνησεν ὁ βασιλεύς της Ούγγαρίας 'Ανδρέας άλλ' άνευ τινός ἀποτελέσματος· τινές τῶν σταυρορόρων τούτων συνενωθέντες μετά του βασιλέως της Ίερουσαλημ Ίωάννου μετέδησαν είς την Αίγυπτον τὸ 1218 καὶ ἐκυρίευσαν τὴν Δαμιέττην, ἀλλ' ἀκολούθως περιήλθον είς τοιαύτην άνάγκην, ώστε μόλις έσώθησαν ύπο της μεγαλοψυχίας του σουλτάνου Καμελ (1221—Πρελ. Streit, Beitr. z. Gesch. d. 4 Kreuz. Ankl. 1877.—Hagenbach, der Kinder Kreuz. in Knapps Christoterpe 1853. — Des Essarts, La croisade des enfants, Paris 1875).

6. Ἡ πέμπτη σταυροφορία ἐγένετο τὸ 1228 ὑπὸ Φριδερίκου τοῦ Β΄ εἰς τὸν ὁποῖον ὁ σουλτάνος τῆς Αἰγύπτου Καμέλ, διατελῶν εἰς ἔριδα πρὸς τὸν ἱδ:ον ἀνεψιόν, παρέδωκεν ἐκουσίως τὴν Ἱερουσαλήμ, ὡς καὶ ἐτέρας πόλεις. Ὁ Φριδερίκος στεφθεὶς ἰδιοχείρως ἐπὶ τοῦ ἀγίου Τάρου ἐπα ἐκαμψεν εἰς τὰ ἰδια· ἐκτὸς τούτου καὶ ἄλλοι ὡδήγησαν

σταυροφορικούς στρατούς κατά της Παλαιστίνης, τὸ μὲν 1239 ὁ βασιλεύς της Ναβάρρας Θεόδουλφος, τὸ δὲ 1240 ὁ δούξ Κορι βάλλης  $\dot{P}$ ιχάρδος, άλλ' ένεκα της μεταξύ αὐτῶν διαρωνίας οὐδὲν κατώρθωσαν (Kestner, Kreuz. Friedrichis II, Götting. 1873).—Τέλος την έκτην και έβδιμην σταυμοφομίαν (1248. 1270) έπεγείρησεν ο βασιλεύς της Γαλλίας Λουδούτκος ὁ άγιος, συνεπεία εὐχης τινος, ην έποίησε τῷ θεῷ κατά τινα βαρείαν αὐτοῦ ἀσθένειαν τὸ 1244, τχυτογρόνως δὲ ἐπὶ μάλλον ἐχινήθη εἰς τὴν σταυροφορίαν χαὶ ἐχ τῆς άγγελίας της άλώσεως της Ίερουσαλήμι καὶ του περιορισμού τῶν σταυροφόρων εν Πτολεμαίδι καί τισι παραλίοις πόλεσιν. Ούτως δ Λουδοδίχος μετά μεγάλου στρατού μετέδη είς Αίγυπτον, όπου έχυρίευσε μέν τὴν Δαμιέττην, ἀλλ' ἀπολέσας τὸ ήμισυ τοῦ στρατοῦ αύτου, ήχμαλωτίσθη ύπό του Σουλτάνου καὶ μόλις έλυτρώθη άντὶ πλουσίων δώρων. Μετά τῶν λειψάνων τοῦ στρατοῦ αὐτοῦ ἐπιστρέψας το 1250 είς Πτολεμαίδα και έκειθεν είς την πατρίδα αὐτου, έπειδή δὲν έθεώρησε τὴν εύχὴν αὐτοῦ πληρωθείσαν άνελαδε τὸ 1270 νέαν σταυροφορίαν κατά της Τύνιδος άλλ' ένταῦθα λοιμός κατέστρεψε τὸ ζιμισυ τοῦ στρατοῦ αὐτοῦ καὶ αὐτὸν τὸν Λουδοδίκον καὶ ούτως επερατώθησαν αί σταυροφορίαι είναι άληθες ότι καί μετά τὸ 1270 διάφοροι πάπαι προσεπάθησαν νὰ διεγείρωσι τὸν πρὸς τὰς σταυροφορίας ενθουσιασμόν, άλλ' είς μάτην άπεναντίας αί εν 'Ασία κατακτήσεις των σταυροφόρων περιήργοντο άλληλοδιαδόγως είς τὰς χεῖρας τῶν Τούρχων μέγρις οὐ τὸ 1291 άλωθείσης κα! τῆς Ητολεμαίδος, κατεστράφη παν ίγνος των σταυροφόρων.

# § 189.

#### ΑΝΑΠΤΥΣΙΣ ΤΗΣ ΙΔΕΑΣ ΚΑΙ ΔΥΝΑΜΕΩΣ ΤΟΥ ΠΑΠΙΣΜΟΥ.

1. Έχ τῆς μέχρι τοῦδε ἱστορίας τῶν παπῶν χατεδείχθη σαρῶς ὅτι ὁ παπισμὸς ἀφίχετο εἰς τὸ τέρμα τῆς ἱστορικῆς αὐτοῦ ἀναπτύξεως ἡ ψευδοῖσιδώρειος ἰδέα ὅτι ὁ πάπας εἶναι ὁ χαθο.λικὸς ἐπίσκοπος τῆς Ἑχχλησίας χαὶ ἡ ἀπεριόριστος αὐτῆς χεραλἡ ἐπραγματοποιήθη ἤδη, τὸ μὲν διὰ τῆς ριλοδεξίας τῶν παπῶν χαὶ τῆς χαμαιζήλου χολαχείας τῶν δημιουργημάτων αὐτῶν, τὸ δὲ διὰ τῆς εὐνοίας

των περιστάσεων καὶ τζι άμο. θείας τζι εποχζι: ζίδη οἱ πάπαι ἀπὸ Ίννοχεντίου του Γ΄ δέν ήσαν πλέον άντιπρόσωποι του Πέτρου άλλά του θεου και του Χριστου (Vicarii Dei, Christi), οὐ μόνον δὲ άπ' αὐτῶν ἀποκλειστικῶς ἐξηρτᾶτο ἡ ἐν τῆ Ἐκκλησία νομοθετική έξουσία, άλλά καί ώς κύριοι των νόμων ούδαμως αύτοις ύπέκειντο και άλλους δε κατά το δοκούν άπηλλαττον της πρός αὐτούς καί τούς όρχους ύποχρεώσεως, ούτω δὲ βαθμηδόν ἤρξατο νὰ ἀναπτύσσηται καὶ ή περὶ τοῦ ἀλαθήτου τοῦ πάπα ἰδέα. βεδαίως παρὰ Γρηγορίω τῷ Ζ΄ δὲν ἀπαντὰ ἔτι τοιοῦτόν τι καὶ αὐτὸς δὲ Ίννοκέντιος ὁ  $\Gamma'$  παραδέχεται ὅτι καὶ ὁ πάπας δύναται νὰ πλανηθή ἐν τοῖς ἀντικειμένοις της πίστεως, Ίννοκέντιος δε ο Δ΄ διακηρύττει ψευδή την ρήτραν πιστεύω ό,τι πιστεύει ό πάπας εν τούτοις ἀπό θωμά του Ακυνάτη ή περὶ ἀλαθήτου ίδέα ἐκφράζεται παρρησία ἐν τἤ προτάσει, ότι ο πάπας μόνον δύναται να άποφασίζη δριστικώς καί τελεσιδίχως έν τοις άντιχειμένοις τής πίστεως και ότι και αι άποφάσεις των συνόδων είναι έγχυροι διά της παπικής έπιχυρώσεως · άκολούθως ένεκα των μεταρρυθμιστικών ένεργειών τοῦ ΙΕ΄ αίωνος ή περί παπιχού άλαθήτου ίδεα ήρξατό πως να όπισθογωρή και αύτοι δε οι αύλικοι του παπισμού δεν ετόλμων νά έκτρασωσιν αὐτήν, διέχρινον όμως τὸ ἀλάθητον τοῦ ἀξιώματος ὡς ἀπόλυτον, άπὸ τοῦ άλαθήτου τοῦ προσώπου ὡς σχετιχοῦ καὶ διεκήρυττον ὅτι ό πάπας ό περιπίπτων είς αϊρεσιν καὶ πλάνην παύει τοῦ νὰ ἡναι πάπας και άλάθητος: τὰς ἰδέας ταύτας ἐξέφρασε πρὸ πάντων ὁ δομινικανὸς Ἰωάντης Τορκουεμάδας, τὸν ὁποῖον ὁ πάπας Εὐγένιος ὁ Δ΄ ενεχα του ζήλου αυτου υπέρ της άπολυτου δυνάμεως του παπισμού ώνόμασε Defensor fidei. "Hôη δὲ ἀπὸ Γρηγορίου τοῦ Ζ' ὡς ίδιαίτεριν δίκαιον των παπών έθεωρείτο τὸ ἐπιδάλλειν ὅρκον ὑποταγης είς πάντας τούς μητροπολίτας, ἐπισκόπους καὶ ἡγουμένους, ώς και τὸ δίκα ον τῆς ἐκλογῆς αὐτῶν ἢ ἐπικυρώσεως αὐτῆς, ἀπὸ Κλήμεντος του Δ΄ (1266) το δίκαιον του διατιθέναι ἀπολύτως τὰ ἐκκλησιαστικὰ εἰσοδήματα (plenaria dispositio), διότι πάντα τὰ έκκλησιαστικά άγαθά έθεωροῦντο ούχὶ ὡς κτήματα τῶν κοινοτήτων, άλλα του Θεού και του Χριστού και έπομένως ο πάπας ώς άντιπρό-

σωπος αὐτῶν ἡν ὁ μόνος ὑπεύθυνος διαγειριστής, ἐν ἀνάγκη δὲ ἐσφετερίζοντο καὶ τὸ δίκαιον τοῦ ἐπιβάλλλειν φόρους ἐπὶ τῶν τοιούτων κτημάτων. Περαιτέρω ώς ἀποκλειστικά δίκαια τῶν παπῶν ἴσγυον τό συγκα. ετ καὶ έπικυρουν τὰς συνόδους καὶ αὐτὰς τὰς οἰκουμετικάς, το ιέχεσθαι έκκιλητους έν πάση περιπτώσει από των έπισχοπιχών δικαστηρίων, τὸ ἀφιέναι άμαρτιας (absolutio), τὸ ἀπα.llá σσει r άπὸ των r όμων (dispensatio), τὸ κανονίζειν τοὺς άγίους, τὰ Ιερά .lethara καὶ τοὺς μοναχωύς (canonisatio), τὸ πέμπειν τοίς μητροπολίταις το ώμοφόριος (pallium), ο άσπασμές του ποδὸς αὐτῶν, τὸ κι ατείν τὸν ἀναθ .. lέα τοῦ ἵππου αὐτῶν, ὅπερ ἀντζγον μέχρι του Μ. Κωνσταντίνου, τὸ μεταλαμβάνειν τὸν πάπαν τζς θείας εύγαριστίας καθήμενον, ή στέψις αύτου γρονολογουμένη άπο N χοJάου τοῦ A' χαὶ ἀντὶ τῆς ἐπισχοπ.χῆς μίτρας τὸ φέρειν τιάρας, δικάρτινον μεν άπό του 1059 (άπό Νικολάου του Β΄) πρός εκφρασιν της πνευματικής καὶ πολιτικής έξουσίας, τρικάρηνον δὲ ἀπὸ τοῦ  $\mathrm{I}\Delta'$ αίωνος πρός ἔχφρασιν της τριπλής αύτου δυνάμεως, της ἐπουρανίου (έν τῷ κανονισμῷ τῶν άγίων) της ἐπὶ τοῦ καθαρτηρίου πυρὸς (ἐν ταϊς ἀρέσετι) καὶ τῆς ἐπιγείου (ἐν τοῖ; ἀφορισμοῖς). ἡ τιάρα αὕτη ήν κεκοσμημένη διά λιθων πολυτελών και έρερεν έπι της κορυφής μικράν γρυσήν κοσμικήν σφαϊραν μετά σταυρού. ώς δίκαιον έπίσης των παπων δυ άμεθα να θεωρήσωμεν το ήγιασμένον χρυσουν ρόδυν, τὸ ὁποῖον ἀγιαζόμενον διὰ προσευχής, θυμιάματος, βαλσάμου καὶ άγιασμού παρεγωρείτο είς εὐσιδή πρόσωπα ἡ μοναστήρια, ἐκκλησίας καὶ πόλεις μετά της ύπογρεώσεως του άνταποδούναι τῷ πάπα σημαντικόν χρηματικόν ποσόν πρώτος το ρόδον τουτο έλαβε Λουθοβίχος ὁ Ζ΄ (1163) ὑπὸ τοῦ πάπα 'Α. Ιεξάνδρου τοῦ Ι΄ (πρβλ. Ζοpffel, über die Zeit d. ersten Papstkrönung, in Doves Zeitschrift f. K-Recht 1876.—Lederer, der spanische Kardinal Johann v. Torquemada, Freib. 1879).

2. Ἡ παπική αυτη παντοδυναμία υπό πολλών ἐπισήμων προσώπων υποστηριχθείσα, καθωρίσθη βαθμηδόν ἐπισήμως καὶ διὰ νέου παπικοῦ ἐκκλησιαστικοῦ δικαίου. Ἐκτὸς τῆς ψευδοϊσιοδωρείου συλλογῆς, ἐπὶ τῆς ὁποίας κυρίως ἐδράζεται ἡ ἰδέα τοῦ παπισμοῦ,

κατά τὴν ἐποχὴν ταύτην παρουσιάζονται καὶ ἔτεραι κανονικαὶ συλλογαί, αϊτινες έπὶ τῆ βάσει έχείνης συμπληρούσι τὸ περιεχόμενον χαὶ έπαυξάνουσι τὰς διαταξεις αὐτῆς. μεταξύ τούτων ἐπίσημον κατέγουσι θέσιν αι συλλογαί 'Αντέλμου του έκ Λούκκης, († 1086) και "Ιώωνος τιο Καινότου (Chartres + 1116) κυρίως διίως μεταξύ των πολλών πλαστογραφιών, έρ' ών ή παπική έξουσία στηριζομένη άνεγνωρίζετο ύπὸ τζε Δύσεως, παράλληλος κατά τὴν σημασίαν πρὸς τάς ψευδοιτιδωρείους διατάζεις είναι ή πρό τζς έν Λουγδούνω συνόδου παρουσιασθείτα συλλογή παι αδίσεων, ήτις παρά λατίνου τινός θεολόγου, άγνώστου τὸ ὄνομα καὶ ἐν 'Ανατολῆ διατρίδοντος πλαστιγραφηθείσα έσκόπει σάς παπικάς άξιώσεις να ύποστηρίξη δήθεν έκ των άποράσεων των οίκουμενικών συνόδων καί τών γνωμών των Πατέρων και μάλιστα του Κυριλλου 'Αλεξαυδρεία. της συλλογής ταύτης ἐποιήσατο γρήσιν πρώτος ὁ πάπας Οὐιβανός ὁ Δ΄ πρὸς τὸν αὐτοκράτορα Μιγαήλ τὸν Παλαιολόγον, εἶτα δὲ καὶ Θωμιᾶς ὁ ἀκυκάτης έν τοις κατά των Έλλήνων συγγράμμασιν αύτου, ούτω δέ πανταγού της Δύσεως εύρεν ύποδοχήν. Τοιούτφ τρόπφ αί παπικαί ίδέαι και άξιώσεις άπέκτων ίσχὺν νόμου, διὰ δὲ τῶν νομικῶν ἐργασιών ίδίως των πανεπιστημίων τζε Βολωνίας καὶ Παρισίων άνεπτύσσετο τὸ παπικὸν δίκαιον· ἐπειδή ὅμως αί ψευδεῖς καὶ πεπλασμέναι συλλογαί μετά των λοιπών κανόνων της Έκκλησίας άναμιγθεϊσαι ἀπετέλεσαν κράμά τι ἀντιφάσεων καὶ ἀντιλογιῶν, πρῶτος ό εν Βολωνία βενεδικτινό; μοναγός Γινατιανόι επεγείρησε νά συμπληρώση τὸ ὑλικὸν τῶν κανονικῶν συλλογῶν καὶ διὰ τζς σγολαστικής μεθόδου της έπαγωγής να φέρη είς αρμονίαν τούς διαφόρους κανόνας· ούτως άπετελέσθη τὸ 1150 ἡ ἐπίσημος Concordia discordantium cannum έν τρισί βιβλίοις, όνομα ομένοις συνήθω; Decretum Gratiani 'Εν τούτοις καὶ ἡ άρμονία αΰτη τοῦ παπικοῦ δικαίου δὲν ήτο πλήρης, ούτως ώστε πολλάκις οί πάπαι ήσαν ήναγκασμένοι νὰ προδαίνωσιν είς νέας ἀποράσεις, ἐντεῦθεν ὅμως ἐπετείνετο ἡ σύγχυ σις· τότε τὸ 1234  $\Gamma_{\ell}$ ηγοριος ὁ  $\theta'$  ἀνέθηκεν εἰς τὸν δομινικανὸν  $\dot{P}$ αιμουνδον de Penaforti την σύνταξιν νέου νομοθετικου βιελίου καὶ ούτω προηλθε το Decretum Gregorii έχ πέντε βιδλίων, είς τὰ όποῖα

394

3. Ως κατοικία των παπών μέγρι της μεταθέσεως του παπικου θρότου είς 'Αβηνιώνα έγρησιμευεν το Λατεραιόν, μετά το τέλος δὲ του σχίσματος το Βατικανόν ο πάπας είγε την αυλήν αυτου (Cuγία) περιλαμβάνουσαν τὰς ὑψίστας ἀρχὰς τζς παπικζς κυβερνήσεως, τὰ ἰσχυρότερα μέλη της ὁποίας ἐλαμβάνοντο ἐκ τοῦ ἀνωτέρου κλήρου. μεταξύ των διαφόρων αύτης τμημάτων έπισημότερα είναι ή Cancellaria Romana διεξάγουσα τὰς ἀπὸ τοῦ πάπα καὶ του συλλόγου των καρδιναλίων προερχομένας ύποθέσεις, ή Datariu Romana ἀπορασίζουσα περί ἀφέσεων, ἀπα. λλαγής ἀπὸ νόμων ατλ· ή Panitentiaria Romana ἀπορασίζουσα περί πνευματικών μυστιχῶν ὑποθέσεων, ή Camera Romana, διαγειρίζομένη τὰ οἰχονομικὰ καὶ ή Rota Romunu ἀποτελούσα τὸ ἀνώτατον δικαστήριον. Τὰ ἀπὸ του πάπα προερχόμενα έγγραφα τη συμβουλή και συναινέσει των καρδιναλίων γινόμενα ελέγοντο Βουλλαι, εγράφοντο επί περγαμηνού καί δή ἐπὶ τοῦ ἀκατεργάστου μέρους λατινιστὶ μετὰ γοτθικῶν γαρακτήρων καὶ ἐστραγίζοντο διὰ στραγίδος τετυπωμένης ἐπὶ μολύδδου καὶ έγκεκλεισμένης έν μεταλλίνη θήκη, φιρούσης δὲ τὰς εἰκόνας τοῦ Πετρου καὶ Παύλου, ἐνῷ ἀπὸ τοῦ Ι $\Sigma T'$  αἰῶνος τὸ σύμβολον τοῦ ἐν ἐξουσία πάπα· τὰ ήττον σπουδαΐα ἔγγραφα ἐλέγοντο Breves, τὰ ὁποῖα έπίσης έγράφοντο έπὶ περγαμηνοῦ μετὰ συνήθων λατινικών χαρακτήρων καὶ ἐστραγίζοντο διὰ της μυστικής στραγίδος του πάπα, του δακτυ.llov του ά liéwς (annulum piscatoris) έπὶ έρυθρου κηροῦ (πρέλ. Bangen, die römrisch. Curie, Münst. 1854.—Woker, das Kirchliche Finanzwesen d. Papst. Nördl. 1878. -Dupin de St. Andrè, Taxes de la poenitencierie apostolique, Paris 1879). Καθώς δ' άλλοτε ούτω καὶ νῦν οἱ πάπαι διά διασόρους μύποθέσεις έν τε ταϊς ύπ' αύτούς έκκλησίαις και ταϊς

λοιπαζε είγον τους αποστολικούς απεσταλμένους Legali, οίτινες ακολούθως διεκρίθησαν είς τους Legati missi η Nuntii αποστελλομένους πρός συγχρότησιν συνόδων, ἐπισχέψεις ἐχχλησιῶν χτλ. χαί τούς Legati nati, οἴτινες ἡσαν διαρχεῖς ἀντιπρόσωποι τῶν παπῶν έν διαφόροις τόποις: of Legati missi όταν προύχειτο περί σπουδαιοτάτων ὑποθέσεων ἐξελέγοντο ἐχ τῶν πιστοτάτων τῷ πάπα προσώπων, έκ των καρδιναλίων (Pontifices colluterales) καὶ διά τοῦτο έλέγοντο Legati a latere. Οξκοθεν έννοεξται ότι ο πολυποίχιλος οὐτος όργανισμός της παπικής έξουσίας ἀπήτει και πολλάς τὰς δαπάνας, πρός τουτο δὲ ὑπτρογον ἀμύθητα πλούτη ἐκ κτημάτων, δωρεών, άριερωμάτων κτλ. προερχόμενα: άφ' οὐ γρόνου ὅμως ἔνεκα τζς άσωτείας των παπών, του νεπωτισμού, των πολέμων κτλ. δέν έξήρχουν τὰ εἰσοδηματα αὐτῶν, τότε εὑρέθησαν ἔτεραι πηγαὶ χρηματισμού. ώς τοιαύται έχτος άλλων, τὰς ὁποίας είδομεν έν τοῖς ἔμπροσθεν δύνανται νὰ ὀνομασθώσι τὰ λεγόμενα Annatæ (annalia) (1319) δηλ. τὰ ἐνιαύσια εἰσοδήματα τῶν ἐκκλησιαστικῶν κτημάτων, ἐφόσον ήσαν κενά, τὰ Reservationes, δηλ. τὸ δίλαιον, καθ' ὁ ἐπερυλάσσοντο έαυτοις πλούσια κτήματα και άκολούθως άντι άδρας άμοιβής διώριζον τοὺς ἐνοικιαστὰς αὐτῶν, τὰ Exspectantia, ὅτε ζῶντος του κατόχου κτήματός τινος έξέλεγον τὸν διάδοχον αὐτου, τὰ Commenda, ότε τὰς χηρευούτας θέσεις ἐπλήρουν προσωρινώς, τὸ Jus spoliorum καθ' ο οί πάπαι άνεγνωρίζοντο ώς κληρονόμοι της περιουσίας των μητροπολιτών καὶ λοιπών, της ἐν τῷ ἀξιώματι ἀποκτηθείσης, τὸ δέκατον της ἐκκλησιαστικής περιουσίας δι' ἐπείγοντας σχοπούς, τὰ quindennia, ὅτε ἐπὶ ἔχαστον 15 ἔτος ἐλαμδάνετο δλόκληρον το ετήσιον εισόδημα τοιούτων κτημάτων, τὰ ὁποῖα ἀνηκον είς σωματεία και λοιποί άλλοι άναρίθμητοι φόροι, τούς όποίους έπέβαλλον έπὶ τῶν ἀφέσεων, τῶν ἐκκ.λησιῶν, προνομίων, ὶουβlatur xth.

## § 190.

#### ΟΙ ΕΠΙΣΚΟΠΟΙ ΚΑΙ Ο ΛΟΙΠΟΣ ΚΛΗΡΟΣ.

1. Διὰ τῶν ὑπὲρ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐλευθερίας ἀγώνων τοῦ παπισμού και οι έπίσκοποι ου μικρόν α υψώθησαν και άνεξηρτήθησαν άπὸ της πολιτικής έξουσίας, άλλ' ή πραγματική ώφέλεια, ήν έντευθεν έχαρπώθησαν δέν ήτο σημαντική: διότι οὐ μόνον ὑπεδλήθησαν ούτω είς τὴν παπικὴν έξουσιαν άλλά και κατά πολλά περιωρίσθησαν έν τη δικαιοδοτία αὐτῶν ὑπὸ τῶν κανονικῶν καὶ τῶν δ αφόρων μοναχιχῶν ταγμάτων. ἀφ' ἐτέρου τὸ μὲν περιπλαχέντες εἰς τὰς χοσμικάς ράδιουργίας των ήγεμόνων πολύ άπώλεσαν κατά την σημασίαν αύτων, τὸ δὲ ἔνεκα των περὶ ττς περιβολτς άγώνων ἐστερήθησαν μεγάλων περιουτιών καὶ κτημάτων ἀπεναντίας δὲ οἱ ἡγεμόνες, οἴτινες τέως περιεποιούντο αὐτούς, διότι ἐν τῷ προσώπω αὐτῷν εὔρισχον ύποστήριξιν της χρομιχής αύτων έξουσίας χατά των εύγενων, ούδαμῶς νῦν περί αὐτῶν ἐσκέπτοντο καὶ διὰ τοῦτο ἐγκατέλειπον αὐτοὺς είς τὴν περιφρόνησιν καί τοὺς πολεμίους αὐτῶν. οὕτως οἱ ἐπίσκοποι ἐν Γαλλία ἀπώλεσαν πάσαν πολιτικήν σημασίαν, αυτό δὲ τοῦτο συνέξη καὶ ἐν  $\Gamma$ ερμανία ἀπὸ  $\Phi$ ριδερίκου τοῦ B' καίτοι ἀπὸ  $"O\thetaωνος$  τοῦ  $\Delta'$ οί άρχιεπίσχοποι Μογουντιαχού, Τρεβίρων καὶ Κολωνίας ἀπέχτησαν καὶ ἐξήσκουν μεγάλην πολιτικήν δύναμιν, διότι συμμετείχον εἰς τὴν ἐκλογὴν τῶν αὐτοκρατόρων καὶ ἡσαν ἡγεμόνες ἄμα καὶ ἐπίσκοποι. Έπίσης οὐ μικράν σημασίαν καὶ πολιτικήν ἔτι είχον οἱ ἐπίσκοποι ἐν 'Αγγλία, ενώ εν Ίσπανία κατά το τέλος του ΙΕ' αίω ος τελείως άπηλλάγησαν της άπό του στέμματος έξαρτήσεως. Οι έπισχοποι έν τη δικαστική αὐτῶν ἐξουσία ἔκρινον πάντας τοὺς κληρικοὺς της διοιχήσεως αύτων και έτιμώρουν διά καθαιρέσεως και φυλακής. έκτὸς τούτου έν τοῖς δικαστηρίοις αὐτῶν ἐδικάζοντο αἰ ὑποθέσεις αἰ ἀφορώσαι είς του; γάμους, τάς διαθήχας καὶ τους ορχους, έπειδή όμως έντεῦθεν έζημιοῦτο ἡ Πολιτεία, ένῷ ἀπεναντίας ἐπληροῦντο τὰ ἐχκλησιαστικά ταμεία, διά τουτο πολλαγού αί τοιούτου είδους δίκαι άνετέθησαν είς τὰ πολιτικά δικαστήρια: ἐπίσης πολλαγοῦ ἡ Πολιτεία ἀπεπειράθη ἡ ὅλως ἡ ἐγκλήματά τινα τῶν κληρικῶν δικαζόμενα έν τοῖς ἐπισχοπιχοῖς διχαστηρίοις νὰ ὑποδαλη εἰς τὰ πολιτιχά, άλλά δὲν κατώρθωσε τοῦτο ἀντιστάντων τῶν παπόν, μαάλιστα κατά τινα παπικήν διάταξι, την χώραν έκείνην, οι δικασταί της επαίας ήθελον ἀποδεχθή κατηγορίαν τινά κατά κληρικοῦ ἡπείλει ἀπαγόρευσις, ἐὰν ἐντὸς δέκα πέντε ήμερῶν δὲν ἰκανοποιείτο ἡ Ἐκκλησία: άλλά και μεθ' όλην την επέμβασιν της πολιτείκς έν τοῖς πνευματικοίς δικαστηρίοις, όπερ ίδιως συνέδη έν Γαλλία άπό τοῦ 1371, μεγάλην ἐπιρροήν ἐξήσκουν οΙ κληρικοί, ούτως ώστε αὐτὸς ὁ Βερνχάρδος ὁ Κλαιρδῶ ήναγκάσθη νὰ ὑψώση φωνήν κατὰ τῆς ὑπερμέτρου επεκτάσεως της δικαστικής αύτων δικαιοδοσίας. Μεγάλην ώρελειαν έκαρπώθη πρός τούτοις ὁ κληρος διὰ της ένεργείας τῶν παπων έναντίον των αύθαιρέτων φορολογιών της Πολιτείας. ήδη ό πάπας Ούρθανός ό Β' έν τη έν Κλερμόντη συνόδω έσκόπει να άπαλλάξη τὸν κλήρον πάσης λειτουργίας, ἀλλ' ἐπειδή τοῦτο ἡν ἀδύνατον, οί διάδοχοι αύτου περιωρίσθησαν νὰ ἀπαλλάξωσιν αύτὸν ἀπό τῶν αὐθαιρέτων μόνον φόρων, έπειδή όμως μετ' όλίγον ή άλειτουργησία άϋτη ήρξατο νὰ ἐπεκτείνεται καὶ ἐπὶ τῶν κτημάτων αὐτῶν, διὰ τοῦτο αι πολιτείαι το μέν εκώλυον την αυξησιν αυτών, το δε προσεπάθουν δπως ἀποξενῶνται τὰ χτήματα τῶν χληριχῶν· οὕτω π. χ. οί κάτοικοι της Φλωρεντίας το 1218 ἀπεράσισαν ὅπως ἐν ἀπάση τή δημοκρατία αύτων μή περιέργωνται τὰ κτήματα είς τὴν κατογὴν του κλήρου, αυτό τουτο άπεράσισε και ό βασιλεύς τζε Πορτογαλλίας 'Alφόνσος ο Γ' (πρελ. Gieseler K-G. τόμ. Β' 2 σελ. 263. 3, 169 xal 4, 244.—Ritter K-G. τόμ. Λ΄ σελ. 557.—xal Kurtz, Lehrbuch τόμ. Α΄ σελ. 137 καὶ 242).

2. Ἡ ἐν τἢ προηγουμένη ἤδη περιόδω (§ 139) ἀρξαμένη διαρθορὰ τῶν κανονικῶν ἢ Domkapitel ἐξακολουθεῖ καὶ κατὰ τὴν παροϋσαν, μάλιστα ἐπιτεινομένη, διὰ τοῦτο καὶ νῦν πολλοὶ τῶν ἐπισκόπων ἀνέλαβον τὴν μεταρρύθμισιν τοῦ βίου αὐτῶν, ὑπάγοντες αὐτὸν ὑπὸ τὸν κοινοβιακὸν ἢ τὸν κανόνα τοῦ μακαρίου Αὐγουστίνου οὕτω π. χ. ὁ μὲν ἐπίσκοπος Καρνότου Ἰων περὶ τὰ τέλη τοῦ ΙΑ΄ αἰῶνος ἐπειράθη νὰ ὑποβάλη αὐτοὺ; ὑπὸ τὸν κοινοβιακὸν βίον, ὁ δὲ ἐπίσκοπος Μογουντιακοῦ Ρουθάρδος (1109) ἀπεράσισε νὰ ἀντικαταστήση αὐτοὺ; διὰ

μοναχών άλλ' αι ένέργειαι αύται είς ούδεν Εληξαν, άπεναντίας μάλιστα ένῷ οἱ κανονικοὶ διερθείροντο, τὰ προνόμια αὐτῶν καὶ τὰ δίκαια καθ' έκάστην ἐπολλαπλασιαζοντο. Ούτω μετά τὸ τέλος του περί περιβολής άγωνος οι κανονικοί είγον το άποκλειστικόν δικαίωμα τής έκλογης των έπισκόπων, συνεπεία δέ τούτου κατείγον τάς χηρευούσας θέσεις του σωματείου αυτών (Kapitel) και ώριζον αυτοί κατά το δοχούν τον άριθμον των μελών αύτων: ἐπὶ τέλους δὲ κατά το διάστημα της χηρείας των έπισκοπών είγον και το δικαίωμα της κυβερνήσεως αυτών. Έντευθεν ή σιμωνία και τὰ άλλα ζιζάνια, τὰ δ ποΐα Γρηγόριος ὁ Z' καὶ οἱ άλλοι πάπαι ἤθελον νὰ ἐκριζώσωσι, ἀνεφύησαν πάλιν ὑπ' ἄλλην μορφήν. Παραλλήλως πρὸς τὰ δικαιώματα καί προνόμια των κανονικών έδαινον καί τὰ των 'Αρχιδ ακόνων, οϊτινις μάλιστα πολλαχου έξέδιδον και άριρισμούς και άπαγορεύσεις. ένεχα τῶν καταγρήσεων τούτων περιωρίσθησαν ούτοι σημαντικῶς κατά τὸν ΙΓ΄ αἰῶνα, κατ' ὀλίγον ἀρηρέθη ἀπ' αὐτῶν πᾶτα ἐξουσία καὶ ἐπὶ τέλους ἀντικατεστάθησαν ὑπὸ τῶν ἐπισκοπικῶν ἐπιτρόπων και άττιπροσώπων (vicarii, officiales) ώς και των πνευμανικών (pænitentiarii). Κατά τὸν ΙΓ΄ αίωνα πίπτει και ή άργη των τιτουλορίων λεγομένων έπισκόπων, προελθούσα ένεκα τζς άπωλείας των έν 'Ανατολή κτήσεων των Λατίνων, ότε κατ' άνάγκην οι έχει εύρισχόμενοι επίσχοποι ήναγχάσθησαν να έπιστρέψωσιν είς την Δύσιν· τοιουτοι, καίτοι δέν είγον έπαργίας έξηκολούθουν όμως να έκλέγωνται καὶ έχρησιμευον ώς βοηθοί τῶν ἀρχιεπισκόπων, ὀνομαζόμενοι episcopi in partibus infidelium η episcopi titulares (πρελ. ἔνθ. ἀν.).

# § 191.

#### Ο ΜΟΝΑΧΙΚΟΣ ΒΙΟΣ.

1. 'Η κατά τὴν προηγουμένην ἤδη περίοδον (δ 140) γεννηθεῖσα τάσις πρὸς μεταρρύθμισιν τοῦ μουαχικοῦ βίου παρατηρεῖται καὶ κατά τὴν παροῦσαν, καθώς δὲ τότε οὕτω καὶ νῦν μορροῦνται διάροροι μοναχικοὶ σύνδεσμοι, οἵτινες ἐκτὸς τῆς τάσεως πρὸς τὴν ἄσκησιν καὶ τὴν ἐγκράτειαν, μεγάλως διεκρίθησαν καὶ ἐν τῆ καλλιεργεία

των τεχνών καὶ ἐπιστημών. Τὰ διάριρα μοναχικά τάγματα της περιόδου ταύτης τοσαύτην ίσγυν και δύναμιν απέκτησαν, ώστε έγρησίμευσαν το χυριώτερον στήριγμα του παπισμού, άνευ του όποίου δυσκόλως ούτος ήθελε διεκδικήσει την περωπην έκεινην, είς ην άνήχθη. Τὰ μοναγικά τάγματα ήσαν οἱ δορυρόρο: τοῦ παπισμοῦ, διὰ τοῦτο ούτος μεγάλως καὶ πολλαγῶς αὐτὰ τὐνότησε ἀπαλλάξας αὐτὰ ἀπὸ τζς ἐπισχοπικζς ἐποπτείας, παραγωρήσας τοῖς ἡγουμένοις τῶν ἐπισημοτέρων μοναστηρίων τιμήν και τάξιν έπισκόπων και έπισρέψας αύτοζε νὰ φέρωσε τὴν ἐπισκοπικήν μέτραν. μεγάλην τιμήν παρείχον τοις μοναχοίς και οι ήγεμόνες και ο λαός. Οι μοναγοί, οιτινές ήδη άπό του Ι' αίωνος άπετέλουν μίαν πνευματικήν τάξιν (ordo religiosorum) διεκρίνοντο είς πατέρας (Patres) όταν ήσαν κληρικοί, καὶ άδελφούς (Fratres conversi) όταν ήσαν λαϊκοί και προωρισμένοι είς τὰς κοσμικάς διακονίας τῶν μοναστηρίων. Καίτοι δὲ είναι ἀναμ\_ φιβολον, δτι μεγάλας παρέσχου τη Δύσει και τῷ παπισμῷ ὑπηρεσία-, έν τούτοις περί τὰ μέσα τζς ήμετέρας περιόδου ὁ μοναγικός βίος παρίσταται μὴ ἀνταποχρινόμενος πρὸς τὸν προορισμόν αὐτοῦ. ἡ κατάπτωσις αΰτη καθέσταται βαθμηδόν καθολικωτέρα και φανερωτέρα. άνηθικότης, ήδυπάθεια, όχνηρία καὶ ποικίλα ἐγκλήματα είναι ὁ συνήθης χαρακτήρ των μοναγών· τὰ πλουσιώτερα των μοναστηρίων διένεμον μεταξύ των μελών αύτων τὰ μεγάλα αὐτων είσοδήματα και άντι των γριστιανικών και φιλανθρωπικών σκοπών, τούς δποίους προύτιθεντο ήσγολούντο περί την σάρχα.— Έπισημότερα των ταγμάτων, τὰ ὁποῖα συνέστησαν κατὰ τὴν ἡμετέραν περίοδον είναι τὰ έξης: α') το τάγμα των Κιστερσιανών (ordo cisterciensis), ίδουθεν τό 1098 εν Κιστερσίω, επί σχοπώ έπως άμιλλαται πρός τό των Κλουνιακών, διά τουτο άντὶ τῆς μελαίνης αὐτῶν ἐνδυμασίας, οἱ κιστερσιανοί είγου λευκόν κουκούλιου καί μετέβαλου του κανόνα έκείνων. Τό τάγμα τουτο έξυψώθη μεγάλως διά Βεριχάι δου, του ήγουμένου του μοναστηρίου Κλα ρόω (Claravallis), ἐπὶ τοσούτον ώστε κατὰ τὸν  $\Pi^{\nu}$ αίωνα ήριθμει  $2{,}000$  άνδρώα καὶ  $6{,}000$  γυναικεῖα μοναστήρια.  $\mathfrak{E}^{\nu}$ τὸ τάγμα τῶν Καρτουσιανῶν, ίδρυθεν τὸ 1086 καὶ διακρινόμενον διά την άσκησιν αύτου, την σπουδαιότητα, την σιγήν και την

προσευγήν γ') το τάγμα των Γρανδιμοντεσίων (Grandimontensis) συστηθέν το 1013 έν Γαλλία ύπο Στεράνου του Τιγέρνου δ΄) τὸ τάγμα τῶν Γι. θίερι Ινων ἐν Αγγλία, ὁ κύριος πυρήν τοῦ ὁποίου ήσαν γυναϊκες: ε') τὸ τάγμα τῶν Πραιμονστιαι ει σίων, ίδρυθεν τὸ 1121 και ἐπεκταθὲν μεταξύ ἀνδρῶν και γυναικῶν: ς') τὸ τῶν Καρμηλιτών, όρετλον τὴν ὕπαρξιν αὐτοῦ εἰς Bερ $\theta$ ολ $\delta$ ον τινὰ μονάσαντα έπὶ τοῦ Καρμηλίου όρους καὶ κατὰ τὸ 1238 ἀποκαταστάντα ἐν τῆ Δύσει: ζ') τὸ τάγμα τῶν Τρικιτιρίωκ, ἡ σύστασις τοῦ ὁποίου προεκλήθη ὑπὸ τοῦ πάπα Ίννοκεντίου τοῦ  $\Gamma'$  πρὸς ἀπιλύτρωσιν γριστιανῶν αίγμαλώτων: τί) τὸ τάγμα τῶν Κελεστινισιών, ίδρυθὲν ὑπὸ τοῦ πάπα Κε. leστ (rov L' πρό της παπωσύνης αύτου και διακρινόμενον διὰ τὸν ἐκστατικὲν βίον τῶν ὁπαδῶν αὐτοῦ: θ') τὸ τάγμα τῶν Αἰγουστικιανών, συστηθέν το 1256 ύπο 'Αλεξινθρών του Δ' ι') το των Σει βιτών το 1233, ονομασθέν ούτω έχ του σχοπού αύτου πρές διακονίαν της Θεοτόκου (Servi beatae Mariae) ια') τὸ τάγμα τῶν Ιησουατων (1367) ονομασθέντων ούτω διότι τούς συναντωντας αύτούς προσηγόρευον διά του όνόματος του Ίησου. ιδ') το τάγμα του δρους των Έλαιων, η των 'Ολιβετανων, άναγνωρισθέν το 1319 ύπο 'Ιωάννου του ΚΒ'· ιγ') το των 'Ιερωπυμιτων έπικυρωθέν το 1367 ύπο Ούρβανου του Ε' και άλλα (πρβλ. Januschek, Origines Cisterc. Vind. 1877.—Tappert, der h. Bruno Luxb. 1872.— Winter, die Prämonst. Brl. 1865.—Gieseler, K-G. τόμ. Β΄ 2 σελ. 299. 3 σελ. 192. 4 σελ. 271. — Ritter, K-G. τόμ. Α΄ σελ. 564 καί Β' σελ. 71. — Hagenbach K-G. 2, σελ. 213. — καί Kurtz, Lehrbuch A' σελ. 143—xαl 243—).

2. Μέγρι τῶν ἀρχῶν τοῦ ΙΓ΄ αἰῶνος τοσοῦτον ἐπολλαπλασιάσθη ὁ ἀριθμὸς τῶν μοναχικῶν ταγμάτων, ὥστε Ἰντοκέντιος ὁ Γ΄ ἐν τῆ δ΄ ἐν Λατερανῷ συνόδῳ (1215) ἀπιγόρευσε τὴν σύστασιν νέων καὶ ὅμως αὐτὸς οὐτος ἐπέτρεψε τὴν ἴδρυσιν δύο μεγάλων ταγμάτων τῶν ἐπαιτῶν λεγομένων, τῶν Φραγκ σκανῶν δηλ. καὶ ἀληθῶς τὰ τάγμεγάλας ὑποσγομένων ἀρελείας τῷ παπισμῷν καὶ ἀληθῶς τὰ τάγματα ταῦτα δὶν διέψευσαν τὰς τρερομένας ἐλπίδας: ἐν ἀντιθέσει πρὸς τὰ λοιπά, τὰ τάγματα τῶν ἐπαιτῶν ἐκ τῶν αὐτῶν ἀναγκῶν τῆς έποχής προελθόντα παρίστανται ώς οί κύριοι μοχλοί τής ένεργείας της Έλκλησίας και του κόσμου παντός, παρίστανται ός δύο μεγάλα δένδρα μίαν καὶ τὴν αὐτὴν ρίζαν ἔγοντα, ἢ ὡς δύο πύργοι ένὸς καὶ τοῦ αὐτοῦ ναοῦ τοσαύτη είναι ἡ σημασία τῶν ἐπαιτῶν, ώστε ὁπουδήποτε και αν άτενίσωμεν άνακαλύπτομεν τὰ ἴχνη αὐτῶν πολλοὶ τῶν παπών άναβαίνουσε τὸν θρόνον τοῦ Πέτρου ἐκ τών ταγμάτων τούτων, ἐπὶ τῶν καθεδρῶν τῶν πανεπιστημίων βλέπομεν ἄνδρας ἐξ αὐτων, σχεδόν δὲ ἀποκλειστικώς ἐν ταῖς χερσίν αὐτών εύρίσκομεν τὸ κήρυγμα και την εξομολόγησιν, την παιδαγωγίαν των ήγεμόνων και τὴν κυβέρνησιν τοῦ λαοῦ, τὰς διαφόρους ἱεραποστολάς, τὴν περίθαλψιν τῶν πτωχῶν καὶ τὴν ἱερὰν ἐξέτασιν ἐνὶ λόγω τὰ δύο ταῦτα τάγματα έξασχουσι νυν έν τη Δύσει τοιαύτην έπιρροήν, οΐαν άχολούθως οἱ Ἰησουτται. Τὸ τάγμα τῶν φραγκισκανῶν ἱδρύθη ὑπὸ Φραγκίσκου του έξ 'Ασσισίου έν Ούμβρία, όστις έν τη νεανική αὐτου ήλικία κινούμενος ύπο των λόγων του Κυρίου (Ματθ. 10, 8) κατέλιπε τὴν μεγάλην αὐτοῦ περιουσίαν καὶ ἐν πλήρει αὐταπαρνήσει έπαιτῶν τὸν ἄρτον αὐτοῦ διήρχετο διαφόρους χώρας διδάσχων μετάνοιαν· μετ' όλίγον προσεκολλήθησαν αὐτῷ πολλοί καὶ διανοούμενος νὰ μορφώση ιδιαίτερον μοναγικόν τάγμα παρέλαδεν άργαιοτέρας μοναχικάς διατάξεις, ἐπιπροσθείς αὐστηροτάτην ἔνδειαν καὶ πτωγείαν καὶ ἐλθών εἰς 'Ρώμην ἐζήτησε παρὰ τοῦ πάπα 'Ιννοκεντίου τοῦ Γ' την επικύρωσιν του τάγματος αὐτου. ὁ πάπας θαυμάσας την μεγάλην ταπεινοφροσύνην του Φραγκίσκου άνεγνώρισε το τάγμα αὐτου, άκολούθως δὲ τὸ 1223 καὶ ὁ πάπας 'Ονώριος ὁ Γ΄ παραχωρήσας αὐτῷ τὸ διχαίωμα τοῦ χηρύγματος τοῦ θείου λόγου ἀπὸ τῆς ἐποχῆς ταύτης τοσούτον ηύξησεν ή περιωπή του Φραγχίσχου, ώστε πολλοί προσηλθον αὐτῷ φέροντες τὸ ὄνομα φραγκισκανοὶ ἡ μικροὶ ἀδελφοί (Fratres minores) καὶ μιτορίται· οὐτοι τὰ πρὸς ζωάρκειαν αὐτων έδει να πορίζωνται έκ της ίδιας έργασίας, προς βοήθειαν δε μόνον των πτωχών και άσθενών ήδύναντο να λαμβάνωσιν έλετμοσύνας οι φραγχισχανοί έφερον φαιὸν χουχούλιον μετά χορδύλης (capuce, δθεν καί καπουσίτοι) και σχοινίον περί την όσφυν και όνομαζόμενοι γυμιτόποδες (discalceati) ή ήσαν πράγματι τοιούτοι ή έφερον μόνον σαν-

(EKKA. IETOPIA, TOM. B'.)

regionally Google

402

δάλια· ή μεγάλη αὐτῶν αὐταπαρνησία, ή ἀνυπόχριτος ταπείνωσις και ή θερμή άγάπη τοιαύτην έντύπωσιν προύξένουν, ώστε ἀπέδωκαν αύτοις τὸ ὄνομα του τάγματος των Σεραφείμι. Υπό τὴν πνευματικήν έποπτείαν του Φραγκίσκου έτέλουν και εύσεδείς γυναίκες και μάλιστα ή παρθένος Κλάρα, χάριν τῶν ὁποίων ίδρύθη τὸ τάγμα της άγιας Κλάρας (1212) ώς τρίτον τάγμα ιδρύθη το 1221 τὸ τῶν Τερτσιαρίων (tertius ordo de pænitentia), εἶτινες ἔζων έν τῷ κόσμῳ. οῦτως ἐστερεώθη τὸ ταγμα τῶν φραγκισκανῶν, τὸ δποζον κατά τὸ 1264 ήριθμει περί τὰς 8,000 μοναστηρίων και 200,000 μοναχών. Ο Φραγκίσκος άπέθανε το 1226, ήδη δὲ τὸ 1228 Γρηγόριος ὁ Θ΄ ἀνεχήρυξεν αὐτὸν ἄγιον (πρόλ. Vogt, der heil. Franciscus von Assisi Tübing. 1840. — Morin. St. Franc. d'As. Paris 1853.—Hase, Fr. von Ass. Lpz. 1856. -Koch, die frühest. Niederlassungen der Minoriten im Rheingebiete, Lpz. 1881). Έν τούτοις πρωίμως ἐν τῷ τάγματι τῶν φραγκισκανῶν ἀνεφύηταν ἔριδες καὶ διαιρέσεις, τὰ πρῶτα δὲ αὐτῶν ἔχνη ἀπαντῶσιν ἤδη ἐν τἢ ἐποχἢ τοῦ Φραγκίσχου· ούτος δηλ. το 1219 μεταβαίνων είς Αίγυπτον ένεπιστεύθη την άρχηγίαν είς 'Hillar τινά έχ Κορτώνης, όστις καταχρώμενος τὰ δικαιώματα αὐτοῦ ἤρξατο νὰ μετριάζη τὴν αὐστηρότητα τοῦ κανόνος: ἡ ἐνέργεια τοῦ Ἡλία κατεστράρη ὑπὸ τοῦ Φραγκίσκου ἐπανελθόντος, άλλ' ότε μετά τὸν θάνατον αὐτοῦ ἐξελέγη γενικὸς ἀρχηγός του τάγματος (magister generalis) επανέλαβε την προτέραν αύτου τάσιν. έντευθεν έριδες και διαιρέσεις μεταξύ των φραγκισκανών, ή αρετιδοτέδα πεδις δέδορεα το ολοίτα των υλειδιατικών και ζη. Ιωτων (spirituales, zelatores) προσεκολλήθη είς τὸν άγιον Αντώνιον του έχ Παδούης, διετήρει την άρχαίαν του κανόνος αὐστηρότητα και ἐπολέμει τὴν μετριωτέραν μερίδα, τοὺς Fraires de communitate, οιτινες εζήτουν μετά των άρχων της πτωχείας νά συνδυάσωσε τὸν πλοῦτον τῶν λοιπῶν μοναστηρίων άλλ' ἡ τελευταία μερίς βαθμηδόν έπεκράτει, μαλιστα και οι πάπαι Γρηγόριος ό Θ΄ καὶ Ίν κοκέκτιος ὁ Δ΄ ἐκηρύχθησαν ὑπὲρ αὐτῆς διϊσγυρίζομένης, ετι τὰ ἐν τῆ κατοχῆ τῶν φραγκισκανῶν κτήματα μόνον πρὸς

έπικαρπίαν ὑπάρχουσιν, ἢ ὅτι ἀνήκουσι τῆ ρωμαϊκῆ ἐκκλησία. Τὴν άρχὴν ταύτην ἀπεδέχθη Νικόλαος ὁ Γ' τὸ 1279 καὶ προσεπάθησε διά τινος βούλλης νὰ συμδιδάση τὰς διαμαχομένας μερίδας, άλλ' οἰ αύστηρότεροι έγοντες μεθ' έαυτῶν 'Ιωάντην τὸν de Oliva παρουσιάσθησαν καὶ κατ' αὐτοῦ τοῦ παπισμοῦ, χαρακτηρίζοντες αὐτὸν ώς την πόρνην της 'Αποχαλύψεως, το δε τάγμα αὐτῶν ώς τον άγγελον, τὸν ἀποκαθ.στάντα τὴν καθαρότητα τοῦ εὐαγγελικοῦ βίου. έπι τέλους τὰς διαμαχομένας μερίδας ήθέλησε νὰ συμδιδάση Κε-. λεστίτος ό Ε΄ το 1294, ἐπιτρέψας τοῖς αὐστηροῖς νὰ σχηματίσωσι τὸ τάγμα τῶν ἐρημιτῶν τοῦ Κε. Ιεστίνου, ἀλλὰ τὸ 1302 Βονιφάτιος ό Η' διέλυσεν αὐτοὺς καὶ οὕτως ό πόλεμος ἐξηκολούθει. Έν τούτοις οί πνευματικοί έν τῶ ἀγῶνι αὐτῶν κατὰ τῶν μετριωτέρων έδιδασχον ότι οὐδὲ ο Χριστός καὶ οἱ ἀπόστολοι εἶχον κοινὴν περιουσίαν· τὴν ἀρχὴν ταύτην κατεδίκασεν ώς αίρετικὴν ὁ πάπας Ἰωάν $i \eta c \delta KB' (1322)$ , άλλ' οἱ φραγκισκανοὶ ἔχοντες ὑπὲρ έαυτῶν τὸν βασιλέα της Βαναρίας Λουδοδίκον, ώς καὶ τοὺς δύο ἐπισήμους τοῦ τάγματος όπαδούς Μιχαηλ τον Κεζέναν και Γουλιέλμον τον "Οκκαμ έξηκολούθουν τὸν πόλεμον κατὰ τοῦ παπισμοῦ, μετὰ τοσαύτης δὲ φανατικότητος ἐνέμενον εἰς τὰς ἀρχὰς αὐτῶν, ὥστε εὐχαρίστως και ἐπ' αὐτὰς τὰς πυρὰς ἀνήρχοντο· ἐπι τέλους ἡ ἐν Κωνσταντία σύνοδος άνεγνώρισεν αύτοὺς τὸ 1415 ώς άδε Ιφοὺς τῆς αὐστηρᾶς πολιτείας (observantes), ένφ τούς όπαδούς της μετριωτέρας τάσεως έκάλεσε Conventuales. έκ τζε αύστηρας των φραγκισκανών τάσεως προτίλθεν άκολούθως τὸ τάγμα τῶν λεγομένων Minimi, όπερ άνεγνωρίσθη το 1474 ύπο Σίξτου τοῦ Δ΄ καὶ άλλων παπῶν (πρ6λ. Müller, Geschichte d. Franc. Münch. 1882.—Evers, Analecta ad Fatr. min. hist. Lpz. 1882.—Rybka, Elias v. Kort. Lpz. 1874.—At, Hist. d. S. Ant. de Pad. Paris 1878.— Seeböck, Ant. von Pad. Mainz 1878.—Meier, Ant. v. Pad. Einsied. 1881 xth.).

3. Το έτερον τῶν ἐπαιτικῶν ταγμάτων, το τῶν δομινικανῶν, τὴν ἀρχὴν αὐτοῦ ὀρείλει εἰς πεπαιδευμένον τινὰ ἐζ Ἱσπανίας ἰερέα Δομίνικον, ὅστις ὑπὸ θερμοῦ ζήλου πρὸς ἐπιστροφὴν τῶν αἰρετικῶν

κινούμενος ανέλαβε το 1205 εν αποστολική πτωχεία και αυταπαρνήσει τὸν πόλεμον κατά τῶν 'Αλδιγίων (ξ 179, 1) μετ' ὀλίγον προσεχολλήθησαν αὐτῷ πολλοί, λαδών δὲ παρὰ τοῦ πάπα Ίννοχεντίου τοῦ  $\Gamma'$  τὴν ἀναγνώρισιν τοῦ τάγματος αὐτοῦ, ἐξελέξατο τὸν κανόνα του Αύγουστίνου, ἐπεζέτεινεν αὐτὸν διά τινων προσθηκών, δι' ών ή δίαιτα τῶν ὁπαδῶν αὐτοῦ καθίστατο αὐστηροτέρα, ἀπέδαλε πάσαν ιδιοχτησίαν και ώς σχοπόν αύτου διεχήρυξε το χήρυγμα. τὸν κανόνα τοῦτον ἐπεκύρωσε τὸ 1216 ὁ Ἰννοκέντιος, 'Ονώριος δὲ ό Γ΄ άνεγνώρισε τὸ τάγμα τῶν δομινικανῶν ὡς τὸ τῶν Ἱεροκηρύκων (Ordo Prædicatorum): δ Δομίνικος μιμούμενος τους σραγχισχανούς άπηγόρευσε το 1220 τοῖς όπαδοῖς αὐτοῦ πᾶσαν χτῆσιν έπιγείων άγαθων, άπέθανε τὸ 1221 καὶ ὑπὸ Γρηγορίου τοῦ Θ΄ άνεγνωρίσθη άγιος το 1223 ώς κλάδος του τάγματος των δομινικανῶν είναι οι λεγόμενοι Τερτσιάριοι (Fratres et sorores de militia Christi). Βαθμηδόν οι δομινικανοί ἀπώλεσαν τὸν ἐπαιτικόν αὐτῶν γαρακτήρα, τὴν εὐχὴν τῆς πτωχείας περιορίζοντες μόνον εἰς την προσωπικήν κτζσιν, ούχι δε και είς την κοινήν και διϊσχυριζόμε νοι ότι ό Χριστός και οι άπόστολοι είχον κοινήν περιουσίαν. Εν τούτοις ή ίσχύς αὐτῶν πάντοτε ἡν μεγάλη, εἰς τὴν ἐξύψωσιν δ' αὐτῶν πολύ συνετέλεσεν ή έχ του τάγματος αὐτῶν προελθουσα Αίκατερίτα kx Σιένης (πρόλ. Lacordaire, Vic de St-Dominique Paris 1841. -Caro, St. Domin Paris 1853.-Chavin, Hist. d. St-Catherine Paris 1846.—Hase, Cat. von Siena Lpz. 1864.—Olga v. Leonrod, die h. Cath. von S. Köln 1880).—Τοιαύτη είναι ή ίστορία των δύο έπαιτικών ταγμάτων, τὰ όποῖα ἐκ των αὐτων άναγχών της έπογης προελθόντα χαὶ ύπὸ τῶν παπῶν διὰ πολλῶν προνομίων προιχισθέντα ταχέως ἐπεξετάθησαν χαθ ἄπασαν τὴν Δύσιν. "Εκαστον των ταγμάτων τούτων είχε τον γενικόν αύτου άρχηγόν έδρεύοντα εν Ρώμη, έτερον επαρχιακόν διά τὰ μοναστήρια έχάστης γώρας και τρίτον ιδιαίτερον ήγουμιετον έν έχάστω μοναστηρίω. Οι δομινικανοί ἀπ' άρχης διεκρίθησαν διὰ τὴν τάσιν αύτῶν πρὸς τὰ γράμματα, προελθούσαν ἐκ του ζήλου τοῦ καταστρέψαι τάς αίρέσεις, έντεθθεν δέ κατέλαβον έπισήμους πανεπιστημιακάς ξ-

δρας. άλλα και οι φραγκισκανοι ύπο του παραδείγματος αύτων κινηθέντες ετράπησαν είς τὴν μάθησιν καὶ διεκρίθησαν ἐπίσης ὡς καθηγηταί πανεπιστημίων. Ούτως άπό της έμφανίσεως των έπαιτικών ταγμάτων πάντες σχεδόν οί Ιεροκήρυκες, οί πνευματικοί και οί έπισημότεροι λόγιοι καὶ διδάσκαλοι προήλθον ἀπ' αὐτῷν· τοῦτο δμως διήγειρε τὸ κατ' αὐτῶν μισος τοῦ λοιποῦ κλήρου καὶ πολλῶν λογίων, καὶ ίδια τοῦ πανεπιστημίου τῶν Παρισίων καὶ τοῦ πρυτάνεως αὐτου Γουλιέλμου von Sanct-Amour, όστις έν τινι συγγράμματι αὐτοῦ ώνόμαζεν αὐτοὺς προδρόμους τοῦ Αντιχρίστου άλλ' ή φωνη αύτου κατεσιγάσθη, το μέν ύπο των σοφών μελών των ταγμάτων θωμά τοῦ 'Ακυτάτη καὶ Boraβεντούρα, τὸ δὲ ὑπὸ τῆς ὑποστηρίζεως των παπών καὶ των ήγεμόνων. Άλλὰ μετὰ τὴν νίκην ταύτην άνεφάνη μεταξύ αὐτῶν τῶν ταγμάτων ἀμοιβαίος φθόνος καὶ άμιλλα, ταύτα δὲ διηωνίσθησαν καὶ ένεκα τῆς ἐν τῆ διδασκαλία αὐτῶν ἀντιθέσεως. Οἱ δομινικανοὶ ἀνυψώθησαν εἰς ἔκτακτον σημασίαν καὶ ἰσχύν, ἐκτὸς ἄλλων καὶ διὰ τοῦ γεγονότος ὅτι Γρηγόριος ό θ' είς αὐτοὺς ἐνεπιστεύθη ἀποκλειστικῶς τὴν ἱερὰν ἐξέτασιν, παρὰ τῷ λαῷ ὅμως ἦσαν ἀγαπητότεροι καὶ μείζονος ἀπήλαυον ὑπολήψεως οἱ φραγχισχανοί.

4. Έκτὸς τῶν μοναχικῶν ταγμάτων κατὰ τὴν περίοδον ταύτην ἀναφέρονται καὶ τοιαῦτα σωματεῖα ἀνδρῶν καὶ γυναικῶν, ἄτινα μεταξύ μοναχῶν καὶ λαϊκῶν ἱστάμενα ἐσκόπουν τὴν ἄσκησιν τῆς εὐσεβείας καὶ τῶν ἔργων τῆς ἀγάπης. Τοιαῦτκ εἰναι α') τὸ σωματεῖον τῶν Χουμιλιατῶν ἐν Μεδιολάνω, ὅπερ ἐξ ἐργατικῶν οἰκογενειῶν καὶ ἰδίως ὑραντῶν συγκείμενον ἔζη βίον κοινόν, ἐνασχολούμενον περὶ θρησκευτικὰς ἀσκήσεις καὶ ἔτερα ἔργα· τὸ περίσσευμα τῆς ἐργασίας αὐτῶν διένεμον τοῖς πτωχοῖς, καίτοι δὲ τὰ μέλη τοῦ σωματείου τούτου τὰ ἔγγαμα διετήρουν τὸν συζυγικὸν βίον, ἀπὸ τοῦ ΙΒ΄ ὅμως αἰῶνος ὑπεχρεοῦντο εἰς τὴν ἀγαμίαν· τὸ σωματεῖον τοῦτο ἀνεγνωρίσθη ὑπὸ Ἰννοκεντίου τοῦ Γ΄ τὸ 1201, ἐπειδὴ δὲ οἱ ὁπαδοὶ αὐτοῦ διετέλουν ἐν συνδέσμω πρὸς τοὺς ἐν Λουγδούνω Βαλδίους, τοὺς Pauperes de Lugduno (§ 179, 2) ὼνομάσθησαν πρὸς διάκρισιν Pauperes Italici· β') τὸ τῶν Βεγουϊτῶν, ἐν γυναικῶν μόνον συγ-

κείμενον· τὸ σωματείον τοῦτο παραλαδὸν κατὰ πᾶσαν πιθανότητε τὸ ὄνομα ἀπὸ τοῦ ἐτματος beggen—ἐπαιτεῖν, ἀπεδέχετο τὰς τρείς μοναχικάς άρετάς και ἐπέδαλλεν αὐτάς τοις μέλεσιν αὐτοῦ, ἐρόσον άνηκον είς αύτο, διότι έν πάση στιγμή ήδύναντο να άποχωρήσωσι αί Βεγουίναι είχον έπι κεφαλής ήγουμένην τινά και πρεσδύτερον καί κατώχουν εν οίκοις καλουμένοις Beginagia η Curtis Beguinarum καί έκ μικρών δωματίων συγκειμένοις, είσερχόμεναι είς την κοινότητα έρερον την ιδίαν περιουσίαν και ελάμδανον αυτήν άποχωρουσαι, ένησγολούντο δέ περί διαφόρους οίχιαχας έργασίας, έδιδασχον τάς γυ ναϊκας και μετέβαινον πολλάκις πρός ύπιρεσιαν είς ξένας οίκιας. τά έντευθεν ποριζόμενα χρήματα έχρησιμευον είς διατήρησιν αὐτῶν, τὰ δὲ περισσεύματα διένεμον εἰς σχοποὺς ἀγαθοεργούς. ἔχαστος οἰκος των Βεγουϊνών είχεν ίδιαν στολήν και χρώμα, ήσαν δε διαδεδομέναι κυρίως εν Γαλλία καὶ Γερμανία· γ') τὰ σωματεῖα τῶν Βεγάρδων έξ ἀνδρῶν συγκείμενα καὶ συντηρούμενα ἐκ της ὑραντικης. ἀλλ' ήδι κατά τὸν ΙΓ΄ αἰῶνα εἰσεχώρησε μεγάλη μεταξύ αὐτῶν διαφθορά καὶ αίρετικαί δοξασίαι, διά τουτο ή λερά έξέτασις κατεδίκασεν αύτούς, ή δὲ ἐν Βιέννη ΙΕ΄ οἰχουμενική σύνοδος (1311-12) κατεδίκασεν ὀκτώ άρθρα της διδασκαλίας αὐτῶν. ἡ μόνη σωτηρία τῶν Βεγάρδων ἡν νὰ καταφεύγωσιν εἰς τὰ τάγματα τῶν Τερτσιαρίων καὶ μάλιστα τῶν φραγκισκανών, δτε ελάμβανον τὸ δνομα Fraticelli τ Fraterculi, καίτοι δὲ Ἰωάννης ὁ ΚΓ΄ ὑπεστήριζεν αὐτοὺς (1410-15), ἐν τούτοις ένεκα της διαφθοράς αὐτῶν κατεδιώχθησαν καὶ μετὰ ταῦτα μέχρ: της Μεταρρυθμίσεως εκ των ταγμάτων τούτων και μάλιστα των Βεγουϊνών λείψανα σώζονται μέχρι σήμερον εν Βελγίω. Τελευταίον τοιούτον σωματείον ήν το του ποινού βlov (Fratres de communi vita) ίδρυθεν χυρίως ύπο Γεργάρδου του Μεγάλου (Groot + 1384) καὶ σκοπούν έκτὸς της ψυχικής σωτηρίας, τὸ κήρυγμα του θείου λόγου έν τη έπιχωρίω γλώσση, την άντιγραφήν και διάδοσιν της άγιας Γραφής καὶ τὰ τοιαύτα. Τὰ σωματεία ταύτα ἀπετελούντο έξ ανδρών και γυναικών. ο λαμπρότερος αύτων καρπός ήν θωμιάς ο έκ Κέμπεν καίτει δὲ καὶ κατ' αὐτῶν ἡγέρθη ἡ ἱερὰ ἐξέτασις, οἱ ὁπι-

δοί όμως του κοινού βίου ύπεστηρίγθησαν ύπὸ του Γέρσωνος καὶ του

D'Ailly τὸ σωματείον τοῦτο ἀχολούθως ἐπεχυρώθη ὑπὸ τῶν παπῶν Μαρτίνου τοῦ Ε΄ καὶ Εὐγενίου τοῦ Δ΄ καὶ τέλος τὸ 1474 ὑπὸ Σιξτου τοῦ Δ΄ (πρελ. Tieraboschi, Vetera Humiliatorum monumenta, Mediol. 1766. — Mosheim, de Beghardis et Beguinabus, Lps. 1790.—Hallmann, Geschi. der belgisch. Beghuinen Berl. 1843.—Ullmann, Reformatoren vor der Reformation, Hamb. 1842.—Klein, Étude sur l'association des frères de la vie commune, Strassb. 1860. — Bonet-Maury, Gérard de Groote, Paris 1878 κτλ.)

5. Τέλος ένταϋθα άναφέρομεν καὶ τὰ διάφορα Ιπποτικὰ τάγματα, τὰ ὁποῖα παραχθέντα ἐκ τοῦ ἐνθουσιασμοῦ τῶν σταυροφοριῶν συνέδεον τὸν μοναχικὸν καὶ ἱπποτικὸν βίον· τὸ ἰδιαίτερον χαρακτηριστικὸν τῶν ταγμάτων τούτων είναι ὁ σύνδεσμος τῶν τριῷν μοναχικῶν άρετων της πτωχείας, άγγείας και ύπακοης μετά του Ιπποτικου καθήκοντος του τελεΐν είς άδιάκοπον πόλεμον κατά τῶν ἀπίστων. Τοιαύτα τάγματα είναι τὰ έξτζο α΄) οἱ Ἰωαννίται, ἀνάγοντες τὴν άρχην αὐτῶν μέχρι τοῦ 1048, ὅτε ἔμποροί τινες ἐξ ᾿Αμάλφης ἔδρυσαν έν Ίερουσαλήμι παρά την κοιλάδα Ίωσαράτ το λατιτικόν λεγόμενιν μοναστήριον καλ ένεκα του φιλανθρωπικού αύτου σκοπού ώς πάτρωνα αὐτῶν ἐξελέξαντο, πρῶτον Ίνάντην τὸν Άλεξανδρείας τὸν ἐλεήμοτα καὶ είτα τὸν βαπτιστην 'Ιωάντην. 'Απὸ του 1118 όμως έπὶ της ηγουμενείας του  $\dot{P}$ αυμόνδου  $de\,Pui$  of Ίωαννίται προςέλαδον και γαρακτήρα ιπποτικόν και άνεγνωρίσθησαν το 1120 ύπο Καλίξτου του  $\mathbf{B}'$ · ώς ίδιον ἔνδυμα αὐτῶν την μανδύας μετὰ λευκού σταυρού έπὶ τοῦ στήθους, ένῷ ἐν ταῖς σημαίαις αὐτῶν εἶγον ἐρυθρόν, καίτοι δὲ ἀπηγορεύετο αὐτοῖς πᾶς πλοῦτος καὶ πολυτέλεια, ἕνεκα ὅμως τῶν πολλῶν ἀφιερωμάτων ἐπλούτησαν καὶ διεφθάρησαν. Οἱ Ἰωαννίται μέγρι του 1291 τὴν ἐστίαν αὐτῶν είγον ἐν Παλαιστίνη, διωχθέντες δ' έχειθεν ὑπὸ τῶν Τούρχων μετέδηταν είς τὴν Κύπρον, τὸ 1310 είς τὴν 'Ρόδον, δθεν ώνομάσθησαν Ρόδιοι και ἀπὸ του 1530 είς Μελίτην, όθεν έλαβον τὸ ὄνομα Μελιταίοι. 3') Οι Ναϊται βαίνοντες παραλλήλως καὶ εἰς πολλὰς ἔριδας διατελούντες πρὸς τοὺς Ἰωαννίτας. Τὸ τάγμα τοῦτο ἰδρύθη ὑπὸ δύο ἰπποτῶν Oἔγωνος καὶ  $\Gamma_{ii}$ δ-

δοφρίδου, είς τοὺς ὁποίους Βαλδουτιος ὁ Β΄ παρεχώρησε μέρος τοῦ παλατίου αύτοῦ χειμένου παρά τὸν ναὸν τοῦ Σολομῶντος, δθεν Ελαδον και το δνομα Ναίται. ούτοι κατ' άρχάς έπι πτωχεία διακρινόμενοι, ξλαθον άχολούθως πολλάς παρά πολλών δωρεάς, άνεγνωρίσθησαν ύπὸ Όνωρίου του Β΄ (1128) καὶ διὰ Βερνχάρδου του Κλαιρδώ ἀπέκτησαν μεγάλην τιμήν καὶ ὑπόληψιν κατὰ τὴν Δύσιν. Οἱ Ναΐται διεκρίνοντο διά τὰς πολλάς αὐτῶν πρὸς τὴν Θεοτόχον εὐχάς, τὴν αὐστηρὰν άγνείαν και τάς πρὸς τοὺς πτωχούς έλεημοσύνας, ἔφερον δὲ λευκὸν μανδύαν μετά έρυθρου σταυρου, οί δὲ ὑπηρέται αὐτῶν μέλανα. "Ότε τὸ 1291 ἡ Πτολεμαίς ἐχυριεύθη ὑπὸ τῶν Τούρχων, οἱ Ναΐται μετέ**δησαν είς τὴν Κύπρον καὶ ἐκείθεν διεσκορπίσθησαν είς τὴν Δύσιν, τὸ** κέντρον αὐτῶν ἔχοντες ἐν Παρισίοις. Οἱ Ναἔται ἀφίκοντο μὲν εἰς ὑψίστην περιωπήν δόξης και πλούτου, άλλ' άμα και μεγίστης διαφθοράς. τὰ χαρακτηρίζοντα αὐτοὺς ἦσαν ἀπιστία, προδοσία, ὑπόκρισις, αϊρεσις, αίσχρότης και κακοήθεια· ελέγετο περί αὐτῶν ὅτι ελάτρευον είδωλόν τι Βαφωμέτ, υδριζον και εδλασφήμουν τον Χριστόν, περιεφρόνουν τὸ σημεΐον τοῦ σταυροῦ καὶ διετέλουν ἐν φοδερᾳ ἡθική παραλυσία. ἔνεκα τούτων πολλάκις παρεπονέθη κατ' αὐτῶν Ἰννοκέντιος ό Γ΄, ἐπὶ τέλους κατεδικάσθησαν ἐν τἢ ἐν Βιέννη ΙΕ΄ οἰκουμενικῆ συνόδω (1311) και διελύθησαν ύπο του βασιλέως της Γαλλίας Φι-. Μππου του 'Ωραίου, όστις καὶ κατέσχε τὰ πλεῖστα τῶν κτημάτων αύτων. γ') οί γεριιανοί ή τεύτονες ιππόται· τὸ τάγμα τοῦτο ίδρύθη κατά τὸ 1190 καὶ ἀνεγνωρίσθη ὑπὸ Κλήμεντος τοῦ  $\Gamma$  οἰ γερμανοί Ιππόται είχον τὸν αὐτὸν ὀργανισμὸν μὲ τὰ λοιπὰ τάγματα καὶ ἔρερον λευκόν μανδύαν μετά μέλανος σταυροῦ, ἀποδιωχθέντες δὲ καὶ αὐτοὶ ἐκ Παλαιστίνης ἐγκατέστησαν ἐν Πρωσσία ὅπου τὸ 1237 συνηνώθησαν μετά του έν Λιδλανδία γεννηθέντος τάγματος (1202) των μαχαιροφόρων (militiæ Christi sive Gladiferi). "Ετερα ίπποτικά τάγματα είναι τὸ τοῦ σταυροῦ, ὅπερ γεννηθέν ἐν Παλαιστίνη μετέδη ἀκολούθως εἰς τὴν Λύστρίαν, Βοημίαν, Μοραβίαν καὶ Πολωνίαν διατηρούμενον μέγρι σήμερον, τὸ τάγμα της Καλατράβας ιδρυθέν έν Ίσπανία πρός ύπεράσπισιν της πόλεως Καλατράβα (1158) καί το κατά το 1156 προς τον αυτόν σκοπόν συστηθέν τάγμα τζς

'Alxarτάρας (πρόλ. Biedenseld, Ges. und Verf. aller geistlich. und weltl. Ritterorden, Weim. 1841. - Falkenstein, Geschichte d. Joh-ord. Drsd. 1833.—Ortenberg, Der Ritterord. d. heil. Johan. Rgsb. 1866. - Uhlhorn, die Anfänge d. Joh. Ord. Zeitsch. f. K-G. VI, 1, - Voigt, Geschicht. d. deutsch Ritt-Ord. B.l. 1857.—Prutz, Die Besitz. d. deutsch. Ord. im h. Lande Lpz. 1877.—Bunge, d. Ord. d. Schwertbrüder, Lpz. 1875.—Raynouard, Monum. hist. relatifs à la condamnation des Templiers Paris 1813. - Wilcke, Gesch. d. Tempelh. Ord. Lpz. 1826. — Michelet, Procés des Templ. Paris 1841.—Havemann, Geschich. d. Ausgangs des Temp-Ord. Stuttg. 1846.—Hammer-Purgstall, die Schuld d. Templ. Wien 1855. — Chowanetz, die gewaltthätig. Aufheb. d. Temp-Ord. Münst. 1856. — Loiseleur, la doctrine secr. d. Templ. Paris 1872.—Prutz, Geheimlehre und Geheimstatuten d. Templ Ord. Brl. 1879).

# § 192.

### ΘΕΙΑ ΛΑΤΡΕΙΑ.

1. "Ενεκα της άμαθείας τοῦ κλήρου της περιόδου ταύτης τὸ κήρυγμα τοῦ θείου λόγου κατέπεσε σημαντικῶς, μὴ θεωρούμενον ὡς 
ἀναγκαΐον καὶ οὐσιῶδες· ἐν τούτοις διάφοροι πάπαι καὶ σύνοδοι οὐ μικρὸν ἐνήργησαν πρὸς παρασκευὴν ἱεροκηρύκων, τοιοῦτοι δὲ παρουσιάσθησαν πολλοὶ ἐκ τῶν μοναχικῶν ταγμάτων, ὡς Βεργχάρδος ὁ ἐκ 
Κλαιρῶῶ, Φούλκων υου Neuilly († 1202) καὶ πρὸ πάντων ὁ ἐκ 
'Ρεγενσδούργης Βερθόλδος, οἱ ἀκροαταὶ τοῦ ὁποίου πολλάκις ἀνέδαινον εἰς 100,000. Τὸ κήρυγμα τοῦτο, δημῶδες κυρίως ὸν καὶ ἄτεχνον, ἔγίνετο ὡς ἐπὶ τὸ πολὺ ἐν τῆ λατινικῆ γλώσση, καίτοι ἀναφέρονται καὶ παραδείγματα κηρυττόντων ἐν ταῖς ἐγχωρίοις γλώσσαις, 
χάριν δὲ τῶν ἀπείρων ἱεροκηρύκων ἀνεφάνησαν κατὰ τὸν ΙΔ΄ αἰῶνα 
τὰ λεξικὰ τῶν ἱεροκηρύκων (νοcabularia praedicantium)· ἀπέναντι δὲ τῶν σχολαστικῶν θεολόγων, τῶν θηρευόντων κόμπον μόνον 
καὶ λεπτότητα ἐν τοῖς λόγοις αὐτῶν παρουσιάσθησαν πολλοὶ δημο-

τιχοί χήρυχες, όμιλουντες έπί του πρακτιχού βίου. σημαντιχώτερος των τοιούτων χηρύχων τιν Γαβριή, δ Βαρλέττας († 1480) δομινιχανός, όστις τοσούτον άρεστός χατέστη τῷ λαῷ, ώστε ἔλεγε περί αύτου, qui nescit barlettare, nescit predicare. Έχτὸς του θείου λόγου πρός διδασχαλίαν του λαού χατά την περίοδον ταύτην ύπτρχον καὶ διάροροι ζωγραφίαι, παριστώσαι Ιστορίας της Π. καὶ Κ. Διαθήκης έπὶ τῶν θυσιαστηρίων, τῶν τοίχων, τῶν θυρίδων τῶν ἐκκλησιῶν καὶ τῶν μοναστηρίων, ἐντεῦθεν δὲ ἐμορφωθησαν καὶ τὰ βιθλία τῶν πτωχων (Biblia pauperum), περιέχοντα διαρόρους είκόνας πρός θεωρίαν, ώς καὶ ἔτερα βιδλία περιέχοντα διαφόρους ίστορίας ἐκ τῆς  $\Pi$ . καὶ Κ. Διαθήκης, τὰ προσευχητάρια, αἰ κατηχήσεις καὶ τὰ τοιαύτα. 'Απεναντίας ἡ άγια Γιραφὴ ἡν ἀπρόσιτος τῷ λαῷ καὶ διότι δὲν ἐνόει αὐτὴν καὶ διότι ἀπηγορεύετο ὑπὸ τῆς ῥωμαϊκῆς Ἐκκλησίας. ἐν τούτοις ή ὑπὸ τῶν ᾿Αλδιγίων καὶ Βαλδίων διεγερθεῖσα τάσις πρὸς μετάρρασιν της άγιας Γραφης έν ταις έγχωριοις γλώσσαις έξακολουθεί, ο"τω δε προέχυψαν διάφοροι μεταφράσεις έν τη άγγλική γλώσση, τη γερμανική, τη γαλλική, ιταλική, ισπανική και βοημική (πρόλ. Schmidt, das Predigen in d Landessprach. im MA. in Stud. u. Kritik. 1846, 2 xai 1866, 1.—Hamberger, Berthold von Regensburg, in Sitzungsberichten d. bayer-Akad. d. Wissensch. 1867, 1.—J. Schmidt, Berth. von Regensb. Wien 1871.—Unkel, Berthold von Reg. Köln. 1882. - Keppler, Zur Passionspred. d. MA. Hist. Jahrb. Band. 3. 4.—Camesina u. Heyder die biblia pauperum, Wien 1863.—Laib u. Schwarz, Bibl. paup. Zürich 1867.—Kehrein, Zur Gesch. d. deutsch. Bibelübersetzung vor Luther, Stuttg. 1851 xτλ.)

2. Καὶ κατὰ τὰς ἀρχὰς τῆς ἡμετέρας περιόδου ὑπῆρχεν ἀρριστία τις περὶ τοῦ ἀριθμοῦ τῶν μυστηρίων τῆς Ἐκκλησίας: Πέτιος ὁ Δαμιανὸς ἡρίθμει δώδεκα μυστήρια, 'Αλέξανδρος δὲ ὁ Χαλέσιος δύο, τὴν εὐχαριστίαν καὶ τὸ βάπτισμα: πρῶτος Πέτιρος ὁ Λομβάι δος († 1164) καθορίζει τὸν ἀριθμὸν τῶν μυστηρίων εἰς ἐπτά, τοῦτο δὲ ἀνεγνωρίσθη ὁριστικῶς καὶ ὑπὸ τῆς ἐν Φλωρεντία συνόδου (1439) ἀπὸ τῶν μυστηρίων, Sacramenta, διεκεί οντο αὶ λοιπαὶ ἐκκλησιαστικαὶ

τελεταί ώς sacramentalia, παρρησία δε πλέον εδιδάσκετο και έπιστεύετο, ότι τὰ μυστήρια ένεργοθσιν ex opere operato, δηλ. ἀφ' έαυτῶν μόνον, μὴ ἀναγκαιούσης τῆς ἐνεργείας καὶ πίστεως τοῦ μετέχοντος.  $\Omega$ ς το μυστηριωδέστερον και φρικτότερον των μυστηρίων έθεωρείτο ή θεία εύχαριστία (tremendum mysterium), της όποιας ἐπὶ ποινῆ ἀφορισμοῦ ἄπαξ τοὐλάχιστον τοῦ ἐνιαυτοῦ ἔπρεπε νὰ μετέχη πᾶς πιστός, ὡς περὶ τούτου διετάξατο Ἰννοχέντιος ὁ  $\Gamma'$  κατὰ τὴν Δ΄ ἐν Λατερανῷ σύνοδον (1215)· ἐπίσης ἐν τἢ συνόδῷ ταύτῃ καθωρίσθη καὶ ή περὶ μετουσιώσεως διδασκαλία (transsubstantiatio) και άνεγνωρίσθη έπισήμως ώς δόγμα πίστεως. Ίνα άποσοδηθή δὲ δήθεν πάσα κατάχρησις έν τῷ μυστηρίφ, ἤδη κατὰ τὸν ΙΒ΄ αἰῶνα ἐστέρησαν τούς παιδας όλοτελώς του μυστηρίου, τούς δὲ λαϊχούς του ποτηρίου. κατ' άρχας πρός αποφυγήν καταγρήσεως μετέδιδον αὐτοῖς καὶ τὸ αἰμα διά τινος σωλήνος (fistula) ή ἐμδάπτοντες τὸν ἄρτον είς αὐτό, ἀχολούθως ὅμως ἐστέρησαν αὐτοὺς τοῦ αϊματος καὶ ἐδικαιολόγουν τουτο διά της σοφιστικής διδασκαλίας, ότι το σώμα περιέχει και τὸ αίμε (Concomitantia corporis et sanquinis Christi). ϊνα δὲ ἐπὶ μᾶλλον ἐπιδείξωσι τὸν πρὸς τὸ μυστήριον σεδασμὸν ήδη ύπὸ 'Orωρίου τοῦ  $\Gamma$ ' δι' ἰδιαιτέρας βιύλλης ώρισθη ΐνα κρούοντος του κώδωνος γονυπετώσι πρό του σώματος του Κυρίου, της ήγιασμένης δηλ. όστίας, της εμπεριεγομένης έν τινι σχεύει λεγομένω Ταbernaculum η sanctissimum, μάλιστα δὲ τὸ 1264 ἐπὶ Οἰρβανοῦ τοῦ  $\Delta'$  ώρισθη καὶ ἡ ἑορτὴ τοῦ σώμιατος τοῦ Kυρίου γενικευθείσα ίδιως ἐπὶ Κλήμεντος τοῦ Ε΄ καὶ ἐορταζομένη τὴν πέμπτην μετὰ την έορτην της Αγ. Τριάδος. Μετά του μυστηρίου της ευχαριστίας στενώς συνεδέετο τὸ τῆς ἐξυμο Ιορής εως, καθώς δ' ἐκείνης κατὰ τὴν διάταξιν του Ίννοχεντίου άπαξ τοὐλάχιστον του ἐνιαυτου ἔπρεπε νὰ μετέχωσιν οί πιστοί, ούτω καὶ νὰ ἐξομολογῶνται τὰς άμαρτίας αὐτων πρό του Ιερέως ακριβώς και μυστικώς (confessio auricularis), ότε ό πνευματικός παρείχε την άρεσιν, λέγων Ego te absolvo. Έν τῷ μυστηρίῳ τοῦ βαπτίσιιατος ἡ διὰ ῥαντισμοῦ γενομένη ἐν τῆ ἀρχαία Έχκλησία έξαίρεσις έγενικεύθη έν τη δυτική Έκκλησία από του ΙΒ΄ αίωνος, όμοιως δὲ και τὸ μυστήριον του χιισμαιος και ἐν

τη έφαρμογή αύτου περιωρίσθη είς μόνους τούς έπισχόπους. Τό μυστήριον του εύχε. Ιαίου περιωρίσθη μόνον είς τοὺς θνήσχοντας ὡς μηctio ultima, ο δε γάμος ώς μυστήριον παρήγαγε και την θεωρίαν του άδιαλύτου και έπι λόγφ έτι μοιχείας, έπιτραπέντος μόνον του άπὸ τραπέζης καὶ κοιτης χωρισμού (Separatio a mensa et toro)· τούτου νομοθέτης ήν Ίννοχέντιος δ  $\Gamma'$ , δστις ἐπίσης τὸ 1215ήλάττωσε καὶ τοὺς ἐξ αἴματος βαθμοὺς τῆς συγγενείας ἀπὸ ἐπτὰ εἰς τέσσαρας. Πάντα τὰ μυστήρια, καθώς και αι διάφοροι έκκλησιαστικαὶ τελεταὶ ἐτελοῦντο ἐν τἢ λατινικἢ γλώσση, ἵνα οὕτω πανταχοῦ έπιχρατή ένότης καὶ ὁμοφωνία· τὸ πνεῦμα τοῦτο ὤθησε τὴν λατινικήν Έκκλησίαν ίνα πανταχού ἐπιδάλη καὶ τὴν ίδιαν αὐτῆς λειτουργίαν· και κατώρθωσε μέν τουτο έν 'Αγγλία και Μοραβία, οὐχὶ όμως καὶ ἐν Μεδιολάνω, οἱ κάτοικοι τοῦ ὁποίου μέχρι σήμερον ἀντέχονται τής λειτουργίας του άγίου 'Αμβροσίου, ώς καὶ ἐν Ἱσπανία, ἔνθα μετά πολλούς άγωνας και πολέμους διά θεοδικίας άπεφασίσθη ίνα μετά της λατινικης ισχύη και η άρχαια μοζαραδική (1088) (πρόλ. Gieseler K G. τόμ. Β', 2 σελ. 431. καὶ Β', 4 σελ. 327.—Ritter K-G. τόμ. Α΄ σελ. 579.—Hagenbach τόμ Β΄ σελ. 402 καὶ Kurtz Lehrb. τόμ. Α΄ σελ. 182).

3. 'Ο ἀριθμὸς τῶν ἀγίων μεγάλως αὐξάνει κατὰ τὴν περίοδον ταύτην ἐν τῷ Δύσει καὶ τοῦτο ὀρείλεται, τὸ μὲν εἰς τὰς σταυροφορίας, δι' ὡν ἐγνώσθησαν πολλοὶ ἄγιοι τῆς 'Ανατολῆς, ὡς ἡ ἀγία Αἰκατερίνα, τὸ δὲ εἰς τοὺς μοναχούς, οἴτινες χάριν ἰδιοτελείας πολλοὺς ἔπλαττον, ὡς ἡ ἀγία Οὐρσούλα μετὰ τῶν 11,000 παρθένων, τῶν μαρτυρησασῶν ἐν Κολωνία κατὰ τὸν Γ' αἰῶνα. Οἱ ἄγιοι ἀπὸ τοῦ ΙΒ' αἰῶνος ἐκανονίζοντο ἀποκλειστικῶς ὑπὸ τῶν παπῶν καὶ ἐθεωροῦντο ὡς καθολικοὶ ἄγιοι τῆς 'Εκκλησίας' πρὸς διάκρισιν τῶν τοιούτων, οἱ δευτέρας τάξεως ἄγιοι καὶ οἱ μερικῶς μόνον ἑορταζόμενοι ἐλέγοντο μακάριοι (beatificatio). Παραλλήλως πρὸς τὴν πληθύν τῶν ἀγίων ἔδαινον τὰ θαύματα αὐτῶν καὶ τὰ λείψανα, ἡ πρὸς τὰ ὁποῖα τάσις τῆς ἐποχῆς εἶναι ἀκατονόμαστος' συναξάρια άγίων περὶ τοῦ βίου αὐτῶν πραγματευόμενα παρέχουσιν ἡμῖν χιλιάδας θαυμάτων, οἰον ἰάσεις ἀσθενῶν, καταπαύσεις ἀλγηδόνων, ἀναστάσεις νε-

κρών κτλ. ώς περί τούτου μαρτυρούσι τὰ aurea legenda του 'laεώδου άρχιεπισκόπου Γενούης († 1298)· ἐν τῆ ἐποχῆ ταύτη ἀναφέρονται κατά πρώτον καὶ τὰ στίγματα (Stignatisatio) άγίων τινῶν, ὡς τοῦ ἀγίου Φραγκίσκου, ὅστις κατὰ τὸν βιογράφον αὐτοῦ μετὰ τεσσαρακονθήμερον νηστείαν και προσευχήν εύρεν ἐν τῷ σώματι αύτου ἀποτυπωθέντας τούς τύπους των ήλων του Χριστου ύπό τινος Σεραφείμι τὰ στίγματα ταϋτα ἀπαντῶσι καὶ παρ' ἄλλοις καὶ μάλιστα γυναιξίν· ἐπίσης κατὰ τοὺς χρόνους τούτους ἀπαντά καὶ τὸ φαινόμενον της δυτοπίας, καθ' ο είς τινας άγίους συνέδαινε νὰ ὑπάρχωσι ταὐτογρόνως ἐν διαφόροις τόποις καὶ ἐνεργῶσι διάφορα ἔργα (Bilocatio) τοιούτος ην δ άγιος 'Αντώνιος δ έκ Παδούης (πρόλ. Görres, die christ. Mystik.--Maury, èv Revue des deux mondes 1854, 8.—Perty, die mystisch. Erscheinung. d. menschl. Natur Lpz. 1872): — Όμοίως καὶ περὶ λειψάνων άναφέρονται πολλά μυθώδη καὶ μέχρι του γελοίου ήκοντα. ούτω π. χ. ἀναφέρεται ή λόγχη, δι' ής ενύγη ή πλευρά του Κυρίου, το λοπάδιον, το όποιον μετεχειρίσθη κατά τὸν μυστικόν δείπνον, ὁ ἄρραφος αὐτοῦ χιτών, ἡ άπροδυστία, τεμάχιον άρτου ὑπὸ τοῦ Κυρίου μασηθέντος, εἰς τῶν όδύττων αύτου, τὰ σώματα των τριων μάγων, πολλαί πεφαλαί του Βαπτιστου, ο οίχος της Παρθένου ύπο των άγγέλων μετενεγθείς πρώτον είς Δαλματίαν το 1291, είτα είς Reccanati το 1294 και τέλος είς Λορέτον ττς 'Αγκώνης το 1295, ή κλιμαξ, ήν άνεβαινεν ὁ Κύριος καὶ ἡ άγια Ἑλένη ἐδωρήσατο τῆ Ῥώμη (Scala sancta), τεμάχιον της γης, έξ ής ὁ Θεὸς ἔπλασε τὸ σῶμα του 'Αδάμ, τεμάγιον του σώματος του Ίσαάκ, είκοσι πέντε τεμάγια της βάτου του Μωϋσέως, ο δάκτυλος του Θωμα, δι' ου ήματο τους τύπους των ήλων κτλ. Μεταξύ των άγιων μετά δεισιδαιμονίας προσεκυνείτο ή θεοτόκος, ή μήτης και θυγάτης του τριαδικού θεου, ή δούλη Κυρίου, ή βασιλισσα των ούρανων, το πρίνον και ρόδον των άνθέων, πρός ἔκφρασιν τῶν ἀρετῶν τῆς ὁποίας καὶ γωρία τῆς Γραφης διέστρεψαν (Γέν. 3,15) και τους ψαλμούς του Δαυίδ παρώδησαν (Psalterium Mariæ magnum): είς τὴν άγιαν Παρθένον ἐκ τῶν ήμερων της εδδομάδος ην άφιερωμένον το Σάββατον, ότε ετελείτο

τὸ Officiam S. Mariæ, καὶ ἐκ τῶν μηνῶν ὁ Μάτος, κατὰ τὴν έπανάληψιν δὲ τῶν πρὸς αὐτὴν προσευχῶν οἱ δομινικανοὶ ἐφεθρον ὡς βοηθητικόν μέσον το κοιιδοσχοίνιον (rosarium), διακρινόμενον είς μέγα, περιέγον έκατὸν πεντήκοντα κόμβους, ἐκάστου ἀντιπροσωπεύοντος εν Ave Maria (Λουκ. 1, 28) και μετά δέκα συνήθεις κόμβους ύπάρχοντος ένὸς μείζονος, ἀντιπροσωπεύοντος τὸ πάτερ ἡμῶν, καὶ τὸ μικρὸν περιέχον πεντήκοντα κόμβους εἰς πέντε δεκάδας δια ρουμένους. Παραλλήλως πρός την αύξησιν των άγιων έδαινον και αι έςρται αύτων· ούτως όσον άφορα είς την Θεοτόχον χατά την έποχην ταύτην έγομεν τὰς έξης αὐτης έρρτάς, είον τὴν της ἀσπίλου συίλήψεως (immaculata conceptio), καὶ μεθ όλας τὰς διαμαρτυρήσεις του Βερνχάρδου, Θωμά του 'Αχυνάτη και Βοναβεντούρα έχνικήσασαν και καθιερωθείσαν καθολικώς κατά τὸν ΙΣΤ΄ αίωνα, τὴν έορτην των Εισοδιων (Festum praesentationis), της επισκέψεως της 'Ελισάβετ (Festum visitationis) και κατά τὸν ΙΕ΄ αίωνα τὴν έορτην των έπτα άλγηδόνων (Festum spasmi Mariæ). Έπίσης κατὰ τὸν ΙΒ΄ αἰῶνα προσετέθη ἡ ἑορτὴ τοῦ σώματος τοῦ Κυρίου (Festum corporis Domini), αποκαλυφθείσα καθ' υπνον είς μοναχήν τινα 'lovliaryr και άλλαι (πρόλ. Preuss, die römische Lehre v. d. unbefl Empfängnis Brl. 1856,-Denzinger, die Lehre v. d. unb. Empf. Wrzb. 1865.—Morgott, die Mariologie d. h. Thomas von Aquino Freib. 1878.—x2i Knittel in Quart-Schrift 1879, 3).

4. Ἡδη ἐν τῆ προηγουμένη περιόδω (§ 142, 2) παρετηρήσαμεν ὅτι τὸ γρηγοριανὸν ἀσμα, cantus firmus, ἤρξατο νὰ διαφθείρηται καὶ ἀντ' αὐτοῦ νὰ ἐπικρατῆ τὸ discantus ἡ cantus figuratus καὶ ἐπομένως ἀντὶ τῆς μονοφωνίας νὰ εἰσχωρῆ ἡ πολυφωνία· ἡ τάσις αὕτη ἐξακολουθεῖ καὶ κατὰ τὴν παροῦσαν περίοδον καὶ ἐπὶ τέλους ἐπικρατεῖ· εἰς τοῦτο ἐκτὸς διαφόρων θεωρητικῶν καὶ πρακτικῶν ἐργασιῶν συνετέλεσαν καὶ δύο μουσικαὶ σχολαὶ τῶν Κάτω Χωρῶν, ἡ μὲν ἰδρυθεῖσα ὑπὸ Γουλιέλμου Dufay († 1432), ἡ δὲ ὑπὸ Ἰωάννου Ockenheim (περὶ τὰ τέλη τοῦ ΙΕ΄ αἰῶνος). Καθώς δ' ἄλλοτε οὕτω καὶ νῦν ἡ ρωμαϊκὴ Ἐκκλησία ἀντέστη εἰς τὴν εἰσαγωγὴν τῆς ἀρ-

μονικής μου τικής, μάλιστα Ίω άννης δ ΚΒ΄ εκώλυσε την χρήσιν αυτης δι' άρορισμού το 1322, εν τούτοις μετά έκατον έτη έπεκράτησε πανταχού της ρωμαϊκής Έκκλησίας, ἐπίσης ἐπεκράτησε πανταχού κατά τους χρόνους τούτους και το υργανον, όπερ ουσιωδώς έδελτιώθη και άνεπτύχθη. "Όσον δ' άφορα είς την εκκλησιαστικήν ύμιτογραφίιν, αυτη μεγάλως άνεπτύχθη κατά τὸν ΙΒ΄ καὶ ΙΓ αίωνα, σημαντικοί δ' ύμνογράφοι της έποχης ταύτης είναι Βεργχάρδος δ έχ Κλαιρόω, 'Αβαιλάρδος, Θωμάς ο 'Αχυνάτης, Βοναβεντούρας κτλ. ἀλλ' ἀπὸ τοῦ  $\mathrm{I}\Delta'$  αἰῶνες καὶ έξτς τρξατο νὰ καταπίπτη καλλιεργουμένη μόνον ύπὸ τῶν μυστιχῶν θεολόγων. Κατὰ τοὺς χρόνους τούτους σημαντικώς αναπτύσσεται καὶ ἡ ἐθνικὴ ἐκκλησιαστικὴ ύμνογραφία. ήδη δάρχηγές του τάγματος των φραγκισκανών συνέταξε διαφόρους ύμνους έν τη ιταλική γλώσση, οι κυρίως όμως ύπερ του τοιούτου είδους της υμνογραφίας ένεργήσαντες είναι παρά μέν τοις Βοημοίς ο Χούς, γράψας λαμπρούς ύμνους εν τη βοημική γλώσση, παρά δὲ τοις Γερμανοις ὁ ἐχ Δρέσδης Πέτρος, φίλος του Χούς. Οί κατά τὴν ἐποχὴν ταύτην ἐθνικοὶ ὕμνοι τῶν Γερμανῶν είναι α') μιχτοί ἐχ λατινικῶν χαὶ γερμανικῶν λέξεων, β΄) μετάφρασις καὶ ἐπεξεργασία λατινικών ύμνων, γ') πρωτότυποι καὶ δ') μεταποίησις έθνικῶν ἀσμάτων (πρόλ. Α. F. Ozanam, Les poétes Franc. en Italie Paris 1852.—Görres Franc. v. Assisi, Regsb. 1879).

5. Ὁ ἐν τῆ προηγουμένη περιόδ μ (δ 142, 4) ἐφευρεθεὶς ρωμανικὸς ρυθμὸς τῆς ἀρχιτεκτονικῆς ἀκμάζει ἰδίως κατὰ τὸν ΙΒ΄ αἰσνα, διατελεῖ δὲ ἐν διαρκεῖ ἀναπτύξει καὶ διὰ τοῦτο παρατηρεῖται ποικιλία τις ἐν ταῖς διαφόροις αὐτοῦ μορφαῖς καὶ τοῖς είδεσι, καίτοι πανταχοῦ ἡ αὐτὴ θεμελιώδης βάσις ἐπικρατεῖ. ᾿Απέναντι ὅμως τῆς ποικίλης ταύτης ἀναπτύξεως τοῦ ρωμανικοῦ ρυθμοῦ παρουσιάζεται ὁ γοτθικὸς ἡ γεριανικὸς ρυθμός, ἡ ἀνμὴ τοῦ ὁποίου πίπτει κατὰ τὸν ΙΓ΄ καὶ ΙΔ΄ αἰωνκ. Ὁ ρυθμὸς οὐτος είναι αὐτοτελής τις διακλάδωσις τοῦ ρωμανικοῦ, παραδεχόμενος μὲν ὡς ἐκεῖνος τὴν βάσιν τῶν ἀρχαίων βασιλικῶν, διακρινόμενος ὅμως κατὰ τοῦτο ὅτι ἀντὶ τοῦ σταυροειδοῦς θόλου καὶ τῶν στρογγύλων τόζων μεταχειρίζεται τόξα ὀξέα, ἐπιτρέποντα ἄπειρον ἔξύψωσιν καὶ ἐπομένως προκαλοῦντα τὴν ἀνάταστη

της ψυχης είς τον ούρανον. έαν τα όξεα τόξα παρελήρθησαν από των Αράδων η έφευρέθησαν ύπο των Γερμανών είναι ζήτημα, το βέδαιον όμως είναι ότι οι Γερμανοί εφήρμοσαν αυτά καταλλήλως και δημιουργικώς. Ένῷ ὁ βυζαντινὸς ἡυθμὸς διὰ τοῦ θόλου παρέχει τῷ θεατῆ είς θεωρίαν τὸν οὐρανόν, ὁ γερμανικὸς διὰ τῶν ὀξέων τόξων ἀπαλλάσσων αὐτὸν ἀπὸ τζε χώρας τοῦ ἐπιγείου καὶ πεπερασμένου ἐξυψοῖ τὸ πνεθμα αύτοθ είς τὸ ἄπειρον καὶ αἰώνιον· τὰ πάντα ἐν τῷ ῥυθμῷ τούτω σχοπούσι τὴν ἀνάτασιν τῆς ψυχῆς καὶ ἡ ἀνάτασις αὕτη μετὰ πολυπληθείς και ποικίλας διακλαδώσεις των όξέων τόξων το τέρμα αὐτής εύρίσχει εἰς τοὺς ὑψηλοὺς πύργους. ἐπισημότεροι ναοὶ τοῦ ἡυθμου τούτου είναι ο έν Κολωνία καθεδρικός ναός, αρξαμένης της οίκοδομής ἀπό του 1248 καὶ περατωθείσης τὸ 1880 καὶ ὁ ἐν Στρασδούργω. Έν τῷ ρυθμῷ τούτῳ διεχρίθησαν πρὸ πάντων οἱ βενεδικτινοί μοναγοί, ἐπειδή δὲ πολλάκις οἱ ἀρχιτέκτονες μετὰ τῶν ἐργατῶν αὐτῶν προσεκαλούντο εἰς διαφόρους πόλεις καὶ ἀπήλαυον διαφόρων προνομίων, έντευθεν ώνομάζοντο έλεύθεροι τέπτονες. Ο γερμανικός ρυθμός ἐπεκράτησεν ἐφ΄ ὅλης σχεδόν τῆς Εὐρώπης πλήν της Ίταλίας, ενθα άπὸ της άναγεννήσεως τῶν γραμμάτων καί της τάσεως πρός τὰ άρχαζα μετηνέχθησαν και είς τὴν άρχιτεκτονικήν αι άρχαται κλασικαί μορφαί, ούτω δὲ ἤρξατο νὰ παρασκευάζηται ό έπι 300 όλα έτη άκμάσας φυθμός της άναγεννήσεως δημιουργός του όποιου είναι ο φλωρεντινός Bruneleschi († 1444). έν τῷ ρυθμῷ τούτῳ διεκρίθησαν καὶ οἱ μεγάλοι ἀρχιτέκτονες Βραμάντης († 1514) καὶ Μιχαὴλ "Αγγελος († 1564), ὁ πρῶτος μάλιστα παρέσχε τὸ σχέδιον του ναου του άγιου Πέτρου ἐν Ῥώμη, ἡ οἰχοδομή τοῦ ὁποίου ἀρξαμένη ἀπὸ τοῦ πάπα Ἰουλίου τοῦ B' τὸ 1506 μόλις ἀπετελείωσε το 16?6 ἐπὶ Oipbarov τον Δ'. "Ότον ἀφορα είς την πλαστικήν, αυτη καίτοι άπ' άρχης δέν εύρεν είσοδον είς τὴν χριστιανικὴν ἐκκλησίαν, μεγάλως ὅμως ἀνεπτύχθη ἐν τῇ Δύσει έπι και διά των Χοενστάουρεν. ούτως έμορφώθησαν έν Γερμανία διάφοροι γλυπτικαί σχολαί, τὰ τελειότερα τῶν ὁποίων προζόντα ἐκόσμουν πολλάς έχχλησίας. Εν Ίταλία έπίσημοι γλύπται άνεφάνησαν Νικόλαος ό έκ Πίσης († 1274), Λαυρέντιος ό Ghiberti († 1455)

καὶ Μιχαὴλ ὁ "Αγγελος. Έκτὸς τῆς γλυπτικῆς καὶ ἄλλαι τέγναι έτέθησαν ύπο την ύπηρεσίαν της δυτικής Έκκλησίας, ώς ή χρυσο χοική. Τέλος προκειμένου περί της ζωγραφικής, ένταϋθα οί Βυζαντινοί έγένοντο διδάσκαλοι των Ίταλων και ούτοι των Γερμανων. κατά τὰς ἀργὰς τοῦ ΙΓ΄ αἰῶνος ἐν Ηίση καὶ Σιένη ιδρύθησαν σγολαὶ ζωγραφικαί του άγιου Λουκά, σκοπούσαι ίδιως είς τὴν αύστηρότητα των βυζαντινών είχονων να έμπνεύσωσι πλείονα ζωήν. χυρίως όμως ή ζωγραφική ήκμασε κατά τὸν ΙΕ΄ αἰῶνα καὶ τὴν ἀνάπτυξιν ταύτην μαρτυρούσιν αι τέσσαρες επίσημοι ζωγραφικαί σχολαί, α') ή φ.λωρεντινή, ἐπίσημος διὰ τοὺς καλλιτέχνας αὐτης Giovanni da Fiesole, Leonardo da Vinci και Μιχαηλί τὸν 'Aγγελον, β') ή βενετική, έπισημοι καλλιτέχναι τζς όποιας είναι ό Corregio († 1534) καὶ ό Tizian († 1576), γ') ή οὐμιθρική, έξ ής προήλθεν ὁ εὐγενέστατος καὶ ἐπισημότατος τῶν γριστιανῶν ζωγράτος  $\dot{P}$ αφα $\dot{\eta}$ λ καὶ δ')  $\dot{\eta}$  γερμανική, έξ ής προτλθον οι άδελφοι Hubert και 'Ιωάννης van Cykέν μεγάλη γρήσει ήν έν τη Δύσει καὶ ή τῶν μως αϊκῶν ζωγραφική. τεχνουργουμέ η έπὶ χρυσής βάσεως καὶ ἡ ὑελογραφία (πρόλ. Otte, Handb. d. kirchl. Kunstarchæologie d. MA. Lpz. 1883.του αύτου, Geschichte d. romanischen Baukunst in Deutsch. Lpz. 1874.—Lübke, Vorschule z. Stud. d. kirchl. Künst d. deutsch. MA. Lpz. 1873.—Heideloff, die Bauhütten d. MA. Nürnb. 1844.—Görres der Dom z. Köln und d. Münster z. Strassb. Regsb. 1842. - Lübke, Geschichte d. ital. Malerei Stuttg. 1879. — Gessert, Gesch. der Glasmalerci Stuttg. 1839. -Wackernagel, die deut. Glasmalerei Lpz. 1855.-Springer, Rafael und Michael Lpz. 1878. xτλ.)

# § 193.

#### ΗΘΙΚΟΣ ΒΙΟΣ.

1. Μελανήν καὶ ζορερὰν εἰκόνα παρέχει ἡ κατάστασις τοῦ ἡθικοῦ βίου τῶν χριστιανῶν τῆς Δύσεως κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην, κύρια τῆς ὁποίας χρώματα εἰναι ἡ ὡμότης καὶ ἡ πλεονεξία, ἡ φιλαρχία καὶ ἡ ἀρπαγή, ἡ ἡδυπάθεια καὶ ἡ ἐπιορκία, ἡ ἀποστασία καὶ ἡ ποι(ΕΚΚΑ. ΙΕΤΟΡΙΑ, ΤΟΜ. Β΄.)

κίλη ἀχολασία καὶ τὸ δὴ χεῖρον, ὅτι ἡ κατάστασις αὕτη δὲν είναι μερική, άλλά δυστυχῶς καθολική ἐν πάσαις ταῖς τάξεσι τῆς κοινωνίας ἀπαντώσα. Έν πρώτοις λίαν όδυντρὰ παρίσταται ή ήθική κατάστασις του κλήρου. ἐν τοῖς ἔμπροσθεν εἰδομεν τὰ ἡθικὰ αἰσχη καὶ τὸ ὑλικὸν καὶ κοσμικὸν φρόνημα, ὑρ' οὖ ἐνεπνέοντο οἱ πάπαι τῆς έπογής ταύτης έχτος όλίγων έξαιρέσεων οι πλείστοι ου μόνον έξ ίδιοτελών και κοσμικών έλατηρίων έκινούντο και είς αὐτάς ἔτι τὰς ὑπὲρ τῆς Ἐκκλησίας ἐνεργείας αὐτῶν, ἀλλὰ καὶ ἔνων ἐν τοιαύτη ήθική καταπτώσει, εΐαν τὰ ὀνόματα μόνον αὐτῶν ἐπαρκῶς δύνανται νὰ γαρακτηρίσωσιν. "Ο,τι λέγεται περί τῶν παπῶν ἰσχύει καὶ περί των έπισκόπων άκολουθούντων τῷ παραδείγματι αὐτῶν άδικίαι, άρπαγαί, ξριδες, πόλεμοι, άσωτία καὶ άνερυθρίαστος άκολασία είναι οί χαρακτήρες της ήθικης αὐτῶν καταστάσεως. Εἰς μείζονα βαθμὸν έητέον τούτο περί του κατωτέρου κλήρου και τών μοναχών. Εσον και αν προσεπάθησαν οι εύγενέστεροι των παπών και διάροροι σύνοδοι να ἀπαλείψωσι τὰς ἡθικὰς ταύτας κηλίδας, ἐπὶ τοσούτον τὸ κακὸν ἐπετείνετο· ἐν οὐδεμιᾳ ἴσως ἐποχἢ ἐγένοντο τοσαθται ἀποφάσεις κατὰ της ήθικης διαφθοράς του κλήρου και όμως ουδέποτε όσον νυν παρουσιάζονται τοσαθτα παράπονα κατά της ποικίλης αὐτῶν κακίας ή πληθύς μάλιστα των ήθικων αύτων έγκλημάτων ήν τοσαύτη, ώστε δύσκολον ήτο νὰ ἐραρμοσθῶσιν αἱ κατ' αὐτῶν τιμωρίαι, καθόσον μάλιστα παρεισέδυε και ή ίδιοτέλεια πολλών έπισκόπων, οίτινες ἀπέναντι άποτίσεως έτησίων φόρων έπέτρεπον τοῖς ὑπ' αὐτοὺς κληρικοῖς νὰ χυλίωνται ἐν τἢ άμαρτία. ἡ μελανοτέρα χηλίς τοῦ χλήρου ἡν ἡ ασεγλεια. και μλερθυσαν πεν μογγοι μουτείνοντες τον λαπον μόρε άρσιν του κακού, άλλ' ή προκατάληψις ήν τοσούτον ίσχυρά, ώστε και άνθρωποι άλλως έλευθερόρρονες, ώς ο Γέρτων ήναγκάζοντο νά ύποστηρίξωσι το καθεστώς. πρός την άκολασίαν ήμιλλώντο και άλλι κακά, ή κοσμομανία, ή πλεονεξία, ή σιμωνία κτλ. οῦτω δὲ ἐπετείνετο ή περιφρόνητις και τὸ δίκκιον κατ' αὐτοῦ μίσος. είδεχθή είκόνα της ήθικης καθόλου καταστάσεως του κλήρου παρέγει καρδινιλιό; τις Πέτρος το 122). οί κλημικοί, λέγει, καλουσιν έαυτούς ποιμέτας καὶ είται φοτείς άλλοτε βαπιθείς καὶ αὐτοκράτορες

έκυβέρνων τὸν κόσμον καὶ τῦν τὴν κυριαρχίαν αὐτοῦ ἐξασκοῦσιν οι κ. Ιηρικοὶ δι' ἀρπαγῆς καὶ προδοσίας, ὑποκρισίας καὶ βιας ὅσον ὑψηλότερον ἴστανται, τοσοῦτον ὁλιγωτέραν ἔχουσιν ἀρετὴν καὶ μείζονα μωρίαν, τοσοῦτον ὀλιγωτέραν φιλαλήθειαν καὶ μείζον ψεῦδος, τοσοῦτον ὀλιγωτέραν παιδείαν καὶ μείζονα σφάλματα ὑπὸ τοσαύτης πλεονεξίας κατέχονται, ὥιτε ἐπιθυμοῦσι κὰ ἄρχωσιν ἐφ' ὅ. Ιου τοῦ κόσμου πάση χειρὶ ἐργάζονται ὅπως ἐλκύσωσιν ἑαυτοίς τὸν κύσμον πάση χειρὶ ἐργάζονται ὅπως ἑλκύσωσιν ἑαυτοίς τὸν κύσμον κερδαίνουσι δίδοντες καὶ λαμθάνοντες, συγχωροῦντες καὶ ὑποκρινόμενοι, τρώγοντες καὶ πίνοντες, κηρύτιοντες καὶ ἀφορίζοντες, ἐπόμενοι τῷ Θεῷ καὶ τῷ δ. αἰό. Ιψο οἱ ἱέρακες καὶ τὰ λοιπὰ σαρκοφάγα δὲν ὑσφραίνονται τοσοῦτον εὐκόλως τὸ μυδαλέον κρέας, ὅσον οἱ ἱερείς καὶ οἱ ἱεροπήρυκες τοὺς π. Ιουσίους (πρόλ. Gieseler K-G. τόμ. 2, 2 σελ. 281 καὶ 4 σελ. 253.—Neander K-G. τόμ. 8, 1.—Ritter K-G. 1 σελ. 630 καὶ 2 σελ. 139.—Hagenbach, 2 σελ. 409 καὶ 504 κτλ.).

2. 'Αλλά καὶ ὁ λαὸς δὲν διετέλει ἐν κρείσσονι καταστάσει εὐγενείς και ιδιώται, άρχοντες και άρχόμενοι, άνδρες και γυναϊκες έκυλίοντο εν οίκτρα άνηθικότητι· επιορκία και ψευδος, βία και δόλος, παραβίασις των δικαίων και φόνος, ἀσέλγεια και λοιπή ἀνηθικότης κατέκλυζον τοὺς πάντας· ἡ ἐκ τῶν Σοδόμων καὶ Γομόρρων ἀναδᾶσα πρός τὸν Κύριον φωνή, λέγει τις σύγχρονος κατά τὸ 1102, δὲν ήτο μικροτέρα της νθν άκουομένης άπὸ των πονηρων έκεινων πράξεων. Σπανίως εξλεπέ τις άληθες θρησχευτικόν αίσθημα, το οποίον πρό πολλου άντικατέστησεν ή παχυλοτέρα δεισιδαιμονία. τήν άληθη προσκύνησιν τῶν ἀγίων διεδέχθη ἡ λατρεία αὐτῶν, ἐκάστη έργασία και ἐπάγγελμα, πᾶσα ἡλικία και τάξις είγε τὸν πάτρωνα αὐτής, ή λατρεία ἐθεωρείτο καθόλου ἔχουσα δύναμιν μαγικήν καὶ ή μαχαριότης και σωτηρία έπετυγγάνετο διά τῶν ἀρέσεων. ἡ δεισιδαιμονία έξετείνετο καὶ περαιτέρω εύρίσκουσα τροφήν εἰς τὰ λείψανα τῆς άργαίας είδωλολατρείας και τὰς γοητικάς τέχνας, ή δὲ πίστις είς την ἀστρολογίαν, νεκριμαντείαν, μαγείαν, άλχημίαν, τοὺς φαρμακεῖς, τοὺς κοδάλους καὶ τὰς νύμφας ἡν τοσοῦτον κοινή, ώστε ἐνόμιζέ τις δτι έζη έν τῷ έθνισμῷ. παραλλήλως πρός τὴν δεισιδαιμονίαν

**ξ**βαινεν ή θρησκευτική όλιγωρία καὶ περ.φρόνησις, ώς περὶ τούτου μαρτυρούτι διάφοροι έορταί, λίαν άγαπηταί τῷ λαῷ. Ἐν Γαλλία κατά τὸ νέον ἔτος ἐωρτάζετο ή ἐορτή τῶν μωρῶν (festum fatuorum, follorum), ότε πολλεί παρερχόμενοι ώς πάπαι, ἐπίσχοποι καί ήγούμενοι παρώδουν τὰς ἐκκλησιαστικὰς τελετάς αὐτὸ τοῦτο ἐποίουν καὶ οἱ πατδες κατὰ τὴν τετάρτην ἡμέραν τῶν Χριστουγέννων. έπίσης κατά την έποχην ταύτην έωρτάζετο εν Ροδάμω (Rouen) καί ή έορτη της όνου (festum asinorum), ότε πρὸς ἀνάμνησιν τής προγητείας του Βαλαάμ εἰσήγετο εἰς τοὺς ναοὺς ὄνος κάτωθεν της οποίας ήν κεκρυμμένος ίερεύς τις καί προεφήτευε έν Καισαρομάγω (Beauvais) ή έρρτη αυτη έτελειτο κατά την δεκάτην τετάρτην ίανουαρίου πρὸς ἀνάμνησιν τής φυγής του Ίησου είς Αίγυπτον, έχοσμεῖτο δὲ πολυτελῶς ὄνος, εἰσήγετο εἰς τὴν ἐκκλησίαν καὶ ἀκολούθως έγίνετο παρώδία της λειτουργίας πολλαγού δέ πάλιν κατά τήν έρρτην του πάσγα άντι λόγων ήθικών οι ιεροχήρυκες διηγούντο τῷ λαῶ λήρους καὶ φιλυαρίας (Risus paschalis), άλλαχοῦ ἐτέλουν τάς ἀπόκιεω καὶ πολλαγού της Γερμανίας καὶ Γαλλίας ὑπὸ τὸ ὄνομα τῶν Καλαιδών, σωματεῖα ἐκ κληρικών καὶ λαϊκών συλλέγοντα έράνους συνευωχούντο καὶ ήσελγαινον. Τοιαύτη καὶ πολλῷ χείρων ήν ή ήθική του λαού κατάστασις κα! τουτο ούδαμῶς παράδοξον, άρου έτέλει ύπο χείρονας άρχοντας, άρου το 1229 ή έν Τολώση σύν. οδος άπηγόρευσεν αὐτῷ τὴν γρησιν τῆς άγίας Γραφῆς, ἐτέρα δὲ σύνοδος εν Βιτέρρη το 1246 έτερα συγγράμματα (πρελ. Tilliot, Mémoirs pour servir à l'histoire de la fête des fous, Laus. 1741.—Feller, de fratribus Calendariis, Francf. 1692.— Wilda, das Gildewesen d. MA. Brl. 1831).

3. Έν τούτοις καὶ μεθ όλην τὴν είδεχθη μορφήν, ὑρ' ἢν παρίσταται ή ήθική κατάστασις της έπιχης, ύπηρχον καί πολλά φωτεινά σημεία. ἀπέναντι των μεγάλων έγκλημάτων ἀπαντώσι καί μεγάλαι άρεταί, ἀπέναντι της παγυλής αίσθητικότητος καί ήδυπαθείας συ αντώμεν πολλάκις την αύστηροτέραν αύταπάρνησιν καί περιρρόνησιν του κόσμου, ἀπέναντι της σκληροτραχήλου ίδιοτελείας καί του έγωισμού το αίσθημα της άγάπης καί ταπεινοτροσύνης καί τέλος ἀπέναντι της θρησκευτικής ἀδιατορίας, της δεισιδαιμονίας καί άμαθείας βλέπομεν βαθύν θρησκευτικόν φόδον, πίστιν άληθη καὶ θεωρίας ύψηλάς· πολλάκις εν τη εποχή ταύτη ἀπαντώμεν πάπας ὑπὸ πολλάς όψεις ἄνδρας άξιολόγους, ἐπισχόπους καὶ ἰερεῖς, άξίους τοῦ Θεοῦ λειτουργούς καὶ ήγεμόνας καὶ βασιλεῖς ἐπὶ εὐσεδεία καὶ ἄλλαις άρεταις διαχρινομένους ούγι σπανίως έν μέσω του ύλιχου των χρόνων τούτων πνεύματος παρατηρούμεν ότι τὰ χαρακτηρίζοντα πολλούς ήσαν ή εὐεργεσία, ή φιλοξενία, ή άγάπη πρὸς τούς πάσχοντας καὶ ἀσθενεῖς, ή ἀληθής προσευχή καὶ ή πίστις, ὁ ἔνθερμος ἐνθουσιασμός ύπερ του Χριστού και ή αύστηρά σωρροσύνη. Τά παραδείγματα του άγίου Φραγκίσκου, Βεριχάρδου, 'Αμιδροσίου του Σιέτης, 'Pavuordov, Λουδοβίκου του Θ΄ κτλ. ώς και τὰ πολλαχου διατηρούμενα φιλανθρωπικά καταστήματα μαρτυρούσι τά λεγόμενα: ίδίως έν τοῖς χρόνοις τούτοις διὰ τῶν χριστιανικῶν αὐτῶν ἀρετῶν διεκρίθησαν πολλαί γυναϊκές και μάλιστα ήγεμονίδες, ο βίος τῶν οποίων ήδύνατο νὰ γρησιμεύση πολλοῖς ὡς κάτοπτρον τζς άγνοτάτης πρὸς τὸν Θεὸν ἀγάπης, τῶν λαμπροτάτων ἀρετῶν καὶ τῶν φιλαδελφοτάτων θυσιών· τοιαύται μεταξύ άλλων άναρέρονται ή άγία Έλισάέετ, δούκισσα της θυριγγίας, ή Χέδδ.γ, ή έξ Σιένης Αίκατερίνα, ή Βριγίττα, ή παρθένος της Αυρηλίας Ίωάννα και άλλαι (πρόλ. τούς ἄνω μνησθέντας Ιστορικούς και Uhlhorn, die Liebesthätig keit im MA. 1884.—Ratzinger, Gesch. d. kirchlichen Armenpflege, Freib. 1884.—Montalembert, Hist. d. St. Elisab. Paris 1861.—Stolz, d. h. Elisab Freib. 1874.—Becker, d. h. Hedwig Freib. 1872.—Quicherat, Procès, de condamnation et réhabilitation de Janne d'Arc, Paris 1841-49.— Hase, Neue Propheten Lpz. 1881.—Cysek, Johanna d'Arc Regsb. 1861 xτλ.).

# § 194. ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΉ ΕΥΤΑΞΊΑ.

1. 'Απέναντι τζις ήθικζις διαφθοράς ή ρωμαϊκή Έκκλησία μετεχειρίζετο άναμφιδόλως διάφορα μέσα πρὸς διόρθωσιν, άλλ' ἐντεῦθεν δυστυγῶς ἀντὶ βελτιώσεως ἐπέρχετο βλάδη. Οὕτω π. χ. ἡ μετά-

νοια, καίτοι κατά τὴν περίοδον ταύτην ἐπεδλήθη νομικώς εἰς πάντας, ἀπώλεσεν όμως τὴν ἡθικὴν αὐτῆς σπουδαιότητα, καθόσον δὲν περιωρίζετο είς τὴν συντριδὴν τῆς χαρδίας καὶ τὴν μεταδολὴν τοῦ φρονήματος, άλλ' είς τὰς ἐπιδαλλομένας ποινάς, είς τὰ ἐξωτερικὰ ἔργα, είς τὰς Ιεράς όδοιπορίας χαὶ είς τὴν διὰ γρημάτων έξαγόρασιν τῶν έκκλησιαστικών ποινών και των άφέσεων· ίδίως αι τελευταίαι κατέστρεψαν τὸ άργαζον σύστημα της μετανοίας. "Ηδη πρότερον οι τε έπίσχοποι καί οί Ιερεϊς παρείγον άντι γρημάτων άφέσεις των άμαρτιων (indulgentia), ἀπὸ Γρηγορίου δὲ τοῦ Ζ΄ καὶ ἐξτζς οἱ πάπαι τρξαντο διά σπουδαίας ύπηρεσίας γενομένας τη Έχχλησία να παρέχωσι πλήρεις άφέσεις (indulgentia plenaria), αϊτινες άπο Ούρβανου του B' παρείχοντο και είς τους σταυροφόρους· πρώτος Ίννοκέντιος ό  $I^{\prime\prime}$  κατά τὸ φαινόμε ον μὲν ένεκα τῶν ἐπισυμδαινουσῶν καταχρήσεων, πράγματι δὲ χάριν τῶν παπιχῶν συμφερόντων περιώρισε τὰς άφέσεις των έπισκόπων είς τεσσαράκοντα μόνον ήμέρας έπιφυλαζάμενος μόνον τῷ πάπα τὸ διχαίωμα ττς π' ήρους ἀφέσεως, τοῦτο δὲ Κλήμης ο Ζ΄ διεκήρυξε το 1343 ώς κληρονομικόν δίκαιον των παπών, διότι αύτοι μόνον ώς διάδογοι του Πέτρου έλαδον την έξουσίαν του δεσμείν και λύειν (Ματθ. 16, 18). Ἡ περί τῶν ἀφέσεων αὕτη θεωρία άνεπτύχθη ἐπιστημονικῶς καὶ ὑπὸ τῶν σγολαστικῶν θεσλόγων: ώς βάσις αὐτης ὑπὸ Πέτρου τοῦ Λομβάρδου ἐτέθη ἡ περὶ καθαρτηclov πυρός (ignis purgatorius), καθ' ην αι ψυγαί των πιστών διά τάς μετά το βάπτισμα διαπραττομένας συγγνωστάς άμαρτίας (pecata venialia) μετέβαινον είς μέσον τινά τόπον, όπου διά του πυρός ἐκαθαρίζοντο· τὰς καθαρτικὰς ὅμως ταύτας ποινὰς ἡ Ἐκκλησία δυνάμει της άξιομισθίας του Χριστού δύναται να άντικαταστήση δι' άλλων ἐπιγείων, ἀρ' ὧν πάλιν δύναται νὰ ἀπαλλάξη τινὰ ἕνεκα ύπηρεσιών γενομένων αὐτη. τὴν διδασκαλίαν ταύτην ἐτελειοποίησαν 'Αλέζανδρος ὁ Χαλέσιος, 'Αλβέρτος ὁ Μάγνος καὶ θωμας ὁ 'Ακυνάτης δι' έτέρας διδασκαλίας, ὅτι ἡ Ἐκκλησία είναι ὁ ἀπεριόριστος οίχονόμος άνεξαντλήτου τινός θησαυρού περιττών άξιομισθιών του Χριστού και των άγίων (thesaurus supererogationis Christi et perfectorum, έχ του οποίου δυνάμει του διχαίου της άφέσεως ου

μόνον ζώντων άλλά και τεθνεώτων άμαρτιας δύναται νά συγχωρήση. ή τελευταία αυτη διδασκαλία στι ο πάπας δύναται να παράσχη άφεσιν είς τοὺς τεθνεώτας καὶ νὰ ἀπαλλάξη ψυχὰς ἐκ τοῦ καθαρτηρίου έπεχυρώθη ύπο Σίξτου τοῦ Δ΄ το 1475, έπειδή διμως πολλάκις προύτάθη ή ερώτησις, διατί λοιπόν δεν πράττει τουτο ο πάπας άπαξ διὰ παντός, είς τοῦ το εδίδετο ἡ ἀπάντησις ὅτι ἡ Ἐκκλησία μιμουμένη την δικαιοσύνην του Θεου μεταδίδει την χάριν αύτης discrete et cum moderamine. Σημαντικώς ἐπεξετάθη τὸ περί ἀφέσεων σύστημα διά του καθορισμού του 'Δυβιλαίου' κατά το 1300 δηλ. Βονιφάτιος ό ΙΙ΄ διεχήρυξεν ότι ήθελε παράσχει πλήρη άφεσιν είς πάντας έχείνους, οἵτινες έπὶ δέχα πέντε ἡμέρας μεταδάντες είς 'Ρώμην ήθελον ἐπισκεφθή ἐν μετανοία τοὺς ναοὺς τῶν ἀποστόλων Πέτρου και Παύλου· ούτω κατ' έκεινο τὸ έτος συνέρρευσαν 200000 προσχυνητών, ένεκα δὲ τῆς μεγάλης πληθύος ώρ/σθη ίνα κατά 100 έτη έπαναλαμδάνηται ή τοιαύτη άφεσις: έπειδή όμως όλίγοι έξιανούνται είς τὸ έκατοστὸν ἔτος τῆς ἡλικίας, Κλήμης ὁ ΣΤ΄ τὸ 1342 διέταξεν ίνα ο Ίνυδι. Ιαίος γίνηται κατά παν πεντηκοστόν άκολού. θως το 1350 Ούρδανος ο ΣΤ΄ περιώρισε το έτος του Ίουδιλαίου είς ξχαστον τριαχοστόν τρίτον έτος χαὶ ἐπὶ τέλους  $\Pi$ αῦλος ὁ B' τὸ 1470είς πᾶν είχοστὸν πέμπτον, Βονιράτιος μάλιστα ὁ Θ΄ ἐπέτρεψε καὶ άλλαις Έχχλητίαις, ώς της Κολωνίας χαὶ Μαγδεδούργου νὰ έφρτάζωσι τὸν Ἰουδιλαῖον, ἀλλ' ἐπὶ τῆ συνθήκη νὰ τελῶσι τῆ Ῥώμη φόρον. Έν τούτοις διὰ πάντων τούτων τῶν μέσων τῆς ἐκκλησιαστικής εὐταξίας βλαβερὰ προήρχοντο ἀποτελέσματα, διότι ἤδη ἀντὶ τής προσωπικής επισκέψεως της Υώμης ήδύναντο οι δυστυχείς χριστιανοί νὰ πληρώνωσι τὰ ἔξοδα τῆς δδοιπορίας καὶ λαμδάνωσιν οὕτω την άρεσιν, εδίδετο δε τοιαύτη ου μόνον διά γενόμενα, άλλά καί σκοπούμενα έτι άμαρτήματα, ένῷ κατὰ προηγουμένας διατάξεις καὶ ἀποφάσεις ή ἄφεσις είχε σημασίαν μόνον όταν προϋπήρχον τὰ ἀληθή συστατικά της μετανοίας, ή συντριβή της χαρδίας, ή έξομολόγησις καὶ τὰ καλὰ ἔργα (contritio cordis, confessio oris καὶ satisfactio operis). ούτως ἐνῷ ἀρ' ἐνὸς κατεστρέφετο ἡ περὶ μετανοίας ένέργεια των έπισκόπων, άρ' έτέρου και ή ένέργεια των παπών έπέδρα χαχώς, πάντες δὲ χατενόουν πλέον, ὅτι τὰ μέσα ταῦτα ἐπενοοῦντο πρός γρηματισμόν το αυτό συνέβη και έν ταις λοιπαις έκκλησιαστικαίς ποιναίς, τῷ ἀφορισμῷ καὶ τἢ ἀπαγορεύσει, αἵτινες βαθμηδὸν ἀπώλεσαν τὴν σημασίαν αὐτῶν. διὰ τοῦτο παρὰ ψυγαϊς εὐσεδεστέραις, αϊτινες δεν ίχανοποιούντο έχ του συστήματος τούτου τζς μετανοίας, ήσαν άσπαστότεραι αί σωματικοί κακώσεις καί μαστ.γώσεις (Flagellationes), αϊτινες κατ' άργας έν τοῖς μοναστηρίοις έν χρήσει μετηνέχθησαν καὶ είς τὸν κοινωνικὸν βίον καὶ ἀπὸ τοῦ ΙΒ΄ αίωνος άνεπτύχθησαν είς πομπώδεις λιτανείας και άποδημίας, των δποίων πολλοί μετείγον έν μέσω άσμάτων, προσευχών, δαχρύων καί μαστιγώσεων (§ 178, 3) άλλά καὶ ὁ τρόπος οὐτος τζς μετανοίας, ώς περιοριζόμενος είς τὰ ἐξωτερικὰ μόνον μέσα ἀπώλεσε τὸν σκοπὸν καὶ ἐπομένως τὴν σημασίαν αὐτοῦ (πρέλ. Gröne, der Ablass, Regsb. 1863.—Maurel, die Ablässe, Padb 1881.—Niese, der Ablass, in Jahrb. f. deutsch. Theol. 1877, 4.—Nöthen, Geschichte aller Jubeljahre d. Kath. Kirche, Regsb. 1875. -Peignot, Hist. de l'instrument et de l'usage de la pénitence, appelée la discipline, Paris 1841.—Förstemann, die chr. Geisselgesell. Halle 1828 xτλ.)

2. Έχτὸς τῶν μέσων τούτων τῆς ἐχκλησιαστικῆς εὐταξίας ὑπῆρχον καὶ ἔτερα προωρισμένα ἰδίως διὰ τοὺς αἰρετικούς, καὶ τὰ ὁπαῖα ἐν μεγάλη ἐντάσει παρουσιάζονται κατὰ τὴν ἡμετέραν περίοδον. Ἡδη κατὰ τὸν ΗΓ΄ αἰῶνα ἐγεννήθη τὸ ἔθιμον τοῦ ἀναγινώσκειν ἐπ' ἐχκλησίας ἀφορισμοὺς κατὰ τῶν αἰρετικῶν τῆ μεγάλη Πέμπτη, ἐντεῦθεν δὲ προῆλθεν ἡ περίφημος βοῦλλα in cæna Domini, ἤτις τὴν ἀργὴν αὐτῆς λαβοῦσα ἀπὸ Οὐρβανοῦ τοῦ Ε΄ († 1370) συνεπληρώθη ἐπὶ τέλους ἐπὶ τοῦ πάπα Οὐρβανοῦ τοῦ Η΄ (1627) καὶ ἐκφράζουσα κατ' ἀργὰς τὰ δίκαια τῆς παπικῆς ἔζουσίας κατέληγεν εἰς ἀρὰς καὶ ἀναθεματισμοὺς τῶν αἰρετικῶν ἡ βοῦλλα αὕτη ἀνεγινώσκετο μέγρι τοῦ 1770, ὅτε ἀπηγόρευσε τοῦτο Κλήμης ὁ ΙΔ΄ (πρβλ Lubret, pragmatische Geschi. d. Bulle, In Cœna Domini, Ulm 1769). Ετερον μέσον κατὰ τῶν αἰρετικῶν ἐπενοήθη ἡ ἱερὰ ἐξέτασις (καιτικο οργίσκομεν ἐν τῆ Δ΄ ἐν Λαστικο οργίδκομεν ἐν τῆ Δ΄ ἐν Λαστικο οργίδκομεν ἐν τῆ Δ΄ ἐν Λαστικο ορ

τερανῷ συνόδω (1215) καὶ μετ' όλίγον ἐν τἢ ἐν Τολώση συνόδω (1229) κατ' ἀπόρασιν της ὁποίας οι ἐπίσκοποι καὶ οι πρεσδύτεροι ἔπρεπε νὰ ἰγνηλατῶσι τοὺς αίρετιχοὺς καὶ παραδίδωσι πρὸς τιμωρίαν είς την πολιτικήν έξουσίαν. έπειδή διαως ο κλήρος δέν έφάνη πρός τούτο πρόθυμες, Γρηγόριος ό Θ΄ καθώρισεν ίδιαίτερα Ιεροεξεταστικά δικαστήρια (Inquisitores hiereticie pravitatis) καὶ ἀνέθηκεν αὐτά τοῖς δομινικανοῖς (1232), οἵτινες ἀπόλυτον πληρεξουσιότητα ἔχοντες ήγον πρό των δικαστηρίων αύτων τούς αίρετικούς ή τούς ύπόπτους έπὶ αΙρέσει καὶ τοὺς μὴ θέλοντας νὰ προσφέρωσι τῆ Ιερά έξετάσει τὰ; ὑπηρεσίας αὐτῶν καὶ ὅπως ἐξαναγκάσωσι τὴν ὁμολογίαν αύτων ύπέδαλλον είς φρικώδη βασανιστήρια: οι άρνούμενοι τάς προσαπτομένας αύτοις κατηγερίας ήλευθερούντο μέν, Επρεπεν όμως έπί τινα γρόνον να φέρωσι τὸ ἔνδυμα Sanbenito (=Saccus benedictus) όπερ άνευ χειρίδων και γρώματος ώγρου έρερεν έκατέρωθεν έρυθρουν σταυρόν· ή μεγαλητέρα ποινή ήν δ έπὶ πυρός θάνατος Auto da fe= έμγον πίστεω. Ἡ Ιερά ἐξέτασις ἐξέτεινε τὰ δίκτυα αὐτζε πανταχου της Ευρώπης. Εν Γαλλία ενήργησε μανιωδώς κατά των 'Αλδιγίων, Βαλδίων, Βεγάρδων κτλ. ίδίως κατά τὸν ΙΔ΄ αἰῶνα· ἐπίσης καὶ έν Γερμανία έμαίνετο κατά τὸν αίῶνα τοῦτον, ὅτε μάλιστα Γρηγόριος μέν δ ΙΑ΄ το 1372 ηυξησεν είς πέντε τον αριθμόν των ιεροεξεταστών, Βονιράτιος δὲ ὁ Θ΄ (1399) εἰς εξ. Ίδίως ὅμως ἡ ἰερὰ ἐξέτασις άνεπτύχ $\theta$ η έν Ἱσπανία· κατά τὸν  $I\Delta$  αίῶνα ὁ πρῶτος ένταῦ $\theta$ α ίεροεξεταστής ην Νικόλαος ὁ Εύμιέριχος, όστις ἐπὶ 44 ἔτη ἐχρημάτισε τοιούτος († 1394) τούτον διεδέγθησαν έτεροι, άλλά πάντας κατά τὴν ὑμότητα ὑπερέβαλε θωμάς ὁ Τορκουεμάδας. Εἰς τὴν ἀνάπτυξιν της Ιεράς έξετάσεως συνετέλεσεν οὐ μόνον ὁ παπισμός καὶ δ θρησκευτικό; φανατισμός, άλλα ναί ή πλεονεξία τῶν ήγεμόνων, οί τινες εδήμευον την περιουσίαν των καταδικαζομένων. Φρικωδεστάτη ήν ή Ιερά εξέτασις επί των βασιλέων τζς Ισπανίας Φερδινάνδου καί 'Ι: αι έ.Ι.λης (1480) και του Τορκουεμάδα (1483-99) μαινομένη ο ὑ μόνον κατὰ τῶν Χριστιονῶν, ὀλλὰ καὶ τῶν Ἰουδαίων καὶ Μαίρων ο Τορχουεμάδας κατέθηκε τὸ ἀξίωμα αὐτοῦ, ἀροῦ ἐν συνόλο καπέστρ:ψε ζώσας 8,800 ψυχάς, 6,500 εν άνδρεικέλω και 90,000

έτιμώρητε διαφοροτρόπως. το κυριώτερον αύτου όργανον ήν ο Πέτρος Arbues, δν ό μεν πάπας 'Αλέξανδρο; ό Ζ' άνεκήρυξε μακάριον (1661), Thos dè d  $\theta$  drive (1867). To egyov tou Tornousuada etrκολούθησεν ο καρδινάλιος Ξιμένης. ή ίερα έξέτασις διετηρήθη μέχρι τοῦ 1808 θυσιάσασα μόνον ἐν Ἱσπανία 31,912 ζώντας, 17,659 ἐν ανδρεικέλω και 291,456 διά διαφόρων τιμωριών (πρόλ. Hoffmann, Geschichte d. Inquisition, Bonn. 1878.—του αὐτ. ἐν deutsch. ev. Blätter 1881, 7.-Molinier, L'inquisition dans le midi de la France Paris 1881. — Hauréau, Bern. Del. et l'inguis. albigeoise, Paris 1877. — Llorente, Hist. de l'inquis. d'Esp. Paris 1815.—Gams, Zur Gesch. d. span. Inqu. Rgsb. 1878 κτλ.) - Ούχ ήττον αίματηρὸς ήν καὶ ὁ κατὰ τῶν μάγων καὶ γοήτων πόλεμος έν Γερμανία. Ήδη και προηγουμένως μεν επολεμείτο διαφόρως ή μαγεία και ή γρητεία και παραλλήλως επίθετο τη αίρέσει, άλλ' ἐπειδή πολλοί και μάλιστα οι δομινικανοί ὑπεστήριζον τὴν είς τὰς μαγείας πίστιν τοῦ λαοῦ, ὁ κατ' αὐτῶν πόλεμος δὲν ἡτο γενικός ότε όμως τὸ 1484 Ίννοκέντιος ὁ Η' ἐξέδωκε τὴν βουλλαν Summis desiderantes affectibus, εν ή ελέγχων τούς Γερμανούς διά την μέχρι τουδε άκηδίαν αὐτῶν διώριζε πρὸς καταστολήν του κακού δύο ίεροεξεταστάς, ξατοτε ο πόλεμος έγενικεύθη και κατέστη μανιώδης: οι Ιεροεξετασταί δηλ. τοῦ Ίννοχεντίου Sprenger καί Kr:mer διά πολλών βασάνων κατώρθωσαν νά άποσπάσωσι διαφόρους διολογίας τῶν μάγων, ἐμόρφωταν οὕτω τέλειον μαγικὸν σύστημα, εν ῷ ἐλέγοντο πολλά περί συνδέσμων καὶ συμμαγιῶν μετά τοῦ διαδόλου, περί συνευρέσεων μετ' αύτου (succubis et incubis) και άλλων καὶ οὕτως ἀπετέλεσαν τὸν κώδ κα τζς κατὰ τῶν μάγων δικονομίας ύπό τὸν τίτλον Malleus maleficarum· άλλά διά ττς ένεργείας ταύτης ή εἰς τὰς μαγείας πίστις ἐπεταθη, πολλαὶ δὲ γιλιάδες καὶ μάλιστα γυναικῶν ὡς μάγοι καὶ γόητες ἀπέθνησκον ὑπὸ διάφυρα βασανιστήρια η έπι της πυράς πρώτον κατά τὸν ΙΗ΄ αίωνα κατέπαυσεν ο πόλεμο; ούτος, καίτοι ήδη το 1877 εκάησαν εν Μεξιχῷ πέντε γόησσαι, ἀροῦ ἀπὸ τῆς βούλλης τοῦ Ίννοχεντίου καὶ έξῆς έθυσιάσθησαν ύπερ τας 300,000 γυναικών (πρόλ. Heppe, Gesch.

der Hexenproces, Stuttg. 1880.—Haas, die Hexenproces. Tübing. 1865.—Reuss, La sorcellerie Paris 1871.—Leitschuh, das Hexenvesen, Bamb. 1883.— καὶ τοὺς ἱστορικοὺ; Gieseler τόμ. 2, 2,490. 3,282 καὶ 4,350.— Ritter 1,580. 2, 79.—Hagenbach, 2,632 καὶ Kurtz 1 σελ. 219 καὶ 286).

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Δ'.

#### ΘΕΟΛΟΓΙΚΑ ΓΡΑΜΜΑΤΑ.

# § 195.

#### ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΘΕΟΛΟΠΑΣ ΚΑΘΟΛΟΥ.

- Πρόλ. Ritter Gesch. der christ. Phil. Erdmann, Grundriss d. Gesch. d. Phil. Brl. 1878. Ueberweg, Grund d. Gesch. der Philos. Brl. 1883.— Heauréau, la Philos. scholast. Paris 1873.—Kaulich, Gesch. d. sholast. Phil. Prag. 1862.—Stöckl Gesch. der Phil. d. MA. Mainz 1865.—Preger, Gesch. d. deutsch. Mystik Lpz. 1875. 81.—Franck. Moralistes et philosophes, Paris 1872.— Reuter, Gesch. der relig. Aufklärung im MA Brl. 1875 xtλ.
- 1. Ή θεολογική ἐπιστήμη κατὰ τὴν προηγουμένην περίοδον ἀνεπτύσσετο χυρίως καὶ ἐχαλλιεργεῖτο ἐχ πρακτιχῶν ἀναγχῶν καὶ πρὸς πρακτικούς σκοπούς, άλλ' ήδη άπό του ΙΑ' αίωνος την πρακτικήν τάσιν ἐπισχοτίζει ἡ καθαρῶς ἐπιστημονική, ὁ άγνὸς ἔρως πρὸς τὸ διανοεϊσθαι, ή ἀνάγκη τοῦ ἐρευνζσαι φιλοσορικῶς τὴν ἀποκτηθεϊσαν θεολογικήν ύλην και όργανωσαι αὐτήν είς σύστημα. Ούτως ή θεολογία ττς Δύσεως έλαβεν ιδιαίτερον γαρακττρα, δνομασθείσα Σχολαστική ἀπό τῶν σγολείων τῶν ἐν τοῖς μοναστηρίοις καὶ τοῖς καθεδρικοῖς ναοῖς. Τὴν σγολαστικὴν θεολογίαν παραδάλλουσιν οἱ νεώτεροι πρός του γερμανικόυ ρυθμόν της άργιτεκτονικής και τὰ Ιπποτικά τάγματα, διότι καθώς ο πρώτος έξυψοι τον άνθρωπον είς τον ουρανόν διά των όξεων και πρικίλων τόξων, ουτω και ή σγολαστική θεολογία διά του λόγου θέλει να άνέλθη είς την λύσιν των μεταφυσικωτέρων ζητημάτων, διὰ ποιχίλων ἀποδείξεων και συλλογισμών προσπαθούσα να καταστήση αὐτὰ προσιτά εἰς τὸν ἀνθρώπινον νούν καθώς δὲ τὰ Ιπποτικά τάγματα διὰ της λόγχης και του ξίρους ήθελον νὰ

διεχδιχήσωσε την επποτικήν τιμήν, ούτω και ή σχολαστική θεολογία διά της θεωρίας και διαλεκτικής έτεινε πρός το ιδανικόν αυτής, την έχκλησιαστικήν όρθοδοξίαν. Ή σχολαστική θεολογία ώς έργον αὐτής ώρισε να διαιρέση διαλεκτικώς το περιεχόμενον της χριστιανικής διδασχαλίας, ν' άναπτύξη αὐτὸ θεωρητιχώς καὶ νὰ δικαιολογήση ὡς άναγκαΐον ἀπέναντι τοῦ λόγου, διὰ τοῦτο ἀναλύει αὐτὴν εἰς τὰς μερικὰς αὐτζς ἐννοίας, ἐξηγεῖ καὶ ἀποδεικνύει αὐτὴν διὰ πασῶν τῶν δυνατῶν χατηγοριών, πολεμεί πάσας τὰς δυνατὰς ἐντυπώσεις τοῦ ἀμφιβάλλοντος λόγου και άποδεικνύει οὕτω τὴν πρός τὸν λόγον συμφωνίαν τοῦ δόγματος: άλλ' εν τη τάσει αυτής ταύτη περιπίπτει άμα είς τὸν σχεπτιχισμόν, είς μιχρολόγον τινά λεπτολογίαν χαὶ τὴν Ελλειψιν Ιστορικής κρίσεως. Πρός τη σχολαστική ταύτη μεθόδω, το μέν έναντίον αύτης, το δε συνηνωμένη αύτη εμρανίζεται κατά την περίοδον ταύτην καὶ άλλη τις θεολογική τάσις ή μυστική, ήτις τὴν διδασκαλίαν της Έχχλησίας δὲν ζητεῖ νὰ χατανοήση διὰ τοῦ λόγου, ἀλλά διὰ του αισθήματος και της καρδίας, ούχι διά της διαλεκτικης άλλά τής έσωτερικής θεωρίας. ή μυστική θεολογία τείνει πρός τι ύψηλότερον η την κατανόησιν, δικαιολόγησιν καί συστηματοποίησιν του έκκλησιαστικού δόγματος αυτη θέλει νὰ είσδύση είς τὰ βάθη τῆς θείας άληθείας διὰ τῆς θεωρίας καὶ τοῦ αἰσθήματος, θέλει νὰ θεωρήση τὸ θείον καὶ ἀπολαύση αὐτοῦ καὶ ἀπαιτεί ὡς ἀναπόρευκτον πρός τουτο συνθήκην καθαρότητα καρδίας, άγάπην καὶ ἀποδολήν παντός ίδιοτελούς: ό,τι δὲ θεωρεί και αισθάνεται εισδύουσα είς τὰ βά: θη της θείας ζωής, καθίστησιν άντικείμενον έπιστη ιονικής έκθέσεως.

2. Τὴν φιλοσορικὴν βάσιν τῆς σχολαστικῆς θεολογίας παρέσχεν δ 'Αριστοτέλης: ἡ φιλοοορία του Σταγειρίτου μέχρι του ΙΒ' αἰωνος ἢν γνωστὴ ἐν τῆ Δύσει διὰ τῶν συγγραμμάτων του Ποι φυρίου (ἔ 28, 2) καὶ Βοηθίου (ἔ 97), ἀκολούθως ἢρύοντο τὰ περὶ αὐτῆς ἐκ τῶν μεταφράσεων καὶ ὑπομνημάτων τῶν πεπαιδευμένων 'Αράδων τοῦ Βαγδατίου καὶ τῆς Κορδούης, οἰοι ὁ Alkindi (Θ' αἰών), ὁ Alfurahi (Ι' αἰών), ὁ Avicennu († 1037) καὶ 'Αδερρόης († 1198), ὡς καὶ τῶν Ἰουδαίων, μεταξύ τῶν ὁποίων ἐπισημότερος ἢν ὁ More Nebuchins Μαϊμονίδης († 1204). Έντεῦθεν ἐμορρώθησαν λατινικαὶ με-

ταρράσεις του 'Αριστιτέλους, είς τὸς ὁποίας ἐπὶ τέλους μὴ ἀρχούμενοι οί δυτικοί ζοξαντο άπό του 1220 να μελετώσιν αυτόν έξ αυτου του έλληνικού πρωτοτύπου. άλλ' άκριδώς κατά την έποχην ταύτην έγεννήθη δυσπιστία τις πρός του Σταγειρίτην, ή δὲ ἐν Παρισίοις σύνοδος του 1209 κατεδίκασε τὰ φυσικὰ αύτου (§ 178, 1) και κατά τὸ 1215 παπικός τις ἀπεσταλμένος ἀπηγόρευσεν ἐν Παρισίοις καὶ τὴν άνάγνωσιν τῶν μεταφυσικῶν αὐτοῦ· ἐν τούτοις μετ' ὀλίγον αί ὑπόνειαι ἀπεσοδήθησαν, αι δὲ ἀπαγερεύσεις της Έχχλησιας είς εὐδὲν ϊσγυον ἀπέναντι της γενικής πρὸς την ἐπιστήμην τάσεως, διὰ τοθτο μετά τινας δεκαετηρίδας, το μέν ἀποδειγθέντος ότι αι πανθεϊστικαι τζς έποχζς τάσεις προζλθον έχ του Σχώτου Έριγένους, τὸ δὲ ένεκα των δομινικανών και φραγκισκανών, τοσούτον έξυψώθη δ 'Αριστοτέλης, ώστε αὐτή ή ἐωμαϊκή Ἐκκλησία διεκήρυξεν ὅτι οὐδεἰς δύνατοι νὰ λάδη τὸν τίτλον τοῦ μαγίστορος, άγνοῶν τὸν ᾿Αριστοτέλην, τὸν πι όδρομεν του Χριστου (Præcursor Christi). Έκτὸς του Σταγειρίτου καὶ ὁ Πλάτων είγε τοὺς θαυμαστὰς αὐτοῦ κατὰ τὴν ἐπογήν ταύτην, ή πρός τον όποιον άγάπη έχαλλιεργείτο παρά τοις μυστικείς θεολόγοις διά των συγγραμμάτων του Αυγουστίνου καί Διονυσίου του 'Αρεοπαγίτου (πρόλ. Jourdain, Recherches crit. sur l'àge et l'orig. des traduct lat. d'Arist. Paris 1843.—Schmölder, sur les écoles philos. chez les Arabes, Paris 1842.— Güdemann, das judische Unterrichtswesen in die spanarb. Period. Wien 1873.—του αύτου Geschichte d. Erziehungswesens u. d. Kultur der Juden Wien 1880. - Sohneid, Arist. in d. Scholastik Eichst. 1875). Έχτὸς τοῦ 'Αριστοτέλους τὴν σχολαστικὴν θεολογίαν προήγαγον καὶ τὰ πανεπιστήμια, ἀναπτυγθέντα έκ τῶν μοναστηριακῶν καὶ ἐπισκοπικῶν σγολῶν. Ἐν με. γάλαις δηλ. πόλεσι και τοις σγολείοις αὐτῶν ἐνερανίζοντο πολλάκις σπουδαίοι διδάσκαλοι, πρός ούς προσήρχοντο πανταγόθεν μαθηταί. παραλλήλως τούτοις παρουσιάζοντο καὶ έτεροι καὶ ούτως ἐμορφοῦντο σωματεία διδασκαλων καί μαθητών. έντευθεν έμορφώθησαν τά πανεπιστήμια, τὰ ὁποία ὡς καὶ ἡ λατινική λέξις universitus δηλοί, ἐσήμαινον τὸ σύνολον τῶν διδασκάλων καὶ μαθητῶν (universitas

magistrorum et scholarium) κατ' άρχας εν εκάστω πανεπιστημίω εδιδάσχετο μία επιστήμη, ώς π. γ. εν Παρισίοις, Όξωνίω καί Κολωνία ή θεολογία, εν Βολωνία ή νομική, εν Σαλέρνω ή ιατρική, ακολούθως όμως συνεδέθησαν εν εκάστω πανεπιστημίω αι διάφοροι έπιστημαι και ούτω το πανεπιστήμιον εσήμαινε universitas literanum. πρώτον τοιούτου είδους πανεπιστήμιον είναι τὸ ἐν Νεαπόλει (1224). Ἡ ἐν τοῖς πανεπιστημίοις διδασκαλία ἐλέγετο Studium generale ή universale, έπειδή ή είσοδος ήν έλευθέρα παντί, ή διαίρεσις δε αύτων είς είδικας σγολάς επήλθε το 1259 έχ της εριδος του έν Παρισίοις πανεπιστημίου μετά των έπαιτων μοναχών, οίτινες άποσγισθέντες των λοιπών άπετέλεσαν ιδίαν θεολογικήν σχολήν δ άριθμὸς τῶν φοιτώντων ἡν μέγας, ἀνερχόμενος πολλάκις εἰς 10 καὶ 20,000 διάφορος ήν και ό χρόνος τής φοιτήσεως τοις Κλουνιακοίς μοναχοίς ἐπεβάλλετο δεχαετής σπουδή, δύο ἔτη logicalia, τρία literce naturales et philosophicce και πέντε θεο.logia, ἐνῷ ἡ ἐν Τουρώνοις σύνοδος του 1236 ἀπήτει παρὰ παντὸς κληρικού πενταετή σπουδήν (πρόλ. Thurot, de l'organisation de l'enseignement dans l'universit. de Paris, Paris 1850.—Huber, die englischen Universit. Kassel 1839.—Döllinger, Die Universitäten sonst und jetzt, München 1867 κτλ.). Τοιαύτη είναι καθόλου ή θεολογική κίνησις της περιόδου ταύτης, ήτις περιορίζομένη κυρίως είς το κανονικόν δίκαιον, την δογματικήν και ήθικην, διαφεί. ται είς τρία τμήματα, την γέννητικ αυτής κατά τον ΙΒ΄ αίωνα, την άκμην κατά τὸν ΙΓ΄ και την παρακμην κατά τὸν ΙΔ΄ και ΙΕ΄. άλλ' εν τη παρακμή ταύτη άναραίνεται το μεν ή μυστική θεο.logia, τὸ δὲ ἡ ἀναγέννησις τῶν γραμμάτων.

# \$ 196.

### ΓΕΝΝΗΣΙΣ ΤΗΣ ΣΧΟΛΑΣΤΙΚΗΣ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ.

1. Τὴν γέννητιν τῆς σχολαστικῆς θεολογίας χαρακτηρίζει φιλοσοφική τις ἔρις περὶ τῆς σχέσεως τοῦ διανοείσθαι πρὸς τὸ εἰναι ἢ περὶ τῆς σχέσεως τῆς ἐννοίας πρὸς τὴν οὐσίαν τῶν πραγμάτων. Ἡ περὶ τῆς ἀντικειμενικῆς ὑπάρξεως ἢ μὴ τῶν γενικῶν ἐννοιῶν

συζήτησις άρχαιστάτη ούσα συνίστατο χυρίως έν τούτω, άν δηλ. αί διὰ τοῦ λόγου ἐκφραζόμεναι γενικαί ἔννοιαι τῶν πραγμάτων είναι άμα καί πιαγιιατικαί, αν διά μέσου αύτων νοοϋμεν και τήν ούσίαν των άντιχειμένων, η μη υπάρχουσαι έν τη πραγματιχότητι κατασκευάζονται ύπό του λόγου δι' άραιρέσεως των είδοποιων διαφορών των κατά μέρος άντικειμένων ύπο τὴν ἔποψιν ταύτην παρουσιάσθη τὸ ζήτημα παρὰ τοῖς σγολαστικοῖς θεολόγοις ὑπὸ δύο μορφάς η σχολάς, την των Oroματικών (Nominalismus) και των Προγματικών (Realismus) ή πρώτη των σχολών κατά τὸ παράδειγμα της Στοάς παρεδέχετο ότι αι γενικαί έννοιαι (universalia) είναι άπλῶς ἀραίρεσις τῆς ἀνθρωπίνης διανοίας ἐχ τῶν μεριχῶν άντικειμένων (nomina), έπομένως δεν ύπάρχουσιν έκτὸς τοῦ άνθρώπου (universalia post res): ἀπεναντίας ἡ σχολὴ τῶν πραγματικῶν συνωδά τῷ ΙΙλάτωνι καὶ 'Αριστοτέλει διϊσχυρίζετο ὅτι αί γεν καὶ ἐννοιαι ὑπάρχουσι πραγματικώς καὶ ἀντικειμενικώς πρὸ τῆς διανοίας του άνθρώπου καὶ ἐκτὸς αὐτῆς· ἐνταῦθα ὅμως διηρεῖτο ἡ σχολή αὕτη είς δύο συστήματα, έξ ών το πρώτον έπὶ τη βάσει της περὶ ίδεων θεωρίας του Πλάτωνος έδιδασκεν, ότι αί γενικαί έννοιαι υπάρχουσι πραγματικώς ήδη πρό της δημιουργίας των μερικών άντικειμένων ώς πρότυπα έν τῷ νῷ τοῦ Θεοῦ, ἐπομένως καὶ ἐν τῷ ἀνθρώπῳ πρὸ τζς ἐμπειρικής παρατηρήσεως των αντικειμένων (universalia ante res), τὸ δὲ δεύτερον συμφώνως τῷ Αριστοτέλει διϊσχυρίζετο, ὅτι αί γενικαὶ ἔννοιαι ὑπάρχουσιν ἐν αὐτοῖς τοῖς ἀντικειμένοις καὶ ὅτι διὰ τῆς έμπειρικής παρατηρήσεως φθάνουσιν είς τὸ άνθρώπινον πνεύμα (universalia in rebus)· κατά ταυτα οί μέν πλατωνικοί πραγματικοί ήθελον νὰ κατανοήσωσε τὴν οὐσίαν τῶν πραγμάτων μόνον διὰ τῆς καθαράς νοήσεως έκ των έν τῷ ἀνθρωπίνῳ πνεύματι ίδεων, οί δὲ ἀριστοτελικοί διά της έμπειρικής παραττρήσεως έκ των άντικειμένων αὐτῶν, ἐνῷ ἀπεναντίας οἱ ὀνοματικοὶ ήρνοῦντο τὴν πραγματικότητα των γενιχών έννοιων (πρόλ. Exner, Nominalismus und Realismus, Prag184?. - Köhler, Real. und Nomin. Gotha 1858. -Löwe, Kampf d. Real. und Nominal. Prag. 1876).

2. Έν τη φιλοσοφική ταύτη έριδι βλέπομεν περιπλεκομένους τούς

πρώτους σγολαστικούς θεολόγους της Δύσεως. "Ανσελμιος ὁ Καντοναρίας δ χυρίως πατήρ της σγολαστικής θεολογίας έγεννήθη το 1033 έν Πιεμοντίφ, έγένετο μαθητής του περιφήμου Λαrφράγκου, τὸ 1078 τηγούμενος της μονής Βες και το 1093 άρχιεπίσκοπος Καντουαρίας († 1109). Ο Ανσελμος ώς θεολόγος έξεταζόμενος διεχρίνετο διὰ τὴν ὀξύνοιαν αὐτοῦ καὶ βαθύνοιαν καὶ συναινῶν τὴν πρακτικήν και θεωρητικήν τάσιν, κατά το παράδειγμα του Αυγουστίνου έθεώρει την πίστιν ώς συνθήχην της άληθους γνώσεως (fides præcedit intellectum), δέν περιεφρόνει όμως αὐτήν, άλλ' ώς καθήκον ιερόν εθεώρει την άναπτυζιν της πίστεως είς την γνωσιν. έντευθεν παρεδέγετο τὴν ρήτραν του Αύγουστίνου Credo ut intelligam. 'Ο "Ανσελμος είναι σημαντικός και διά την οντολογικήν αύτου άπόδειξιν. ώς όπαδὸς δηλ. τής σχολής τῶν πλατωνικῶν πραγματιχῶν διϊσγυρίζετο ὅτι ἀροῦ ἐν τῷ νῷ τοῦ ἀνθρώπου ὑπάργει ἡ ἔννοια του Θεου, άρα υπάρχει ο Θεός, την απόδειζιν δε τχύτην κατέστρωσεν έν τοῖς συγγράμμασιν αὐτοῦ Monologium και Proslogium. Έν τούτοις μόναγός τις Γαουνίλω στηριζόμενος επί του συστήματος των άριστοτελικών πραγματικών άντεπεξήλθε κατ' αὐτοῦ καὶ ἔν τινι κατ' αὐτοῦ συγγράμματι ἀπέδειξε μετὰ ὀξυδερκείας τὰς ἐλλείψεις της οντολογικής αποδείξεως. Σημαντικωτέρα ήν ή έρις του 'Ανσέλμου κατά του Ρουκελίνου, όστις την έννοιαν του Θεου εκλαμβάνων όνοματικώς, δηλ. ώς άπλην άφαίρεσιν, διϊσχυρίζετο δτι τά τρία πρόσωπα της άγίας Τριάδος δὲν δύνανται νὰ ώτι μία οὐσία (una res), διότι τότε καὶ τὰ τρία ἔπρεπε νὰ ἐνσαρχωθῶσιν ἐν τῷ Χριστῷ· ἐναντίον τοῦ Ῥουχελίνου συνέταξε τότε ὁ Ἅνσελμος τὸ περί Τριάδος σύγγραμμα αὐτοῦ, ή δὲ ἐν Σουεσσιῶνι σύνοδος τοῦ 1092 κατεδίκασεν αὐτὸν ἐπὶ Τριθεία ἐκτὸς τούτων ὁ "Ανσελμος συνέταξε καί τὸ ἐπισημότατον αὐτοῦ σύγγραμμα cur Deus homo, έν φ έπι τη βάσει της Γραφής και των Πατέρων καθώριζε συστηματικώς την περί σωτηρίας διδασκαλίαν ο "Ανσελμος είναι έπίσημος και διά τον πόλεμον κατά του βασιλέως της Άγγλίας Γου-Aιέλμου τοῦ Β' (1087-1100), πιέζοντος τὴν ἀγγλικὴν Ἐκκλησίαν (πρέλ. Migne τόμ. 155.—Frank, Anselm v. Cant. Tübing. 1842.—Hasse, An. v. Cant. Lpz. 1843.—Remusat Anselm de Cant. Paris 1853.—Church, St. Anselm Lond. 1870. — Schmitz, der englische Investiturstreit, Innsb. 1884.—καὶ Cremer, in Stud. und Krit. 1880, 1). —Μαθηταὶ τοῦ ἀνσέλμου Καντουαρίας ἦσαν Ἄνσελμος ὁ ἐκ Λουγδούνου (Laon, Lugdunum clavatum) ἐπίσημος διὰ τὴν ἐν Παρισίοις καὶ τῷ πατρίδι αὐτοῦ διδασκαλίαν, ὡς καὶ τὰ Glossa interlinearis (ἐν Βασιλεία 1502), χρησιμεύοντα ἐν τῷ Δύσει ὡς ἐγχειρίδιον ἐξηγητικῆς, καὶ Γουλιέλμος de Campellis (Champeaux), ὁ κυρίως ἰδρυτὴς τοῦ πανεπιστημίου τῶν Παρισίων καὶ ἐπίσημος διὰ τὰς διαλεκτικὰς καὶ θεολογικὰς αὐτοῦ γνώσεις († 1121 πρδλ. Migne τόμ. 163.—Michaud, Guil. de campellis, Paris 1867).

3. Ένῷ μέχρις 'Ανσέλμου τοῦ Καντουαρίας ἡ πρακτική καὶ θεωρητική της θεολογίας τάσις ήσαν συνηνωμέναι, διὰ Πέτρου τοῦ 'Αβαιλάρδου καὶ Βεργχάρδου τοῦ ἐκ Κλαιρδῶ (clara vallis) διέστησαν απ' αλλήλων καὶ εἰς πόλεμον περιέστησαν. Πέτρος ὁ 'Αδαιλάρδος, είς των έπισημοτέρων θεολόγων της έπογης αύτου, έπίσημος κατά τὴν ὀξυδέρκειαν αὐτοῦ, τὴν παιδείαν, τὴν διαλεκτικότητα καὶ την έλευθεροφροσύνην, άλλ' άμα και την άλαζονείαν και το φίλερι, έγεννήθη το 1079 έν Palais της γαλλικής Βρεττανίας και ώς διδασχάλους αὐτοῦ ἔσχεν ἐν μὲν τῆ φιλοσοφία Γουλιέλμον τὸν  $de\ Cam$ pellis, έν δὲ τῆ θεολογία "Ανσελμον τὸν ἐκ Λουγδούνου ἀμφοτέρους τούς διδασχάλους αύτου περιφρονών ὁ άλαζών μαθητής χαὶ ἐπὶ τῆς διαλεχτικής αύτου δεξιότητος στηριζόμενος, έδιδασχεν έν Παρισίοις ξη αμειδαδιβιτώ ακδοατείδιώ ξηβοπαιωρών ιταβείτων. ξηταρβα καλολίκός τις Φούλβερτος έξελέξατο τὸν 'Αβαιλάρδον διδάσκαλον τῆς ἀνεψιας αύτου Έλοιζης, περιφήμου διά τὴν καλλονὴν αὐτῆς καὶ τὴν παιδείαν, ήτις έρασθεῖσα αὐτοῦ, ἐνα μή παραχωλύση τὸ εὐρὸ τοῦ 'Αδαιλάρδου στάδιον ένυμφεύθη αὐτὸν χρύφα' ἀλλ' ἐπειδὴ του πράγματος γνωστού γενομένου ή Έλοιζα ήρνειτο τον γάμον τούτον, οί δὲ συγγενεῖς προσεφέροντο αὐτῆ σκληρῶς, ὁ ᾿Αδαιλάρδος ἔγκυον ἤδη άπάγει είς τι μοναστήριον, ὁ δὲ Φούλδερτος πλήρης ἐκδικήσεως ἐπιπίπτει κατά του Πέτρου νυκτός και εύνουχίζει πλήρης καταισχύνης

(RKKA. IETOPIA, TOM. B'.)

28

και άπελπισίας ο 'Αβαιλάρδος καταφεύγει τότε το 1119 είς το μοναστήριον του άγίου Διονυσίου εν Παρισίοις και είκων ταις παρακλήσεσι πολλών μαθητών έπαναλαμβάνει τὰς παραδόσεις αὐτοῦ. άλλὰ το μέν ή έν τη διδασκαλία αύτου έλευθερορροσύνη και μάλιστα ή περί άγιας Τριάδος σαβελλιανίζουσα αύτου θεωρία, καθ' ην άρνούμενος τὰ τρία πρόσωπα, τὸν μὲν Πατέρα ἐθεώρει ὡς τὴν θείαν παντοδυναμίαν, τὸν δὲ Υίὸν ὡς τὴν σοφίαν καὶ τὸ Πνεθμα ὡς τὴν ἀγάπην, τὸ δὲ ἡ περιφρόνησις τῶν λοιπῶν θεολόγων, διήγειρον κατ' αὐτοῦ σπουδαίους άντιπάλους, οΐτινες έν τινι έν Σουεσσιώνι συνόδω (1121) ένωπιον παπικού άπεσταλμένου ήνάγκασαν νά παραδώση είς τό πυρ τὸ σύγγραμμα αὐτοῦ de Unitate et Trinitate divina καὶ ἐφυλάχισαν έν τινι μοναστηρίω. άλλ' άπαλλαγείς μετ' όλίγον της είρχτης έπιστρέφει είς τὸν ἄγιον Διονύσιον καὶ ἀνακαλύψας ἐνταῦθα, ὅτι Διονύσιος ὁ Παρισίων δὲν είναι ὁ Αρεοπαγίτης καταρεύγει είς τι δάσος, δπου προσελθόντων πολλῶν μαθητῶν ίδρύει κατ' όλίγον τὸ μοναστήριον τοῦ Παρακλήτου· ἀλλὰ καὶ ἐνταῦθα στερούμενος ἡσυγίας παραδίδωσι το μοναστήριον είς την Έλοίζαν, μεταβαίνει είς έτερον μοναστήριον έν Βρεττανία και μετά όκτω έτη έμρανίζεται αύθις έν Παρισίοις έν τούτοις και πάλιν, το μέν ένεκα της ύπεροψίας των μαθητῶν αὐτοῦ, τὸ δὲ ένεκα τῶν συγγραμμάτων αὐτοῦ καὶ δὴ τῆς ἐπεξεργασίας του καέντος ύπο τον τίτλον Introductio ad theologiam, της ήθικης αυτού Scito te ipsum και της ιστορίας των δογμάτων Sic et non, εν ή δηθεν κατεδείκνυεν άντιράσεις τῶν Πατέρων, διηγέοθησαν κατ' αὐτοῦ ἐπικίνδυνοι ἐχθροὶ καὶ μάλιστα Βερνχάρδος δ έχ Κλαιρδώ, δστις έθεώρει τὸν Χριστιανισμὸν τροποποιούμενον ὑπὸ του 'Αδαιλάρδου κατά τὸν ἀνθρώπινον νοῦν. συνεπεία τούτων σύνοδός τις εν Σένωνι (Sens) κατεδίκασεν αὐτὸν ώς αίρετικὸν (1141), δ δὲ πάπας Ἰννοχέντιος δ  ${f B}'$  κατεδίκασε τὰ συγγράμματα αὐτοῦ εἰς τό πύρ και τὸν ίδιον είς είρκτήν. Τὰς τελευταίας ἡμέρας του βίου αύτου διήνυσεν ο 'Αδαιλάρδος εν Κλουνιακώ, όπου δια Πέτρου του σεβαστού συνεφιλιώθη μετά του Βερνχάρδου και άπέττη της πεπλανημένης αύτου όδου, ώς τουτο δείχνυται έν τῷ συγγράμματι αύτου Apologia sive Confessio fidei απέθανε τὸ 1142 ἀφου Εγραψε

καὶ τὴν βιογραφίαν αὐτοῦ (Historia calamitatum Abaelardi) μετά τινος ματαιότητος και πικρίας άλλ' άμα και έλευθεροφροσύνης καὶ ταπεινότητος. Ὁ Αβαιλάρδος τὴν πρότασιν τοῦ Ανσέλμου δτι ή πίστις προηγεζται τής γνώσεως μετέτρεψεν εἰς τὴν ἐναντίαν, ὅτι γιότος τὸ τοούμετος πιστεύεται και δέν ήθελε μέν να διεγείρη τὴν διαλεκτικήν κατά της διδασκαλίας της Έκκλησίας, άλλ' ἐπειδή τὴν άμφιβολίαν καὶ σκέψιν έθεώρει ώς τὴν πηγὴν πάσης γνώσεως (Dubitanto enim ad inquisitionem venimus, inquirento veritatem percipimus), πάντα δὲ τὰ δόγματα της Έχχλησίας εθεώρει ώς προδλήματα χρήζοντα ἀποδείξεως, διὰ τοῦτο προέταξε της πίστεως την γνωσιν και το περιεγόμενον της πρώτης έτροποποίησε κατά τὰς ὑποκειμενικὰς τοῦ λόγου ίδέας (πρόλ. Migne τόμ. 178. -Fessler, Abael. und Heloise, Brl. 1806. - Carriére, Ab. und Hel. Giessen 1853. — Ch. de Remusat, Abail. Paris 1845. — Wilkens, Petrus Abail. Brem. 1855.—Sauerland, Ab. und Hel. Frkf. 1879.—Bonnier Ab. et st. Bern. Paris 1864.—Bittcher, über die Schriften, den philos. Standpunkt und die Ethik d. Pet. Ab. in Zeitsch. f. hist. Theol. 1870. 1.—Deutsch, die Synode von Sens, Brl. 1880.—xal P. Ab. ein Krit. Theol. d. 12 Jahrh. Lpz. 1883).

4. Σφοδρός ἀντίπαλος τοῦ ᾿Αδαιλάρδου εἰπομεν ὅτι ἡτο Βεργχάρδος ὁ ἐκ Κλαιρδῶ († 1153) ἀνὴρ μεγίστης σημασίας ἐν τἢ ἐποχἢ
αὐτοῦ. χαίρων τὴν φήμην θαυματουργοῦ καὶ πεπροικισμένος ὑπὸ εὐγλωττίας τὰ πάντα δεσμευούσης (Doctor melifluus), παρέστη
ώς προασπιστὴς καὶ παιδαγωγὸς τῷν παπῶν, ὡς σπορεὺς τῆς εἰρήνης μεταξὺ τῶν ἡγεμόνων καὶ ὡς τιμωρὸς πάσης ἀδικίας. ἔνεκα τῆς
ταπεινορροσύνης αὐτοῦ ἀπέδαλε πολλὰ ἀξιώματα. ὁ αὐστηρὸς αὐτοῦ λόγος προέτρεψε πολλοὺς εἰς τὴν δευτέραν σταυροφορίαν, πολλοὺς δὲ τῶν αἰρετικῶν προσείλκυσεν εἰς τοὺς κόλπους τῆς δυτικῆς
Ἐκκλησίας. παραδεδομένος ὅλως εἰς τὴν θεωρίαν, τὴν μελέτην καὶ
Ἐκκλησίας παραδεδομένος ὅλως εἰς τὴν θεωρίαν, τὴν μελέτην καὶ
Ἐκκλησίας παραδεδομένος ὅλως εἰς τὴν θεωρίαν, τὴν μελέτην καὶ
Ἐκκλησίας παραδεδομένος ὅλως εἰς τὸν δοίτοῦ τάσις ἡν πρα-

κλησίας. Έν άντιθέσει πρός τον "Ανσελμον δεν εζήτει την άναπτυξιν της πίστεως είς γνώσιν διά μέσου του λόγου, άλλά μαλλον τὸν φωτισμόν της πίστεως έν τη όδῷ τοῦ άγιασμοῦ. ὁ Βερνχάρδος δὲν ήτο πολέμιος της επιστήμης, εν τη διαλεκτική όμως τάσει του 'Αδαιλάρδου ενέδλεπε την καταστροφήν της άληθοῦς θεολογίας καὶ πάσης άγιαζούσης δυνάμεως της πίστεως. διά τοῦτο ὡς ἀληθή θεολογίαν έθεώρει την θεολογίαν της χαρδίας έρειδομένην έπὶ της εύσεδείας και καλλιεργουμένην διά της προσευγης, της θεωρίας του έσωτερικού φωτισμού καὶ άγιασμού· έντεύθεν έλεγε Tantum Deus cognoscitur, quantum diligitur orando facilius quam disputando et dignius Deus quaeritur et invenitur. Evavetov του 'Αδαιλάρδου έγραψε τὸ Tractatus de erroribus Petri Abaelardi, τὸ ἐπισημότ ερον δὲ τῶν συγγραμμάτων αὐτοῦ είναι  $de\ con$ sideratione, εν ψ μετά της άγάπης του φίλου, της σπουδαιότητος του διδασκάλου και της παρρησίας του προφήτου ύποδεικνύει τῷ πάπα  $\mathbf{E}$ ὐγενί $\mathbf{\omega}$  τ $\mathbf{\tilde{\omega}}$   $\mathbf{\Gamma}'$  τὰ καθήκοντα αὐτοῦ· ἐκτὸς τούτ $\mathbf{\omega}$ ν ἔγρα $\mathbf{\psi}$ ε καὶ έτερα, ώς de diligendo Deo, ερμηνείαν είς τὸ ἀσμα τῶν ἀσμάτων, λόγους καὶ ύμνους. 'Αλέξανδρος ὁ  $\Gamma'$  ἐκανόνισεν αὐτὸν ὡς ἄγιον τὸ 1173, Πτος δὲ ὁ H' τὸ 1830 κατέταξεν εἰς τὸν χορὸν τῶν διδασκάλων της Έκκλησίας (Doctores Ecclesiae).— Έκτὸς του Άβαιλάρδου ο Βερνχάρδος επολέμησε και Γιλβέρτον τον Πορρετάνον (de la Porrée) καθηγητήν της θεολογίας εν Παρισίοις και άπό του 1142 έπίσχοπον Ποατείρων († 1154): ούτος ώς πραγματιχός παρεδέχετο τὸ δνομα hetaεὸς λεγόμενον ἐπὶ τῆς κοινῆς οὐσίας τῆς θεότητος και έπι των τριών προσώπων, ούτω δὲ ἐραίνετο μεταδάλλων τὴν Τριάδα είς Τετράδα. Το 1148 εν τη εν Υήμοις συνόδω παρέστη κατ' αύτου ο Βερνχάρδος, ή διδασκαλία του Πορρετάνου κατεδικάσθη άλλ' αυτός υποταχθείς είς την χρίσιν του πάπα έπανέλαβε το άξιωμα αύτου (πρελ. Migne τόμ. 132-35.—Neander, der h. Bernhard, Brl. 1865.—Ellendorf, Bernh. v. Clairvaux, Essen 1837).

5. Ἡ διὰ του Ἡδαιλάρδου καὶ Βερνχάρδου ἐπελθουσα διάστασις τῆς σχολαστικῆς καὶ μυστικῆς θεολογίας ἤρθη, προσήγγισαν δ' ἀλ-

λήλαις αι τάσεις αύται έν τη σχολή του άγιου Βίκτωρος έν Παρισίοις ίδίως ὁ συντελέσας είς τοῦτο είναι ὁ ἐκ τοῦ άγιου Βίκτωρος Ούγων, είς τῶν βαθυτάτων νόων τοῦ μεσαιῶνος, τιμώμενος ὑπὸ τῶν συγχρόνων αύτου ώς alter Augustinus η lingua Augustini τδ ἀξίωμα του Ούγωνος την Tantum Deus cognoscitur, quantum diligitur. Tantum de veritate quisque potest videre, quantum ipsc est πολυμερή κατέχων ο Ούγων παιδείαν και ένθους ύπερ τής έπιστήμης καὶ τής πρακτικής τάσεως σωτηριώδη ἐπιρροήν ἐξήσκησεν έπὶ της έποχης του, καίτοι πρωίμως ο θάνατος ἀπέσπασεν αύτον ἀπό του σταδίου της ἐνεργείας († 1141)· τὸ χύριον αὐτου σύγγραμμα είναι de sacramentis fidei christianæ (πρέλ. Migne τόμ. 175-77.—Liebner, Hugo von St. Victor Lpz. 1832.— Kaulich, die Lehre von Hugo, Prag 1864).—Διαρχέστερον του Ουγωνος είς την συνδιαλλαγήν και συνένωσιν της θεωρητικής και πρακτικής τάσεως έκτὸς Ροβέρτου του Πούλλου (παρά Mign. τ. 186), Πέιρου τοῦ ἐχ Ποαιείρων καὶ 'Alárou τοῦ ab Insulis (Mign. τόμ. 210) συνετέλεσεν δ ίταλὸς Πέτρος ὁ Λομβάρδος, καθηγητής τζς θεολογίας ἐν Παρισίοις καὶ ἀπὸ τοῦ 1159 ἐπίσκοπος αὐτόθι († 1164). \*Ο Λομβάρδος ήν μὲν κατώτερος τοῦ Ούγωνος κατὰ τὴν βαθύνοιαν, άνώτερος όμως κατά την διαλεκτικότητα: τὸ ἐγγειρίδιον της δογματικής αύτου Sententiæ, τὸ παρασχὸν αύτῷ τὸν τίτλον magister sententiarum, καίτοι είναι συλλογή δογματικών ρήσεων τών Πατέρων όργανικώς και διαλεκτικώς έκτεθειμένων, ἀπέκτησεν όμως μεγάλην σημασίαν κατά τὸν μεσαιῶνα, μάλιστα καὶ ἡ ἐν Λατερανῷ σύνοδος του 1215 έπεχύρωσεν αὐτὸ (πρόλ. Mign. τόμ. 191-92.—Protois, P. Lomb. son époque, sa vie, son influence, Paris 1881 χτλ).— Έν τούτοις ή σχολή τοῦ ἀγίου Βίκτωρος μετὰ τὸν θάνατον του Ουγωνος ήρξατο να διαρρηγνύη τον μετά της διαλεκτικής σύνδεσμον· ήδη ὁ διάδογος αὐτοῦ ἐν τῆ ἡγουμενία Ριχάρδος († 1173) δεν επολέμει μεν χυρίως την διαλεχτικήν, προετίμα όμως αυτής την μυστικήν τάσιν (πρόλ. Migne τόμ. 194 καὶ Engelhard, Richard von St-Victor, Erl. 1838). κατ' ολίγον ή σχέσις αυτη κατέστη εχθριχωτέρα, τοῦτο δὲ ἰδίως καταφαίνεται παρὰ τῷ Βάλτερ, ὅστις

παραστὰς ὡς πολέμιος τῆς διαλεχτικῆς τάσεως, ἐν τῷ συγγράμματι αὐτοῦ Contra novas hæreses, ἐπὶ διαφόροις αἰρέσεσι καὶ μάλιστα χριστολογικαῖς, ἐκτὸς τοῦ 'Αδαιλάρδου, Πέτρου τοῦ ἐκ Ποατείρων καὶ Γιλδέρτου τοῦ Πορρετάνου κατηγορεῖ καὶ Πέτρον τὸν Λομδάρδον (πρέλ. Bulæus, Hist. univ. Paris.—Plank, die Schriften d. Walter von St. Victor in theol. Stud. und Krit. 1844, 4). Τῆς αὐτῆς τάσεως ἡσαν καὶ 'Ιωάντης ὁ ἐκ Σορδιοδούνου (Salisbury, Sarisberiensis † 1180 πρέλ. Migne τόμ. 199.—Reuter, Joh. v. Salis. Brl. 1843.—Schaarschmidt, Joh. Sarisb. Lpz. 1862), Πέτρος ὁ ἀριδὸς († 1197), ὁ βενεδικτινὸς Έρδατος († 1150, παρὰ Μign. τόμ. 181) καὶ πρὸ πάντων Ρουπέρτος ὁ Τουττένσις († 1135, πρέλ. Migne τόμ. 167-70 καὶ Mangold, Rup. von Deutz ἐν Realencyklop. von Herzog τόμ. 13).

# \$ 197.

### ΑΚΜΗ ΤΗΣ ΣΧΟΛΑΣΤΙΚΗΣ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ.

1. Ἡ σχολαστική θεολογία τὴν ὑψίστην αὐτῆς ἀκμὴν εὖρε κατὰ τὸν  $\Pi'$  αίῶνα, χαλλιεργουμένη ίδίως ἐν  $\Pi$ αρισίοις ὑπὸ τῶν δύο ἐπαιτιχών ταγμάτων των δομινιχανών καί φραγχισχανών, κατά δεύτερον δέ λόγον και ύπο των αύγουστινιανών, ώς άφορμή πρός περαιτέρω αύτης ανάπτυζιν έχρησιμευσεν ή ζωηρά μελέτη τῶν συγγραμμάτων τοῦ 'Αριστοτέλους, γνωστῶν ἤδη τοῖς δυτικοῖς οὐ μόνον ἐκ τῶν ὑπομνημάτων και τῶν μεταρράσεων τῶν ᾿Αράδων, ἀλλὰ και ἐξ αὐτῶν των πηγών, αι κατηγορίαι του Σταγειρίτου έκυριάρχησαν τελείως έπὶ τζς συστηματοποιήσεως τζς θεολογίας καὶ παρέσγον αὐτή πλουσίαν καὶ εὐρεῖαν ἀνάπτυξιν. ἤδη ἀντικείμενον τῆς σχολαστικῆς θεολογίας ἡν ἡ διὰ τῆς φιλοσοφίας τοῦ 'Αριστοτέλους ἐπιστημονικἡ διάταξις και ἀπόδειζις της ἐκκλησιαστικής διδασκαλίας, ἐν τη τάσει δὲ ταύτη θεολογία καὶ φιλοσοφία τοσοῦτον συνηνώθησαν, ώστε πολλάχις εταυτίζοντο, χαίτοι εν Παρισίοις διά των συγγραμμάτων του επισήμου 'Αβερρόη ανεπτύχθη ή θεωρία περί της διπ. ίης άληθείας, καθ' ήν μία καὶ ή αὐτή πρότασις δύναται θεολογικῶς νὰ ή άληθής καὶ φιλοσορικῶς ψευδής καὶ τἀνάπαλιν (Mayward, die Lehre von zweifachen Wahrheit).

2. Οι έπισημότεροι σχολαστικοί θεολόγοι της έποχης ταύτης είναι οι έξης. 'Αλέξανδρος ὁ Χαλέσιος ἀνατραφείς ἐν τῷ ἀγγλικῷ μοναστηρί $\omega$  Hales, είσαχθεὶς είτα είς τὸ τάγμα τῶν φραγχισχανῶν και διακριθείς διά τὴν μεγάλην αὐτοῦ ὀξύνοιαν Εδίδαξε τὴν θεολογίαν εν Παρισίοις και ύπο των μαθητών αύτου ώνομάζετο Doctor irrefragabilis, ὑπὸ δὲ τοῦ τάγματος αὐτοῦ Monarcha theologorum· ο 'Αλέξανδρος έγραψε διάφορα υπομνήματα είς τον 'Αριστοτέλην, τὴν άγίαν Γραφὴν καὶ τὰ συγγράμματα του Λομδάρδου, ἀλλὰ τὸ ἐπισημότερον αὐτοῦ σύγγραμμα είναι ἡ Summa theologiæ universæ, ή ἐπιστημονική μέθοδος καὶ διαίρεσις τοῦ ὁποίου ἐχρησίμευσεν ώς τύπος τοῖς μετὰ ταῦτα θεολόγοις. τὸ σύγγραμμα τοῦτο περιέχει τέσσαρας τόμους, έχαστος των δποίων διαιρείται είς ερωτήσεις (Quæstiones), αύται είς τμήματα (membra) καὶ ταῦτα είς άρθρα (articuli), έκάστοτε δὲ τιθέμενα ζητήματα λύονται άρνητικώς και θετικώς, το μέν διά της γραφης και της διδασκαλίας της Έκκλησίας (autoritates) τὸ δὲ διὰ της φιλοσοφίας (rationes) καὶ τέλος διὰ της ίδιας ἀποράνσεως. Έν τη ἐπεζεργασία ταύτη της γριστιανικής διδασκαλίας ή φιλοσορία του 'Αριστοτέλους έξασκεί' άπεριόριστον χυριαρχίαν, τούτου δ' ένεχα ὁ Χαλέσιος θεωρείται ὡς ὁ χυρίως σχολαστικός εν τη στενοτέρα σημασία της λέξεως. Οι μιμητα ι της μεθόδου ταύτης ώνομάσθησαν Summistæ, ενώ οι ακολουθούντες τη μεθόδω του Λομδάρδου ἐκλήθησαν Sententiarii (ἔκδ. τῶν συγγρ. αὐτοῦ ἐν Νυρεμβέργη 1482).—Εἰς τὸ τάγμα τῶν φραγκισκανών ἐπίσης ἀνήκε και ἐτερος ἐπίσημος σχολαστικός ὁ Ἰωάννης Fidanza Βοναβεντούρας, όστις γεννηθείς τὸ 1221 ἐν Ἱταλία ἐμορφώθη ἐν Παρισίοις, κατὰ τὸ 1253 παρουσιάσθη αὐτόθι ὡς καθηγητής της θεολογίας καὶ ἀνεδείγθη ἀληθής τῶν φραγκισκανῶν κόσμος. τό 1257 έκλεγθείς γενικός άργηγός του τάγματος, άνηγορεύθη τό 1273 καρδινάλιος ἐπίσκοπος 'Οστίας, ἀπεστάλη εἰς τὴν ἐν Λουγδούν $\omega$  σύνοδον το 1274 καὶ ἀπέθανε κατὰ το αὐτο ἔτος. Σίξτος ο  $\Delta$ άνεκήρυξεν αὐτὸν ἄγιον τὸ 1482, τὸ δὲ 1587 ὑπὸ  $\Sigma$ Ετου τοῦ  $\mathbf{E}'$ κατηριθμήθη είς τοὺς διδασκάλους τζς Έκκλησίας. Τὸν Βοναβεντούραν ήδη ο διδάσκαλος αὐτοῦ 'Αλέξανδρος ο Χαλέσιος ἐκάλεσε verus

Israelita, in quo Adam non pecasse videtur, οι δε σύγγρονοι αύτου θαυμάζοντες την άγγελικήν αύτου προσωπικότητα ώνόμασαν Doctor seraphicus και άληθως δ άνήρ ούτος διεκρίνετο οὐ μόνον διὰ τὴν εὐσέδειαν, ἀλλὰ καὶ τὴν μεγάλην παιδείαν καὶ τὴν πρακτικήν τάσιν, εν ή την σχολαστικήν διαλεκτικότητα συνέδεε μετά της μυστικής βαθύτητος: ἐκ τῶν πολλῶν καὶ διαφόρων αὐτοῦ συγγραμμάτων (ἔχδ. Ῥώμης 1588) ἐπισημότερα είναι τὰ ὑπομνήματα είς τὰς Sententias τοῦ Λομβάρδου, τὸ Breviloquium καὶ Centiloquium, τὸ Itinerarium mentis in Deum, τὸ Diætæ salutis κτλ. (πρόλ. Hollenberg, Studien zu Bonaventura, Brl. 1862 και Bonavent. als Dogmatiker in Stud. und Kritiken 1868, 1.— A. M. de Vicenza, Des heil. Bonav. Leben und Wirken, Padb. 1874 κτλ.).—'Αλλ' ἐπισημότερος τῶν δύο τούτων φραγκισκανών ήν δ είς τὸ αὐτὸ ἐπίσης τάγμα ἀνήκων Ἰωάννης Δοὺνς Σχώτος, ὁ Doctor subtilis, ὑπερδάλλων πολὺ αὐτοὺς κατὰ τὴν λεπτότητα και όξύτητα των άποδείξεων και έν γένει την διαλεκτικήν Ικανότητα, καίτοι ύπελείπετο έκείνων κατά την βαθύτητα του πνεύματος καὶ τὴν θερμότητα τῆς πίστεως. Γεννηθεὶς ὁ Ἰωάννης τὸ 1274 ( $\dot{\eta}$  1266) ev Dun the Transchart ( $\dot{\eta}$  Duns the Sawtlas,  $\dot{\eta}$ Dunston της 'Αγγλίας) διωρίσθη καθηγητής εν 'Οξωνίω το 1301, έν Παρισίοις τὸ 1304 καὶ ἐν Κολωνία τὸ 1307, ὅπου μετὰ ἕν ἔτος ἀπέθανεν. Καίτοι ή πρὸς τὴν διδασκαλίαν τῆς Ἐκκλησίας σχέσις αύτου δὲν ἡτο κατὰ πάντα άγνή, θολουμένη πως δι' ὁρθολογιστικῶν στοιγείων, ύπερ πάντα άλλον όμως άνέπτυξε την διαίρεσιν των έννοιών. Έν 'Οξωνίω διατελών έξέδωκε τὸ ἐπίσημον αὐτοῦ ὑπόμνημα είς τὸν Λομδάρδον Opus Oxoniense λεγόμενον, νέα ἐπεξεργασία του όποιου είναι το Opus Parisiense· έκτος τούτων λίαν σημαντικόν είναι και τό σύγγραμμα αύτου Quaestiones quodlibetales, ένεκα του όποίου ύπο των έχθρων αύτου ώνομάσθη Quodlibetalius (πρόλ. συγγράμ. ἔχδ. Λουγδούνου 1639 και Baumgarten-Crusius, de theologia Scoti, Jena 1826.—Erdmann, in Studien und Krit. 1836, 3.—Müller, Biographisches über Scotus, Köln 1881 ×τλ.).

3. Πρός τοις φραγκισκανοίς έν τῷ σγολαστικισμῷ τῆς ἐποχῆς ταύτης διεχρίθη και τὸ τάγμα τῶν δομινικανῶν, παραγαγὸν και τουτο έξόχους θεολόγους. Τοιούτος είναι 'Αλβέρτος ὁ Μέγας, ὅστις γεννηθείς το 1193 εν Σουηδία άνεπτύχθη εν Παρισίοις, Παδούη και Βολωνία, εδίδαξεν εν Παρισίοις και Κολωνία, την σχολήν της όποιας άνύψωσεν είς πανεπιστήμιον και τέλος έγένετο έπισκοπος 'Ρεγενσδούργης ἀποθανών το 1280 έν ήλικία 87 έτων. Καίτοι ο Άλδέρτος μεταξύ τῶν σχολαστικῶν τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ ὑπελείπετο πολλῶν κατά την παραγωγικότητα καὶ θεωρητικήν έκανότητα, ὑπερέδαλλεν όμως σχεδόν πάντας κατά τὸν πλοῦτον τῶν γνώσεων, διακρινόμενος ώς φιλόσορος, θεολόγος, φυσικός, καββαλιστής κτλ. καί διά τοῦτο ύπο μέν τῶν μαθητῶν αὐτοῦ ώνομάσθη μέγας, ὑπὸ δὲ τοῦ λαοῦ έθεωρείτο ώς μάγος εκ τῶν συγγραμμάτων αὐτοῦ (ἔκδ. Λουγδούνου 1651) επισημότερα είναι τὰ ὑπομνήματα είς τὸν 'Αριστοτέλην καί τὸν Λομβάρδον, ή Summa καὶ τὰ φυσικὰ (πρδλ. O. d'Assailli, Alb. le Grand, Paris 1870.—Hertling, Alb. Magnus, Köln 1880.—Bach, des Alb. Mag. Verhältniss z. Erkentnisslehre der Griechen, Lat. Arabern und Juden, Wien 1881).—'Αλλ' δ μέγιστος τῶν σχολαστικῶν οὐ μόνον μεταξὺ τῶν δομινικανῶν άλλα και πάσης ἐποχῆς είναι θωμᾶς ὁ Ακυνάτης (ἐκ τῆς πόλεως Aquino εν Καλαβρία) Doctor angelicus επικληθείς. Ο θωμάς έγεννήθη το 1227, κατετάχθη είς το τάγμα τῶν δομινικανῶν καὶ εδίδαξεν άλληλοδιαδόχως έν Κολωνία, Παρισίοις και 'Ρώμη' κατά διαταγήν Γρηγορίου του Ι' μετέδη και ο θωμάς το 1274 είς την έν Λουγδούνω σύνοδον, άλλ' άπέθανε καθ' όδόν, πιθανώς δηλητηριασθείς ύπο Καρόλου του ήγεμόνος της Σικελίας το 1323 Ίωάννης ο ΚΒ΄ κατέταξεν αὐτὸν εἰς τὸν χορὸν τῶν άγίων, Πτος δὲ ὁ B' εἰς τὸν τῶν διδασκάλων της Έκκλησίας (1570). Ο Θωμάς άναμφιδολως είναι δ βαθύτατος καὶ ὀξύτατος νοῦς τοῦ αἰῶνος αὐτοῦ, δημοτικώτατος κήρυξ του θείου λόγου, ἔνθους ὑπὲρ ττς διδασχαλίας ττς Έχχλησίας καὶ ττς φιλοσοφίας, θαυμαστής καὶ μιμητής τοῦ Λύγουστίνου, προσκείμενος τῷ μυστιχισμῷ χαὶ ἐπὶ εὐσεβείᾳ διαχρινόμενος. οὐγ ήττον είναι ἐπίσημος καὶ διότι πρῶτος τὰς περὶ παπικής ἀπολυταργίας ἰδέας τοῦ

Γρηγορίου και Ίννοκεντίου περιέλαδε και άνέπτυξεν εν τη δογματική αὐτοῦ, ἐν τῷ περὶ παπικοῦ πρωτείου τμήματι, ἔνθα πολεμεῖ καὶ τους Ελληνας, άλλ' ἐπὶ τῆ βάσει τῶν ἀρχαίων καὶ νέων πλαστογραφημάτων, άτινα καλή τή πίστει άποδέχεται ώς γνήσια. Μεταξύ των συγγραμμάτων αύτου (ἔχδ. Ῥώμης 1570 και 1882) ἐπισημότερα είναι ή Summa philosophiæ, τὸ ὑπόμιτημα εἰς τὸν Λομβάρδον, τὰ ὑποιινήματα είς τὴν Γραφὴν cutena aurea και πρὸ πάντων ή Summa theologica, πρότυπον άληθως λεπτής έπιστημονικής έπεξεργασίας της δογματικής και ήθικης διδασκαλίας της Έχχλησίας (πρόλ. Mettenleiter, Geschichte d. heil. Thomas Regsb. 1856.—Jourdain, la philosophie de St. Thomas Paris 1858.—Rietter, die Moral des h. Thom. Landsh. 1858. -Werner, die specul. Theol. des h. Thom. Regsb. 1859. -Otten, Allgemeine Erkentnisslehre des h. Thom. Padb. 1882.—Delitzsch, die Gotteslehre des h. Thom. Lpz. 1870. -Baumann, die Staatslehre des h. Thom. Lpz. 1873 κτλ.). Οι δομινικανοι ύπερήρανοι ἐπὶ θωμᾶ τῷ 'Ακυνάτη τὴν διδασκαλίαν αὐτοῦ κατέστησαν ὑποχρεωτικήν εἰς ἄπαν τὸ τάγμα αὐτῶν, έκτος τούτου δὲ καὶ διάφορα ἄλλα τάγματα προσέκειντο αὐτῆ· ἀφ' έτέρου όμως καὶ οἱ φραγκισκανοὶ εύρίσκοντες ἐν τῷ Δούνς Σκώτῳ τὸν άξιον άντιπαλον του 'Αχυνάτη χαι ύπερήρανοι έπισης έπ' αὐτῷ άντείγοντο της διδασχαλίας αὐτοῦ. οὕτω λοιπὸν παρ' ἀμφοτέροις τοῖς έπαιτιχοῖς τάγμασιν ώς γνώμονες καί κανόνες τῆς διδασκαλίας αὐτων ου μόνον κατά το είδος άλλα και την ύλην έθεωρουντο θωμας ό 'Αχυνάτης καὶ ὁ Δούνς Σκῶτος, ἐντεῦθεν δὲ οἱ μὲν δομινικανοὶ ώνομάζοντο θωμισταί, οί δὲ φραγχισκανοί Σκωτισταί 'Αλλ' ή διαίρεσις αυτη και άντιθεσις δεν προήργετο μόνον ένεκα της μεταξύ των ταγμάτων αὐτῶν ἐμριλοχωρούσης άμιλλης, άλλὰ καὶ ἔνεκα διαφορών έν τε τή φιλοσορία και τή θεολογία. Και έν τή φιλοσορία μέν οί θωμισταί διϊσχυρίζοντο ότι ή άτομικότης τῶν πραγμάτων είναι ή έλλειψις αὐτῶν, ἐνῷ οἱ Σκωτισταὶ ἐν τῆ ἀτομικότητι ἀνεγνώριζον την τελειότητα αὐτῶν καὶ τὸν σκοπόν της δημιουργίας. περαιτέρω οί μεν πρώτοι άντείχοντο του συστήματος των άριστοτελικῶν πραγματικῶν, οἱ δὲ δεύτεροι τοῦ τῶν πλατωνικῶν ἐν δὲ τἢ θεολογία οἱ μὲν Θωμισταὶ αὐστηρότερον προσέκειντο τἢ διδασκαλία τἢς Ἐκκλησίας, ἐνῷ οἱ Σκωτισταὶ ἡσαν ἐλευθερόρρονες οὕτω π. χ. οἱ Θωμισταὶ περὶ ἀμαρτίας καὶ χάριτος ἡσπάζοντο τὴν μεμετριασμένην θεωρίαν τοῦ Αὐγουστίνου, ἐνῷ οἱ Σκωτισταὶ ἐφρόνουν ὡς οἱ Ἐκληνες θεολόγοι (§ 75), ἐκείνοι εἰς τὴν περὶ ἀπολυτρώσεως θεωρίαν, ὡς ἀρκοῦσαν καθὶ ἐαυτὴν πρὸς σωτηρίαν ἀπέδιδον ἄπειρον ἀξίαν (satisfactio superabundans), οἱ δὲ Σκωτισταὶ ἐθεώρουν τὴν ἀξίαν ταύτην οὐχὶ καθὶ ἐαυτὴν, ἀλλὰ καθόσον ὁ Χριστὸς διεκήρυξεν αὐτὴν τοιαύτην (acceptatio gratuita). τέλος δὲ ἐνῷ οἱ Σκωτισταὶ ἰσχυρῶς ἀντείχοντο τὴς ἀσπίλου συλλήψεως τῆς Θεοτόκου, οἱ Θωμισταὶ ἀπέρριπτον αὐτὴν ἐμπαθῶς (πρδλ. Joh. de Rada, Controversiæ theol. inter. S. Thomas et Scotus, Ven. 1599).

4. Οι μέχρι τουδε σχολαστικοί θεολόγοι ανέπτυξαν μέν την θεολογικήν έπιστήμην και πολλάς αὐτης άληθείας μετ' άκριδείας ἀπέδειξαν και εξήγησαν, ούχ' ήττον όμως συνανεμίγνυον εν τοις συστήμασιν αὐτῶν τὸ ἀληθὲς μετὰ τοῦ ψευδοῦς καὶ ἀντὶ νὰ ἐκμηδενίσωσι διαφόρους πλάνας, ἀπεναντίας ἐχράτυνον καὶ ἐστήριζον αὐτάς· ἐκτὸς τούτου διά της διαλεχτικης θεωρίας ή θρησκεία άντί δυνάμεως ζωογονούσης τὸν ἄνθρωπον ἀπέδη νεκρόν τι γράμμα, μεταξύ δὲ τῆς χριστιανικής γνώσεως καθ' έαυτήν καὶ της των σχολαστικών έγεννήθη άχανές τι χάσμα. τούτων ένεκα πάσα κατά της σχολαστικής θεολογίας άντιδρασις ήθελε φανή σωτήριος. Τοιαύτη άντιδράσεως τάσις άναφαίνεται παρά Ραιμούνου τω Λούλλω (έγεννήθη εν Μαϊόρκα τὸ 1234), δστις ύπὸ τοῦ ζήλου πρὸς διάδοσιν τοῦ Χριστιανισμοῦ χινούμενος, μετά πολλού κόπου έτεινεν είς την εύρεσιν μεθόδου πρός ἀπόδειζιν των ἀληθειών της πίστεως. την μεθοδον δὲ ταύτην ἐνόμισεν ότι εύρεν έν τη διά γραμμάτων καί σγημάτων έποπτική παραστάσει τῶν ἐννοιῶν, δι' ής καὶ αἱ ὑψισται ἀλήθειαι καθίστανται καταληπταί και τη άπλουστάτη άνθρωπίνη διανοία ο Λουλλος την μέθοδον αύτου ταύτην ώνόμασεν ars magna ή generalis και έφήρμοσεν έν ταις μετά των 'Αράδων συζητήσεσιν αυτου (πρόλ. Helfferich, Raimund Lullus, Brl. 1858 xat Herzog's R-Encyklop. τόμ. 9). Ένφ ὁ Λουλλος διὰ τζς ἐποπτικζς ταύτης μεθόδου, καίτοι ματαίως, εζήτει να χειραφετήση την χριστιανικήν διδασκαλίαν από τῶν σχολαστικῶν αὐτῆς δεσμῶν καὶ καταστήση αὐτὴν προσιτὴν παντὶ ἀνθρώπω, ἔτερος ὁ Ρογήρος Βάκων († 1294), τὸν ὁποτον οί μαθηταὶ αὐτοῦ ἀνόμασαν Doctor mirabilis η profundus, μετὰ όξυδερκείας άνακαλύψας τὰς σκιερὰς πλευρὰς καὶ τοὺς κινδύνους τοῦ σχολαστικισμού, είς τὸ αὐτὸ συμπέρασμα ἔτεινε διδάσκων, ὅτι τοῦτο κατορθούται ἐὰν τὴν χρ:στιανικὴν διδασκαλίαν μελετήσωμεν, ἀποδείξωμεν και άρυσθώμεν έξ αὐτης της άγ. Γραφης και δή τῶν πρωτοτύπων αὐτῆς γλωσσῶν. τὸ αὐτὸ ἔλεγε κατορθοῦται ἐν μὲν ταῖς φυσικαῖς ἀληθείαις διὰ της πειραματικής παρατηρήσεως της φύσεως, ἐν δὲ ταῖς φιλοσοφικαϊς διὰ τῆς μελέτης του 'Αριστοτέλους ἐξ αὐτοῦ τοῦ πρωτοτύπου και ούχι των μεταφράσεων κατά ταυτα ο Ρογτρος πάσαν γνώσιν ήθελε να άναγάγη είς αύτην αύτης την πηγήν, έντευθεν δε ό ίδιος καταστάς βαθύς γνώστης της έλληνικής, λατινικής, έδραϊκής καί άραδιχής γλώσσης, ένησχολείτο άμα έπιμελώς περί την χημείαν, την φυσικήν και άστρονομίαν, συγχρόνως δε ώς τέκνον της εποχης αύτου και περί την άστρολογίαν και άλχημείαν. "Ενεκα όμως των θεωριών αύτου, ώς και της περιφρονήσεως και αύτων των έπισημοτέρων σχολαστικών ήναγκάσθη μέγα μέρος της ζωής αὐτου νὰ διανύση ἐν τἢ εἰρχτἢ, ὅθεν μόλις ἀπήλλαξεν αὐτὸν Κλήμης ὁ Δ΄, ὅστις μόνος έχ τῶν συγγρόνων αὐτοῦ ἐξετίμησεν αὐτόν. εἰς τὸν πάπαν τοῦτον άφιέρωσεν ὁ Βάχων καὶ τὸ χύριον αὐτοῦ ἔργον Opus majus, sive de emendandis scientiis (ξxδ. Λονδίνου 1733 πρόλ. και Charles, Rog. Baco, sa vie, ses œuvres et ses doctrines, Brux. 1861. -Siebert, Rog. Baco, Marb. 1861.—Schneider, R. Baco. Augsb. 1873 κτλ.)—Τή βιδλική τάσει του Βάκωνος ήκολούθησαν καί έτεροι, ώς Καισάριος ὁ έκ Heisterbach († 1230), έπίσημος διά το σύγγραμμμα αύτου dialogus magnus visionum et miraculorum (ἔκδ. Κολωνίας 1851 · πρόλ. Kaufmann, Cäsarius von Heis. Köln 1858), Γουλιέλμος ο Περάλδος († περί το 1250), ἐπίστμος διὰ τὴν ἡθικὴν αὐτοῦ, Summa virtutum (ἔκδ. Κολωνίας 1614), Ούγων ό έκ του άγιου Κάρωνος, γράψας ύπομνήματα είς

την άγιαν Γραφην (postilla in univers. Biblia, ξκδ. Κολ. 1621) καὶ συμφωνίαν αὐτης (concordantiæ bibliorum ξκδ. Βασιλείας 1543), Ροθέρτος ὁ ίδρυτης της Σορδώννης († 1214) καὶ ἄλλοι.

# § 198.

#### ΠΑΡΑΚΜΗ ΤΗΣ ΣΧΟΛΑΣΤΙΚΗΣ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ.

Πρόλ. Werner, die Scholastik des späteren MA. Wien 1881 καί 83.

1. Άπὸ του  $I\Delta'$  αίῶνος και έξης ή σχολαστική θεολογία περιελθούσα είς παραχμήν και κατάπτωσιν δέν παράγει πλέον μεγάλους και πρωτοτύπους εν τη διαλεκτική μεθόδω ανδρας, άλλα μαλλον μιμητάς αὐτῶν καὶ ὁπαδούς, οἵτινες προσκεκολλημένοι εἰς τὰς δύο ἐπιχρατούσας σχολάς τῶν θωμιστῶν καὶ Σκωτιστῶν καὶ περιπλεγθέντες είς την και πάλιν άναφανείσαν ξριδα των όνοματικών και πραγματικών, δι' ἀκάρπων σοφισμάτων καὶ μικρολογιών συνετέλεσαν είς την καταστροφήν της σχολαστικής θεολογίας. Οι πλεϊστοι των σχολαστικών τών χρόνων τούτων είναι ονοματικοί, καταδικάζοντες το σύστημα των πραγματικών ώς πηγήν πάσης αίρέσεως. οὕτως ή παραγωγική δύναμις του σχολαστικισμού άπεσδέσθη, άντικατέστησε δ' αυτήν έμπαθής πολεμική, κενή είδολογία και λεπτολόγος περιπτωσεολογία. Οι έπισημότεροι σχολαστικοί τζε έποχζε ταύτης, οί έπιγονοι των άρχαιων σχολαστικών είναι οι άκόλουθοι ο θωμιστής Ερβαίος Νατάλις, δστις κατά το 1323 έγένετο γενικός άργηγος του τάγματος και ο Σκωτιστής Φραγκίσκος Maυρώr, doctor illuminatus η acutus ονομασθείς († 1325), άμφότεροι προσχείμενοι ἔτι είς τοὺς διδασκάλους αὐτῶν καὶ ἐπίσημοι διὰ τὰ συγγράμματα, τὰ ὁποῖα κατέλιπον. ᾿Απέναντι αὐτῶν, ὡς ἀφιστάμενοι τῆς σχολῆς αύτων καί ζητούντες να μεταρρυθμίσωσι την διδασκαλίαν της Έχκλησίας διακρίνονται δύο έτεροι έπίσης έκ των ταγμάτων των δομινικανών και φραγκισκανών, Γουλιέλμιος ὁ Δουράνδος και Γουλιέλμος δ "Οκκαμι ο πρώτος των σχολαστικών τούτων († 1332) κατ' άργας θερμός θωμιστής, ακολούθως απέστη της σχολής ταύτης και έν μέν τη φιλοσοφία ήκολούθει τοις όνοματικοίς, έν δέ τη θεολογία παρεδέχετο άληθείας μή δυναμένας να άποδειχθώσιν, ήρ

νείτο δὲ καὶ πολλάς διδασκαλίας τῆς Ἐκκλησίας, οὕτω π. χ. τὸν μυστηριώδη γαρακτήρα του γάμου, άντι δὲ τῆς περί μετουσιώσεως διδασκαλίας έν τη θεία εύχαριστία παρεδέχετο την περί συνυπάρξεως θεωρίαν (consubstantialitas). Ο Δουράνδος εγραψεν ύπόμνημα είς τὸν Λομβάρδον και κατά του πάπα Ίωάννου του ΚΒ΄ Tractatus de statu animarum postquam resolutæ sunt a corpore. Γουλιέλμος δὲ ὁ Όχχαμ, φραγχισχανὸς καὶ μαθητής του Δούνς Σκώτου, κατήγετο έξ 'Αγγλίας, έδιδαξεν έν Παρισίοις την θεολογίαν καὶ φιλοσοφίαν, έγένετο άρχηγὸς τοῦ τάγματος αὐτοῦ καὶ ἔλαβε τὸν τίτλον Doctor singularis et invincibilis και venerabilis inceptor. Ο Όχχαμ καίτοι σκωτιστής ἐπολέμησε τὸ σύστημα τῶν πραγματιχῶν καὶ συνετέλεσεν οὕτω νὰ ἐπιχρατήση τὸ τῶν ὀνοματικῶν, ἐπίσης δὲ καὶ ἐν τῆ θεολογία ἀφίστατο ἐν πολλοῖς τῶν σκωτιστῶν. οὕτω π. χ. εν τη θεία εύχαριστία άπεδέχετο τὸν έναρτισμον (inpanatio) και επολέμει το πρωτεΐον του πάπα. "Ενεκά των θεωριών αὐτοῦ καὶ μάλιστα τῶν περὶ πάπα ὁ "Οκκαμ ἀρωρίσθη ὑπὸ Ίωάννου του ΚΒ΄ ὑπὸ δὲ τοῦ ἐν Παρισίοις πανεπιστημίου κατεδικάσθη ἡ διδασκαλία αύτου. και όμως πολλοί ήσπάσθησαν τὰς θεωρίας αύτου καὶ δὴ καὶ ἐξ αὐτῶν τῶν ἐπαιτικῶν ταγμάτων καὶ ἄλλων, γνωστοὶ ύπο το δνομα 'Οκκαμιται' ο "Οκκαμ άπέθανε το 1349 (πρόλ. Rettberg Occam in Stud und Kritik. 1839, 1. - Wagenmann, in R-Encykl. τόμ. 10).--Μεταξύ πολλῶν ὀχχαμιτῶν ἀναφέρομεν τὸν τελευταῖον σχολαστικόν Γαδριή. Ι τὸν Βείλ, καθηγητήν ἐν Τυβίγγη († 1495). ούτος εδίδασκεν επί της ήθικης του 'Αριστοτέλους, έγειραφετήθη κατ' όλίγον τῶν σφαλμάτων τοῦ Σχολαστικισμοῦ καὶ έπι τέλους προσήλθεν είς τούς άδελρούς του κοινού βίου (πρόλ. Linsemann, Gab. Biel, in Quart-Schrift 1865.—Plitt, Gab. Biel als Prediger, Erlg. 1879).

2. Ένῷ ἡ σχολαστικὴ θεολογία ἔτεινεν οὕτω εἰς τὴν καταστροφὴν αὐτῆς παρουσιάζονται διάροροι θεολόγοι, οἴτινες κατανοοῦντες τὴν διαρθορὰν αὐτῆς προσπαθοῦσι νὰ παράσχωσιν αὐτῆ νέαν ζωὴν καὶ ἀπαλλάξωσιν ἀπὸ τῆς ἀνοήτου καὶ κενῆς εἰδολογίας καὶ περιπτωσεολογίας ἐπανάγοντες αὐτὴν εἰς ἀπλῆν τινα, σαρῆ καὶ κα-

ταληπτήν μορρήν. Τοιούτοι είναι οἱ έξης  $\alpha'$ ) δ Ἱσπανὸς  $\dot{P}$ α $\ddot{\imath}$ μοτνδος de Sabunde (1430), δ ίδρυτης της φυσικής θεολογίας, δστις εν τῷ συγγράμματι αύτου Theologia naturalis (εκδ. 'Αμστελοδάμου 1659) θεωρεί την φύσιν ώς την μόνην άπλην και τοίς πασι προσιτήν πηγήν της γνώσεως, άμα δὲ ἀσφαλή καὶ ὑπ'οὐδεμιάς αίρέσεως διαφθαρείσαν άλλά το βιβλίον τουτο της φύσεως συμπληροί ή θεία ἀποκάλυψις, την ὁποίαν εύρισκομεν ἐν τη ἀγία Γραφή άμφότερα τὰ βιδλία ταυτα, ώς ἀπό του αύτου δημιουργου καταγόμενα δεν δύνανται να άντιφάσκωσιν, άλλα συμπληρούσι, έπιχυρούσι καὶ ἐπεξηγούσιν ἄλληλα. ὅ,τι παρέχει ἡ ἀποκάλυψις είναι ή Ιστορική πραγματοποίησις έκείνου, τὸ όποῖον προϋποτίθησι καὶ ἀπαιτει ή φύσις. ή άφετηρία πρός πάσαν θρησκευτικήν γνώσιν είναι το βιδλίον της φύσεως, ἐπιχυρούμενον ὑπὸ τοῦ βιδλίου της ἀποχαλύψεως (πρ6λ. Motzke, die nat. Theol. d. Raimund v. Sabunde, Brsl. 1846.—Huttler, die Rel-philos. d. Raim. von Sab. Ausb. 1851). -2) Νικό. Ιαος ὁ Κουζάνος († 1464), δστις ένεκα της μεγάλης αύτου παιδείας καὶ εύγλωττίας έχρησιμευσεν έν διαφόροις πρεσθείαις και μάλιστα έν τη είς Κωνσταντινούπολιν έπι τῷ σκοπῷ της έπιτυχίας της έν Φλωρεντία συνόδου, ακολούθως το 1448 έξεγελλ καρφιλαγιος και εμι τεγοπό εμισκομός Βρίζιας. εκ των απλλοαπμάτων αύτου (ἔκδ. Παρισίων 1514) τὸ ἐπισημότερον είναι de docta ignorantia, εν ώ ἀπέναντι του άλαζόνος σγολαστικισμου άντιτάσσει μίαν τοιαύτην σοφίαν, ήτις άνομολογεί την άσθένειαν αύτης πρός κατανόησιν τῶν περί θεοῦ καὶ κόσμου ἀληθειῶν· μετὰ ζήλου τείνων είς την συνδιαλλαγην διαφόρων άντιθέσεων του σχολαστικισμού, της διαλεχτικής και του μυστικισμού, του συστήματος των όνοματικών καί πραγματικών, του θωμισμού καί σκωτισμού, άποδάλλει τάς μονομερείας αὐτῶν καὶ τὰς σκιερὰς όψεις καὶ ἐπεξεργάζεται ένωτικῶς, χωρίς όμως νὰ ἐπιτύχη αὐτου ὁ Κουζάνος είναι ἐπίσημος καὶ διά τάς μαθηματικάς και άστρονομικάς αύτου σπουδάς, ώς και διά την άναχάλυψιν τζε νοθείας των ψευδοϊσιδωρείων διατάξεων καὶ των χωνσταντινείων δωρεών (πρόλ. Sarpsf, d. Kardinal und Bischof Nik. von Cusa Mainz 1843. — Zimmermann, der Kard. N.

von C. Weim 1852.—Storz, in th. Quart-schrift 1873,1). -3) δ φραγχισκανὸς Νικόλαος Λύρας, καθηγητής της θεολογίας έν Παρισίοις († 1340), δστις άπέναντι τζς σγολαστικζς θεολογίας άντέταξεν έξηγητικήν τινα τάσιν και έκτὸς διαφόρων έξηγητικών διατριδών συνέταξε και σπουδαιότατον ύπόμνημα είς τὴν άγιαν Γραφήν ἐπὶ τῆ βάσει τζς ἐβραϊκζς γλώσσης (Postilla in universa Biblia ἔκδ. 'Ρώμης 1471). ὁ Λούθηρος πολλαχῶς ἐπωφελήθη τοῦτο έν τη ίδια μεταφράσει και διά τουτο έλεγον περι αυτού οι παπιxol: Si Lyra non lyrasset, Lutherus non saltasset.-4) 'Arτωντιος ο Φλωρεντίας († 1459), ἐπίσημος διὰ τὴν ἐνέργειαν αὐτοῦ έν τη έν Φλωρεντία συνόδω και τα συγγράμματα summa historialis και summa theologica. Τέλος άναφέρομεν και 'Ιωάντην τὸν Τριθέμιον († 1516), επίσημον διά το μεταρρυθμιστικόν αύτου πνευμα (τὰ συγγρ. αὐτοῦ ἔχδ. Μογουντιαχοῦ 1604.—Silbernagel Joh. Trithemius, Landsh. 1868 xal Schneegans, Abt Joh. Trith. Kreuzn. 1882)— Ένταϋθα κατέχουσι τὴν θέσιν αὐτῶν ὡς μεταρρυθμισταί της ρωμαϊκής Έκκλησίας και της σχολαστικής θεολογίας και οι γνωστοι ήμιν έκ των ξμπροσθεν καθηγηται της θεολογίας εν Παρισίοις και ήγέται της μεταρρυθμιστικής κινήσεως της εποχής, Πέτρος d'Ailly, Ίωάννης Γέρσων, Νικόλαος Κλεμάγγ nai Aovõobinos d'Aleman (§ 180).

# § 199.

#### MYETIKH GEOAOTIA.

Πρόλ. Ch. Schmidt, Les Mystiques du XIV siècle, Strassb. 1835.—Greith. die deutsche Mystik, Freib. 1861.—Böhringer, die deuts. Myst. ἐν τῷ Kirche Christi III, 2. Zürich 1885.—Tietz, die Mystik, ἐν Zeitsh. f. luth. Theol. 1868 καὶ 69—Preger, Geschichte d. deutsch. Mystik, Lpz. 1875 καὶ 1882.

1. Ἡ μυστική θεολογία μέχρι τέλους τοῦ ΙΓ΄ αίῶνος παρίσταται, τὸ μὲν συνδεδεμένη μετὰ τοῦ σχολαστικισμοῦ (§ 196, 5), τὸ δὲ διἴσταμένη πρὸς αὐτόν, μέχρις οὐ κατὰ τὸν ΙΔ΄ αἰῶνα ἀποδαλοῦσα ἀκο σοφιστικὰς σχολαστικὰς κενολογίας ἀναπτύσσεται ίδιαιτέρως καὶ ἀνεξαρτήτως αὐτοῦ καὶ μάλιστα ἐν Γερμανία, ἔνθα προσλαμδάνει τὸν ἐθνικὸν γερμανικὸν χαρακτήρα. χωρὶς ν' ἀντιταχθή πρὸς τὴν

έπιχρατούσαν σχολαστικήν δογματικήν ἀποσχίζεται αὐτής καὶ τῶν σγολαστικών αὐτῆς ἐκθέσεων καὶ τέμνει νέαν όδόν, προτιθεμένη νὰ παραστήση και άποδείξη την χριστιανικήν άλήθειαν ούχι διά τῶν οπλων της άριστοτελικής διαλεκτικής, άλλά διά του άπλου ένδύματος της δημοτικότητος. διά τουτο δέν τείνει πρός την διάνοιαν καὶ τὴν σκέψιν, άλλὰ πρὸς τὴν καρδίαν καὶ τὸ αἴσθημα, ζητούσα πρὸς σωτηρίαν τοῦ λαοῦ νὰ εύρη τὴν ἀσφαλεστάτην ὁδὸν τῆς μετὰ του θεου συνενώσεως· έντευθεν δέν γράρει υπομνήματα και Summas, άλλα δια λόγου και γραφής ένεργούσα αποδλέπει είς τας ανάγκας της στιγμης. άλλ' ή δημοτικότης αυτη, δι' ής περιέδαλλε την διδασκαλίαν αυτής δεν εκώλυεν αυτήν της βαθείας εκείνης θεωρίας και μελέτης, ην πανταγού διαδλέπομεν, συνήθως μάλιστα μέγρι τοῦ πανθεϊσμού ήκουσαν. ὁ τελευταΐος ούτος χαρακτήρ είναι άσθενέστερος παρά τοῖς μεταγενεστέροις μυστικοῖς θεολόγοις, ἀντικαθίσταται δὲ ύπο φρονίμου μελέτης της άγίας Γραφής και της πρακτικής τάσεως. Ή μυστική θεολογία διακρινομένη των προφητικών και άποκαλυπτικών τάσεων (ξ. 178), πενθεί μέν και αύτη βαρέως διά την διαρθοράν της Έχχλησίας καὶ τείνει πρός τινα μεταρρύθμισιν, άλλ' ή δημώδης αύτη και οικοδομητική αύτης τάσις ώς μονομερής άποτυγχάνει του σχοπού, της άναχα:νίσεως του θρησχευτιχού βίου. δ μυστικισμός εν τη μονομερεία αύτου δεν ήδύνατο ν' άποδη καθολική τάσις καὶ σύστημα, ένεκα δὲ τούτου ἐν φύσεσιν ἡρέμοις μόνον καλλιεργούμενος χαὶ ὑπὸ τῶν ὑποχειμενιχῶν τάσεων τῶν ὁπαδῶν αὐτοῦ ἐπηρεαζόμενος ἔφερεν ἐν ἐαυτῷ τὰ σπέρματα τῆς διαφθορᾶς καὶ τοῦ θανάτου.

2. Ο πατήρ της γερμανικής μυττικής θεολογίας είναι ο δομινικανός Μάγιστρος Έκκαρτ († 1327), ὅστις γεννηθείς τὸ 1260 πιθανῶς ἐν Στρασσδούργω ὑπερδάλλει πάντας τοὺς μετὰ ταῦτα μυστικοὺς κατὰ τὴν θεωρίαν καὶ τὴν βαθύτητα, καίτοι δὲ πολλάκις διεμαρτυρήθη κατὰ τοῦ προσαπτομένου αὐτῷ πανθεϊσμοῦ, ἐν ταῖς θεωρίαις δ' αὐτοῦ περὶ Θεοῦ καὶ κόσμου, περὶ ψυχής κτλ. ἔσταται ἐπὶ τῆς χριστιανικής γνώσεως, οὐχ' ἡττον ὅμως ἐπλήρωσεν αὐτῷ τὸν φόρον αὐτοῦ· ἔνεκα τῆς ἀποδιδομένης αὐτῷ σχέσεως μετὰ τῶν ἀδελφῶν τοῦ κοινοῦ βίου (§ 178, 3) καὶ τῶν Βεγάρδων (§ 191, 4) ἤδη τὸ

(EKKA. INTOPIA, TOM. B'.)

1320 έθεωρήθη υποπτος έπὶ αίρέσει, τὸ δὲ 1325 ἀνενεώθη ἡ ὑποβία ύπο του άργιεπισκόπου Κολωνίας άλλ' ο Έκκαρτ ύπεραπολογηθείς διεχήρυξε το 1327 έαυτον έτοιμον να χαταδιχάση πάσαν αξρεσιν έν τη διδασκαλία αύτου ύπάργουσαν τότε ὁ Κολωνίας κατηγόρησεν αυτόν ενώπιον του πάπα Ίωάννου του ΚΒ΄ καίτοι δε δ Έχκαρτ ἀπέθανεν, ἐν τούτοις ἐξεδόθη τὸ 1329 βουλλα, ἐν ἡ 28 προτάσεις έχ των συγγραμμάτων αύτου χατεδιχάζοντο έπὶ πανθεϊστικαζς αίρεσεσιν, αί μεν 17 πραγματικώς τοιαύται, αί δε 11 υποπτοι μόνον τὰ πολυάριθμα συγγράμματα του Έχχαρτ ἐν γερμανιχή γλώσση έκτος όλίγων τεμαχίων απωλέσθησαν (πρόλ. Pfeisser deutsch. Mystiker, Lpz. 1857.—Martensen, Meister Eckart, Hamb. 1842.—Lasson, M. Eckart Brl. 1866.—Jundt, Essai sur le mysticisme spécul. d. M. E. Strassb. 1871.—Linsenmann, der ethische Charakter d. Lehre M. Eckarts, Tübing-1873). — 'Αλλ' ἀπὸ τῶν συγγραμμάτων τοῦ "Εχκαρτ διεγερθεῖσα δλόκληρος σειρά μυστικών θεολόγων έμφανίζεται κατά τὸν  $\mathrm{I}\Delta'$  καὶ ΙΕ΄ αίωνα· οι μυστικοί ούτοι τὴν είς τὸν πανθεϊσμὸν ἀποκλίνουσαν θεωρίαν του διδασκάλου αὐτῶν ἐπὶ τῆς άγιας Γραφῆς στηρίζοντες καὶ παρέχοντες αύτη χαρακτήρα έκκλησιαστικόν και πρακτικόν, διά των συγγραμμάτων αὐτῶν καὶ κηρυγμάτων προσπαθούσε νὰ ἐπενεργήσωσεν έπι της εύσεβείας του λαού. τοιούτοι είναι οι έξης. 1) ο δομινιχανός Ίωάνι ης Τάουλλερ († 1361), ἐπίσημος διὰ τὴν ἐητορικὴν αὐτοῦ δεινότητα, τὴν θερμὴν ἀγάπην, τὴν βαθείαν ταπείνωσιν καὶ τὴν ἀληθή εὐσέβε ιαν μεγάλη και ἀποτελεσματική ήν ή ἐνέργεια αὐτοῦ τὸ 1348, ρτε το Στοασαρούολον κατεμίεζεν ο πελας γοιπός και μ αμαλόδεπαιδ. τὸ ἐπισημότερον αὐτοῦ σύγγραμμα είναι ή μιμησις τοῦ πτωχοῦ βίου του Χριστου (εν Μονάχω 1877. πρελ. Schmidt, J. Tauler, Hamb. 1841.—Mehlhorn, in Jahrb. f. prot. Theol. 1883, 1).-2) Ρουλμάνος Μέρσβιν, πλούσιος έμπορος εν Στρασσβούργω, δστις καταλιπών την γυναζκα και διανείμας την περιουσίαν αύτου είς σχοπούς άγαθοεργούς, μετέδη είς παλαιόν τι μοναστήριον, όπου καί απέθανε το 1382· το έπισημότερον αὐτοῦ σύγγραμμα είναι το βιβλίον περί των έννέα βράχων, εν ώ πικρώς καταρραπίζει την θρησκευτικήν

και ήθικην διαφθοράν της κοινωνίας (έκδ. Λειψίας 1859.—Schmidt Rulman Mersw. in Revue d'Alsace 1856, 7).—3) & Soulving-- νὸς Έρρικος Σούσων († 1366), έκ της θερμής του οποίου καρδίας ήκούοντο πάντοτε τόνοι θείου ξρωτος κατά της άμαρτίας. ήν μαθητης του "Εχχαρτ, χαιτοι δε πολλάχις χατηγορήθη επί αιρέσει, απέδειξεν όμως την ορθοδοξίαν αύτου διά συγγραμμάτων, έξ ών επίσημα είναι τὸ βιβλίος της άληθείας καὶ τὸ βιβλίος της αίωτίου σοφίας (πρ6λ. Denisse, Münch. 1876.—Schmidt, in Stud. und Krit. 1843, 4.—Vetter, Ein Mystikerpaar d. 14 Jahrh. Bas. 1882) -4) "Οθων ό έκ Παταβίου (Passau), ἐπίσημος διὰ τὸ κατὰ 1386 έκδοθέν σύγγραμμα αύτου, οι είκοσι τέσσαρες πρεσθύτεροι η ό χρυσούς  $\theta$ ρότος (' $\Lambda$ ποχ. 4, 4):-5) δ ἄγνωστος συγγραφεύς ττς γερμανικής θεο.λογίας, εν ή δείχνυται ή ενανθρώπησις του θεου εν τῷ Χριστῷ καὶ ἡ ἀποθέωσις τοῦ ἀνθρώπου διὰ τοῦ Χριστοῦ (ἔκδ. Gütersl. 1875—Beifrath die deutsche Theolog. Halle 1863). -6) Ίωάντης Ρέουυβρουκ († 1381), Doctor ecstaticus δνομασθείς, διότι τὰς μυστικὰς αὐτοῦ θεωρίας ἐξελάμδανεν ὡς ἔμπνευσιν τοῦ άγιου Πνεύματος. ὡς κύριον σκοπὸν τοῦ άνθρώπου ἐθεώρει τὴν ένωσιν μετά του Θεου, γινομένην ούχι διά της άπωλείας της άνθρωπίνης έλευθερίας, άλλά διὰ της χάριτος αὐτοῦ ἐν Χριστῷ (ἔκδ. τῶν συγγρ. αὐτοῦ 1856 ἐν Gent. πρέλ. Schmidt, Étude sur J. Ruysb. Strassb. 1862). Τελευταΐον άναφέρομεν θωματ τον έχ Κέμπης πλησίον της Κολωνίας († 1471), όστις είναι τὸ λαμπρότατον άνθος του πρακτικού μυστικισμού. έκτὸς πολλών άλλων (ξκδ. Κολ. 1500 καὶ Βιέννης 1838) εἰς αὐτὸν γενικῶς σχεδὸν ἀποδίδοται σήμερον και τὸ ἐπίσημον σύγγραμμα de imitatione Christi, τὸ όποιον μετά την άγιαν Γραφήν, ώς ούδεν έτερον ετυπώθη τοσάκις (5.000) καὶ μετερράσθη εἰς ξένας γλώσσας: ἐν τῷ συγγράμματι τούτφ διδάσκει ο θωμάς ότι πάσα νόγσις, γνώσις και πράξις πρέπει νὰ ῥιζοῦται ἐν τἢ ἀγάπη τοῦ Θεοῦ καὶ νὰ ἐκδηλοῦται ἐν τῷ ἀγιασμῷ (πρόλ. Bähring, Thom. von Kempis Brl. 1849. —Ullmann, in Stud. und Kritik. 1843, 1.-Malou, Récherches sur le véritable auteur d'imitation de Jes. Ch. Brüssel

1848.—Hirsche, Thom. v. Kemp. Brl. 1813. 83. — Denisle, Zeit. s. Kath. Theol. τόμ. 6. 7.—Wolfsgruber, Gerson und s. Werk de imitat. Ch. Augsb. 1880).

### \$ 200.

#### ANATENNHEIE TON TPAMMATON.

Ilp6à. Heeren, Geschichte d. klassischen Literatur seit dem Wiederaufleben d. Wissenschaften, Gtig. 1797.—Erhard. Ges. der Wiederaufleben d. wissens. Bildung, Magdb. 1827.— oigt, Die Wiederbelebung d. klass. Altth. Brl. 1880.—Burckardt. die Kultur d. Renaissance in Italien, Basel. 1869.—Schröder. das Wiederaufblühen d. kl. Slud. in Deutschland, Halle. 1864.—Geiger, neue Schriften zur Gesch. des Humanismus, Hist. Zeitsch. München 1875.

1. Τελευταίος πολέμιος ττς διαφθαρείσης συολαστικής θεολογίας παρουσιάσθη ή λεγομένη άναγένη τις των γραμμάτων. Τά κλασικά γράμματα οὐδέποτε ἦσαν ὅλως ἄγνωστα ἐν τῆ Δύσει, καλλιεργηθέντα κατά τὸ μάλλον καὶ ήττον ὑπὸ Καρόλου του Μ., Καρόλου του Φαλαχρού, 'Αλφρέδου του Μ., 'Εριγένους, Γιλβέρτου, Βάχωνος κτλ. κατά τὸν ΙΒ΄ καὶ ΙΓ΄ αἰῶνα ἡ πρὸς τοὺς "Ελληνας καὶ Λατίνους συγγραφείς τάσις ἐχαλλιεργήθη διὰ τῆς μετὰ τῶν ᾿Αράδων τῆς 'Ισπανίας και τῶν Βυζαντινῶν πολλαπλής σγέσεως, κατὰ δὲ τὸν ΙΔ΄ θερμοί θαμασταί και γεωργοί των κλασικών σπουδών έμφανίζονται οί ίδουται της ιταλικής φιλολογίας Δάντης, Πετράρχης και Βοκκάκκιος. Ίδίως όμως έκτάκτως έζωργονήθησαν καὶ διεδόθησαν τὰ κλασικά γράμματα και δή τὰ Ἑλληνικά κατά τὸν ΙΕ' αίωνα τὴν πρώτην πρός τουτο ώθησιν ξόωχεν ή κοινωνία των Έλλήνων καί Λατίνων ἐπὶ ττς ἐν Φλωρεντία συνόδου (1439), ἡ δὲ άλωσις ττς Κωνσταντινουπόλεως (1453) ἐπέθηκε τὴν σφραγίδα. 'Αναρθμητο' βυζαντινοί λόγιοι φεύγοντες είς την Δύσιν εύρισκον καταφύγιον είς τὴν ἡωμην καὶ μάλιστα τὴν Φλωρεντίαν παρὰ τῷ εὐγενεῖ οἰκφ τῶν Μεδίκων, διέδιδον αὐτόθι τὰς γνώσεις αὐτῶν καὶ διὰ τῆς κατὰ τὸ 1450 εύρεθείσης τυπογραφίας τοῖς πᾶσι καθίστων προσιτούς τοὺς θησαυρούς της άργαιότητος. Έν τούτοις τὰ κλασικά γράμματα διαδιδόμενα είς την Δύσιν προσέλαδον ούσιωδώς διάφορον τάσιν.

Κατά τον μεσαιώνα αι κλασικαι σπουδαι έχρησιμευον ώς δργανον τή Έχκλησία και θεολογία και διηκόνουν αυταίς, ήδη όμως άποτινάσσουσι τον ζυγόν τούτον, γειραφετούνται καὶ παρίστανται ώς μέσα καθολικώς συντελούντα είς την άνθρωπίνην άνάπτυξιν. τά κλασικά γράμματα ἀναγνωρίζονται ἤδη ὡς μέσα καθ' ἐαυτὰ ἔχοντα τὴν παιδευτικήν και άνθρωπιστικήν δύναμιν, ούτω δὲ μορφούται τὸ σύστημα, τὸ λεγόμενον ἀνθρωπισιιὸς (Humanismus). 'Αλλ' ὁ ἀνθρωπισμός δεν άρχειται μόνον είς την άπο της Έχχλησίας γειραφέτησιν, δυστυχώς προχωρεί και περαιτέρω, έγθρικώς και περιφρονητικώς διατιθέμενος πρός του Χριστιανισμόν καί ἐν ἀντιθέσει πρός αὐτὸν περιπίπτων είς τὴν λατρείαν τῆς κλασικῆς άρχαιότητος. μετὰ τῆς ἐν τῆ Έχχλησία ἀπαντώσης δεισιδαιμονίας περιφρονεί ήδη καί την άληθη πίστιν, τὴν δὲ ἰερὰν ἰστορίαν τιμά ἐξίσου μετὰ τῆς ἐλληνικῆς μυθολογίας. Ἡ τάσις αΰτη είναι καθολική ἐν τῆ Δύσει, ἀναρίθμητοι δὲ νεανίαι τείνοντες πρός τὰ γράμματα διαδαίνουτι τὰς "Αλπεις καὶ ἔργονται είς Ίταλίαν, ΐνα ένταϋθα άντλήσαντες τὴν νέαν μόρρωσιν έχ της πηγης μεταφυτεύσωσιν αυτήν και είς την λοιπήν Ευρώπην.

2. Ἡ κοιτίς του άνθρωπισμού είναι ἡ Ἰταλία, γεννήτορες δ' αὐτης οι έχ Κωνσταντινουπόλεως φυγάδες "Ελληνες. 'Ο πρῶτος "Ελλην δ παρουσιασθείς εν Ίταλία ώς διδάσκαλος είναι δ Έμιτανουήλ Χρυσολωράς (1396), ακολούθως δὲ Βησσαρίων ὁ Νικαίας καὶ Γεώργιος ὁ Πλήθων, οἴτινες ὡς ὁπαδοὶ τῆς πλατωνικῆς φιλοσοφίας ἡλέχτρισαν τὴν Ἰταλίαν· ἀπὸ τοῦ 1453 ἐπηύξησε μεγάλως ὁ ἀριθμὸς τῶν λογίων Έλλήνων, πολλαχοῦ τῆς Ίταλίας ίδρύθησαν σχολεῖα, μυριάδες δὲ μαθητῶν φοιτῶντες ἐν αὐτοῖς μετεφύτευον ἔπειτα ἀλλαγου έλληνικά γράμματα και έθνικάς ιδέας, και αυτός έτι ο πάπας Aέωr ο I' καὶ ο καγκελλάριος αὐτοῦ Bέ $\iota$ ι6ο $\iota$ . δὲν ἦσαν ἐναντίοι εἰς τὸ έθνικον τούτο ρεύμα, άμφότεροι ταυτίζοντες πολλάς γριστιανικός διδασχαλίας πρὸς ἐθνιχάς. Ἰδίως ἡ τάσις αὕτη ὑπεστηρίχθη ὑπὸ τοῦ εὐγενούς οίχου των Μεδίκων έν Φλωρεντία, του Κόσμου (1429 64) καί του Λαυρεντίου (1469-92), του βασιλέως της 'Λραγωνίας καὶ Νεαπόλεως 'Αλφόνσου του Ε' (1447-58)καί του πάπα Νικολάου του E' (1447-55). Έν τοῖς κήποις τῶν Μεδίκων ἤκμασεν ἡ νέα  $\pi$ . $\ell$ ατωνική σχολή, ἐν ἡ ἡ φιλοσοφία τοῦ Πλάτωνος προετιμάτο τοῦ Χριστιανισμού παρά τη σχολή ταύτη ίδρύθη και ή περιπατητική, άντιπρόσωπος τζε όποίας την Πέτρος ό Πομπονάτιος († 1526), δετις παρρησία διεχήρυττεν ότι φιλοσοφικώς ή άθανασία της ψυχης είναι πλέον ή άμφιβολος. όμοιως και ο περιφημος ιστορικός και πολιτικός Μακιαδέλης († 1527) εδίδασκε τοὺς ήγεμόνας της Ίταλίας τοιαύτην πολιτικήν, ήτις έπρεπε νὰ ἡναι όλως ἀνεξάρτητος του Χριστιανισμού και πάσης ήθικης. ούτω μετά της θρησκευτικής άδιαφορίας παρεισέδυε και ή ήθική. Ύπο θρησκευτικότητός τινος ένεπνέετο ό Λαυρέττιος Βά. λλας († 1457), όστις όμως τολμήσας να έλέγξη και διορθώση τὴν Βουλγάταν, νὰ ἀρνηθή τὴν γνησιότητα τῶν Κωνσταντινείων δωρεών και άλλων και να πολεμήση την φιλοδοξίαν του παπισμού μικρού δείν έπιπτεν είς τούς όνυχας της Ιεράς έξετάσεως, έὰν μὴ ἔσωζεν αὐτὸν Νικόλαος ὁ Ε΄· πολλῷ πλέον ἡητέον τοῦτο περί του έπισημοτέρου των Ίταλων άνθρωπιστών Ίωάννου του Πίκου († 1494), δοτις συνενών έν έαυτῷ πάσας τὰς εὐγενείς τάσεις καὶ γνώσεις της έποχης αύτου έπέσυρε καθ' έαυτου την ύπόνοιαν του αίρετιχού, ἀφ' ής μόλις ἐσώθη ὑπὸ 'Αλεξάνδρου τοῦ ΣΤ' ἡ χυρία τάσις τοῦ ΙΙίχου ἡν ἡ ένότης πάσης γνώτεως καὶ ἡ συμφωνία πάντων τῶν συστημάτων καὶ τῶν διδασκαλιῶν τῆς φιλοσορίας καὶ ἀποκαλύψεως ἐπὶ τῆ βάσει τῆς Καβδάλας, τοῦτο δὲ ἐνόμιζεν ὅτι κατώρθωσεν έν τῷ συγγράμματι αὐτοῦ Hentaplus, ἐν ῷ δι ἐπταπλής γραφικής εννοίας εζήτει να άναπτύξη έκ του πρώτου κεφαλαίου τής Γενέσεως πάσαν την σοφίαν του χόσμου (πρόλ. Vahlen, Lor. Valla, Brl. 1870. — Monrad, Lor. Valla und d. Konzil zu Florenz, Gotha 1882).

3. Μετὰ τὴν Ἰταλίαν ἡ χώρα ἐν ἡ ἀνεράνη καὶ ἤκμασεν ὁ ἀνθρωπισμὸς εἰναι ἡ Γερμανία. Ἡ πρώτη ἐστία τῆς ἀναγεννήσεως τῶν γραμμάτων ἐνταῦθα εἰναι τὸ πανεπιστήμιον τῆς Ἐρφούρτης (1392), ἔνθα περὶ τὸ 1460 ἐνερανίσθησαν οἱ πρῶτοι ἀντιπρόσωποι τοῦ ἀνθρωπισμοῦ ὁ Πέτρος Λοῦδερ καὶ Ἰάκωβος Πουπλίκιος καὶ ἐκ τῆς σχολῆς αὐτῶν Ρουδόλφος von Lungen, Ἰωάντης Δάλβεργ καὶ μάλιστα Ματέρνος ὁ Πιστόριος χιλιάδες Γερμανῶν συνέρρεον ἐν-

ταύθα, τούς όποιους ένεκα της ποιητικής αύτων κλίσεως πρός τούς άρχαίους εκάλουν ποιητάς. Τὸν Ματέρνον εν τη άρχηγία τῶν άνθρωπιστών διεδέχθη ο Μουτιανός, όστις εμόρρωσε το μουτιανόν τάγμα (Mutianus ordo), ἐπίσημον διὰ τὴν καταφορὰν αὐτοῦ κατὰ της ιεραρχίας και του σχολαστικισμού. Εν τῷ τάγματι τούτῳ ἀνήκει καὶ ὁ Ιππότης Ούλεριχος von Hutten († 1523), όστις ἐν όλφ αὐτου τῷ ἀστάτῳ καὶ πλάνητι β:ῳ ἐπολέμει τὸν μοναχικὸν βίον καὶ τὸν ἐξαναγκασμὸν της συνειδήσεως (πρόλ. Kampschulte, die Universität Erfurt in ihr Verhältniss z. Humanismus, Trier 1858. -Brunnow, Ulrich v. Hutten, Lpz. 184?.-Strauss, Ulr. v. Hut. Lpz. 1871.—Reichenbach, Ul. von Hut. Lpz. 1877).— Έκτος της Έρρούρτης έν τη καλλιεργεία του άνθρωπισμού διεκρίθησαν καὶ τὰ πανεπιστήμια της Χαιδε ιδέμγης (1386) ὁ ἐπισημότερος άντιπρόσωπος του οποίου την Ρουδόλφοι: ο Αγρικολιιο († 1485), της Βιττεμβέργης (1502), της Φραιβούργης (1456), της Τυίτγης (1477) και της Ίγγο. Ιστάτης (1472) επίσης δ άνθρωπισμός ήμμασε και έν Νυρεμβέργη, όπου έν τῷ οἴκφ Βιλιβάλδου τοῦ Πιρκ. χάτμερ εμορφώθη λαμπρόν κέντρον άνθρωπιστικών τάσεων. Κυρίως όμως ο έν Γερμανία άνθρωπισμός τούς άντιπροσώπους αύτου έχει έν τῷ Ίωάννη Ρουχλίνω καὶ Δεζιδερίω Ἐράσιιω. Ὁ πρῶτος γεννηθείς το 1455 εν Pforzheim και σπουδάσας εν διαφόροις πανεπιστη. μίοις, παρουσιάσθη ἀκολούθως ἐν Τυδίγγη ὡς διδάσκαλος τοῦ δικαίου και των καλών τεχνών, είργάσθη πρός ανύψωσιν του πανεπιστημίου της Χαϊδελδέργης και κατά το 1520 διωρίσθη καθηγητής της έλληνικης και έδραϊκης εν Ίγγολστάτη († 15?2). Ο Ροϋχλίνος καλλιεργών πάσαν ἐπιστημονικήν τάσιν ἐζήλου ἰδίως ὑπὲρ τῆς σπουδής της  $\Pi.$   $\Delta.$  έν τη πρωτοτύπω γλώσση και ειργάσθη σπουδαίως έπί του τονισμού της έδραϊκής γλώσσης και της ιουδαϊκής Καββάλας. Ένεκα όμως του μεγάλου αύτου ζήλου ύπερ των έδραϊκών και ραβδινικών σπουδών περιτλθεν είς σπουδαίαν ξρίδα πρός τινα έξ Ίουδαίων χριστιανὸν Pfefferkurn, δστις παρά του αυτοκράτορος Μαξιμιλιανού απήτησε το 1509, επως καώσι πάντα τα ραβδινικά βιελία, τὸ Ταλμούδ π. χ. ή Καβδάλα, τὰ ὑπομνήματα εἰς τὴν<sub>ε</sub>Γραφήν, λόγοι κτλ. ώς περιέχοντα βλασφημίας κατά του Χριστιανι. σμού ο Ρουχλίνος έρωτηθείς περί τούτου ύπο του αυτοκράτορος άντέστη, άλλα τότε άντεπεξήλθον κατ' αύτου ο Pfefferkorn και οί δομινικανοί της Κολωνίας, έχεινος δὲ ἡναγκάσθη νὰ ἀπαντήση διά δηκτικωτάτης σατύρης τότε οί έν Κολωνία ιερρεξετασταί έγκαλούσι τὸν Τουχλίνον ἐνώπιον τοῦ δικαστηρίου αὐτῶν (1513), οὐτος δὲ μὴ παρουσιασθείς ποιείται ἔχχλησιν είς τὸν πάπαν Λέοντα τὸν Ι΄, ἐπιτροπή δὲ συστάσα πρὸς ἔρευναν τοῦ ζητήματος ἀθωσε αὐτὸν (1514) μετ' ὁλίγον κατώρθωσαν μὲν οι ἐχθροί αὐτοῦ, ὅπως ὁ πάπας ἐκμηδενίση τὴν ὑπὲρ τοῦ 'Ροϋχλίνου ἀπόρασεν, αὐτὸς δ' οὐτος ύποδληθή είς σιγήν (1520), έν τη συνειδήσει όμως της Γερμανίας ό 'Ρουχλίνος έθεωρήθη νικητής, ύπερ αύτου δε παρουπιάσθησαν διάροροι γράψαντες τὸ 1516 τὸ πρῶτον βιδλίον τῶν Epistolae obscurorum virorum, εν ώ μετ' είρωνεία; και σαρκασμού ένεπαίζοντο οί έπαϊται μοναχοί· τὸ δεύτερον βιβλίον τῶν ἐπιστολῶν τούτων ἐξετυπώθη τὸ 1517 (πρόλ. Mayerhof, Joh. Reuchlin, Brl. 1830. — Geiger Joh. R. und s. Werke, Lpz. 1871.—Horawitz, zur Biographie Joh. Reu. Wien 1877).— Ο δε Δεζιδέριος Έρασμος γεννηθείς το 1465 έν 'Ρόττερδαμ έσπούδασεν έν Παρισίοις, περιήλθε σχεδόν απασαν την Ευρώπην, ένθα έγνω τους έπισημοτέρους της έποχης ἄνδρας, έδίδαξεν έπὶ πολλά έτη τὴν έλληνικὴν έν 'Οξωνίω και ἐπὶ τέλους τὸ 1521 μετέδη εἰς Βασιλείαν παρὰ τῷ ἐκδότη των συγγραμμάτων αύτου Φροβενίω, όπου καταγινόμεν κπερί τάς μελέτας αύτου ἀπέθανε το 1536. Ό Ερασμος μεγάλως έργασθείς ύπερ των έλληνικών γραμμάτων και της θεολογίας ού μικρόν παρεσκεύασε την μεταρρύθμισιν του Λουθήρου. ἀποκυλύψας τὰς ἐλλείψεις της σχολαστικής θεολογίας, κατέδειξε μετά θάρρους καὶ τὰς διαφόρους καταγρήσεις της Έκκλησίας, έτιμώρησε σατυρικώς την διαφθοράν πάσης κοινωνικής τάξεως και ήλεγξε πικρώς την άμάθειαν, την όκνηρίαν και την άνηθικότητα των μοναχών. Καίπερ άνθρωπιστής επολέμει όμως την εθνικήν τάσιν του άνθρωπισμού και εθήρευε την μεταρρύθμισιν της Έκκλησίας, χωρίς όμως νὰ ή προωρισμένος είς τουτο, διότι έστερειτο της βαθύτητος του Ορησκευτικου αίσθήματος, της ίσχύος της πίστεως καὶ της τὰ πάντα ἀπαρνοιμένης ἀγάπης. Ὁ Ερασμος ἀφηκε πολλὰ συγγράμματα (ἔκδ. Λουγδούνου 1703), ἐξ ὡν ἐπισημότερα είναι οἱ κριτικαὶ καὶ ἐξηγητικαὶ ἐργασίαι εἰς τὴν Κ. Διαθήκην (Novum Instrumentum omne), τὸ ἐγκώμιον της μωρίας (Laus stultitice) καὶ ἄλλα (πρόλ. Burigny, Vie d'Erasme.—Müller, Leben des Erasmus, Hamb. 1828.—Stichart, Eras. v. Rotterdan, Lpz. 1870.—Nisard, Rénaiss. et réforme, Paris 1877. — Schlottmann, Erasmus redivivus, Halle 1883).

4. Έκτος των γωρών τούτων ο άνθρωπισμός άνεράνη και εν Άγγλία, Γαλλία καὶ Ίσπανία. Έν Άγγλία ἀπὸ τοῦ τέλους τοῦ ΙΕ΄ αίωνος άνεφάντισαν δύο ἐπίστιμοι άνθρωπισταί, άμφότεροι φίλοι του Έρασμου και της έκκλησιαστικής μεταρρυθμίσεως, δ 'Κυάννη: Κο-. Ιέτης και θωμάς Μόρος ο πρώτος μετά πολυετή διαμονήν έν Ίταλία ἐπέστρεψεν είς 'Αγγλίαν καὶ άροῦ ἐπὶ μακρὸν ἐναντίον τοῦ σ/ολαστικισμού ἐδίδασκε τὴν θεολορίαν ἐπὶ τῆ βάσει τῆς Γραφῆς καὶ τῶν Πατέρων, τὸ 1510 ἴδρυσεν ἐν Λονδίνω σχολεῖον, ἐν ὡ ἐδίδασκε περί τούς 150 μαθητάς τὰ κλασικά γράμματα καὶ τούς Πατέρας. το 1512 ένεκα των έλευθέρων αυτού φρονημάτων κατηγορηθείς ώς αίρετικός, μόλις εσώθη ύπο του βασιλέως Έρρικου του Η († 1519). Φίλος αὐτοῦ ἡν ὁ θωμᾶς Μόρος, ὅστις τὸ 1529 ὑπὸ Ἑρρίκου τοῦ Η εξυψώθη είς άρχικαγκελλάριον του κράτους δ Μόρος παρεδέγετο τάς μεταρρυθμιστικάς θεωρίας του Έράσμου, άλλ' ένεκα της θέσεως αύτου ήθελε να έφαρμόση αύτας μαλλον έπι της πολιτείας η της Έκκλητίας· πρός τουτο συνέταξε τὸ σύγγραμμα αὐτου Utopia (1516), εν φ ά έπτυσσε φαντασιώδεις ίδεας περί φυσιχού τινος καί λογικοῦ ὀργανισμοῦ πασῶν τῶν κοινωνικῶν σχέσεων πρὸς ἐπιτυχίαν καθολικής ευδαιμονίας. ή θρησκευτική όψις τής ευδαιμονίας ταύτης είναι καθαρώς δεϊστική, άρνεϊται δηλ. πρόνοιαν Θεού, άθανασίαν καί άνταμοιδήν και είναι όλως ξένη πρός του Χριστιανισμόν. Ο Μόρος άναφανέντα τὸν Λούθηρον ὡς μεταρρυθμιστὴν τζς ῥωμαϊκζς Ἐκκλησίας ἐπολέμησε μετὰ τοῦ βασιλέως Έρχιχου, ὅτε ὅμως ὁ τελευταῖος διέρρηξε τὰς πρὸς τὸν πάπαν σχέσεις καὶ ἐπὶ τῆ βάσει τοῦ καισαρο-

παπισμού αὐτὸς ἐζήτει νὰ μεταρρυθμίση τὴν ἀγγλικανὴν Ἐκκλησίαν, ο Μόρος παρητήθη του άξιώματος αύτου, πρνήθη να άναγνωρίση τὸν ἡγεμόνα ὡς ἀρχηγὸν τῆς ἀγγλικανῆς Ἐκκλησίας καὶ μετὰ μακράν και σκληράν εν τη είρκτη διαμονήν άπεκεφαλίσθη το 1535 (Rudhardt, Leben d. Thomas Morus Nürnb. 1829.—Thommes, Th. M. Augsb. 1847.—Baumstark, Th. M. Freib. 1879). -- Έν Γαλλία ὁ άνθρωπισμὸς δὲν εύρεν άμέσως ἡχώ καὶ τοῦτο διότι άνθίστατο τὸ πανεπιστήμιον τῶν Παρισίων καὶ ἡ Σορδώννα: ἐν τούτοις διὰ της ὑποστηρίζεως του βασιλέως Φραγαίσκου του A' (1515-47) εύρον είσοδον αι άνθρωπιστικαί σπουδαί, ώς άντιπρόσωποι δ' αύτων παρίστανται ο Γουλιέλμος Βουδαίος και ο Ιάκωδος Φάβιος Σταπουλένσις (Lefevre d'Etaples)· ὁ πρώτος ἡν βιδλιοθηκάριος του Φραγκίσκου και τη συνδρομή αυτου ίδρυσε βασιλικήν τινα σχολήν, έν ή έχαλλιεργείτο ή θεολογία, άπηλλαγμένη των σχολαστιχών δεσμών καίτοι δὲ πρό του Λουθήρου ήδη ἐξέφρασε τὴν ἀνάγκην μεταρρυθμίσεως της Έχχλησίας, δεν ετόλμησεν όμως να συνταχθή αὐτῷ και άποστη της ρωμαϊκής Έκκλησίας († 1540) ο δε Φάβρος είναι έπίσημος διὰ τὴν είσαγωγὴν τῶν κλασικῶν σπουδῶν ἐν Παρισίοις καὶ την μελέτην των άγίων Γραφών εν τῷ πρωτοτύπω, τούτου διως ένεκα ἀπεδιώχθη έκ της Σορδώννης το 1521, ο δε Φραγκίσκος ἀπήλ. λαξεν αύτον περαιτέρω διωγμών άλλ' ἐπειδή ἀπό του 1523 διεκήρυξεν ότι ή Γραφή είναι ή μόνη άρχή της θεολογίας και ότι ή σωτηρία έχ μόνης της πίστεως, ή Σορδώννα κατεδίωξεν αύθις αυτόν, κατέκαυσε τὰ συγγράμματα αὐτοῦ καὶ αὐτὸν εἰς τὴν πυρὰν κατεδίκασεν· ὁ Φάβρος ὅμως ἐσώθη διὰ τῆς φυγτζς, συνεπλήρωσε τὴν μετάρρασιν της Γραφής είς το γαλλικόν και άπέθανε το 1536 έν ήλιxία 86 ἐτῶν (πρόλ. Graf, J. Fap. Stap. ἐν Zeitsch. f. hist. Th. 1852, 1, 2). Τέλος ἐν Ἱσπανία ὡς ὁ Μαικίνας τῶν ἀνθρωπιστικῶν σπουδών παρουτιάσθη ο καρδινάλιος Φραγκίσκος Ξιμένης, άρχιεπίσκοπος Τολήτου και ύπουργός τοῦ κράτους ἐπὶ Φερδινάνδου και Ίσαβέλλης († 1517) ἐπισημότερος δμως αὐτοῦ ἡν ὁ 'Αντώνιος Λεβρίγιας, καθηγητής εν Σκλαμάγκα, όστις προσκληθείς ύπο του Ειμένου; είς το κατά το 1508 ιδρυθέν πανεπιστήμιον της 'Αλκάλας, συνειργάσθη εἰς τὴν πολύγλωττον Γραφήν· ἡ Ιερὰ ἐξέτασις ἐπετέθη τότε κατ΄ αὐτοῦ διὰ τὰς κριτικὰς ἐπὶ τῆς Βουλγάτας παρατηρήσεις, ἀλλ' ὁ Ξιμένης ἔσωσεν αὐτὸν ἀπὸ τῆς καταδίκης († 1522· πρόλ. Hefel. Cardin. Ximenes, Tübing. 1851.—Hevemann, Franc. Xim. Götting. 1848.—Ulrich, Ximenes, Langesalza 1882). Τοιαύτη εἰναι ἡ λεγομένη ἀναγέννησις τῶν γραμμάτων, ἤτις ταύτην τὴν μεγίστην ὡφέλειαν προσήνεγκε τῆ θεολογία, ὅτι ἔθηκε τὴν ἀγίαν Γραφὴν ἐπὶ τῆς λυχνίας, ἐξώρισε τὴν ἀλληγορικὴν ἐρμηνείαν, εἰσαγαγοῦσα τὴν γραμματοϊστορικὴν καὶ ἐδοήθησε τὴν ἐξηγητικὴν παρασχοῦσα αὐτῆ τὰ γλωσσικὰ μέσα.

TEAOX TOY AEYTEPOY TOMOY.

# HAPOPAMATA.

| Σελ. 13 Στίχ. 6 ἀντί Σκύθαι γράφε Σκύθαι<br>» 14 » 7 » ξίφος » ξίφος<br>» 19 » 11 » Ρατισλαύου » Βρατισ |              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| » 19 » 11 » Ρατισλαύου » Βρατισ                                                                         | λαύου        |
| » 19 » 11 » Patignaudu » deatig                                                                         | スないのい        |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                   |              |
|                                                                                                         | <b>.</b> \   |
|                                                                                                         |              |
| » 33 » 28 » τηρευόμενα » τυρευό                                                                         | LEVX.        |
| » 35 » 6 » 30,000 » 36,00                                                                               |              |
| » 38 » 19 » ἀπέκλινε » έξέκλι                                                                           |              |
| » 44 » 28 » έλέλειπται » έλλέλε                                                                         | intx.        |
| » 47 » 7 » 869 » 861                                                                                    |              |
| » 61 » 6 » ήμῶν » ὑμῶν                                                                                  |              |
| » 63 » 11 » είς » καὶ                                                                                   |              |
| » 74 » 6 » κατεπρούδωκεν » καταπρ                                                                       | ဝသုပ္ပက္ေန႔ေ |
| » 108 » 14 » 735 » 733                                                                                  |              |
| » 110 » 2 » στρυγγών » στριγγ                                                                           |              |
| » 125 » 7 » Mostaraba » Musta                                                                           | ıraba        |
| » 152 » 10 » αὐτοῦ » αὐτον·                                                                             |              |
| » 154 » 5 » Μογουντιακῷ » Μεδιομ                                                                        | ιατρίκω.     |
| » 155 » 25 » 895 » 896                                                                                  |              |
| <b>»</b> 158 <b>»</b> 32 <b>»</b> 988                                                                   |              |
| n 165 » 22 n 158 » 137                                                                                  |              |
| » 182 » 2 » παχυλεί » παχυλ                                                                             | งที          |
| » 187 » 33 » έλευθέραν » έλευθέ                                                                         | ριον         |
| <b>n</b> 191 » 32 » 996                                                                                 |              |
| » 207 » 16 » έξεκέντουν » έξεκέν                                                                        | των          |
| » 230 » 23 » Μητροφάνη » Μητρο                                                                          | φάνει.       |
| <b>n</b> 263 <b>n</b> 21 » τούτων » τόπον                                                               | •            |
| » 275 » 21 » ΙΔ' » ΙΕ'                                                                                  |              |
| » 285 » 6 » Δημητρίου » Δημητ                                                                           | σακοπ        |
|                                                                                                         | οχρατία.     |
| ກ 306 ກ 24 » ຮ້ານພາ                                                                                     | αv.          |
| » 417 » 15 » Cyk                                                                                        |              |
| » 425 » 14 » έρυθροῦν » έρυθρός                                                                         | y            |

#### TIMA'TAI

διά μέτ τούς συτδρομητάς γρόσια άςτυρα \*\*
διά δὲ τούς μη τοιούτους \*\*

## ΕΥΡΙΣΚΕΤΑΙ

πας' άπασι τοις ένταϋθα έλλησι βιθλιοπώλαις καὶ παρά τοις και LORFNYZ & Keh. έν Πέραν. Μεγάλη όδος άριθ. 457.

